
 23

 
MALADII IDENTITARE ÎN CULTURA GLOBALIZĂRII. TREI INSTANŢE 

PREMONITORII:  

CONSTANTIN NOICA, MIRCEA VULCĂNESCU, PETRE ŢUŢEA 

  
DIANA CÂMPAN 

Universitatea „1 Decembrie 1918” din Alba Iulia, România 

 

 

Abstract 

 

This literary paper on the problem of cultural and spiritual Romanian identity presents several 

opinions of some of the most important contemporary Romanian writers and philosophers about the 

problems of European cultural integration. We intend to suggest that their points of view are topical and 

their mentality about cultural values is still productive. 

 

 

Perspectiva Europei unite şi procesul de globalizare culturală activ astăzi sunt inevitabile 

surse de problematizări, analize, sinteze, reacţii etice şi estetice, fie cu instrumentele sociologiei 

culturale, fie ale politicii sau ale migraţiei valorilor. La nivelul gânditorilor-eseişti români însă, 

reflexele date de raportarea, în epoci şi cu mijloace diferite, la elementele culturii europene au fost 

un veritabil suport pentru exersarea fenomenelor de analiză a identităţii culturale, de recuperare a 

valorilor tradiţionale româneşti într-un plan al modernităţii, dar mai ales de identificare a seriei de 

valori (literare, istorice, antropologice, filosofice, religioase, estetice, arhitecturale s. a.) pe care 

cultura română le oferă Europei de secole. Accentul trebuie să cadă astăzi nu pe asimilarea 

principiilor europene ca pe un dat obligatoriu, ci pe dialogul cultural pe care străvechea noastră 

cultură trebuie să îl propună Europei, fără concesii, fără pierderi identitare, fără sentimentul 

marginii. 

Faptul că traversăm o perioadă de asimilare reciprocă a valorilor naţionale şi europene, 

precum şi necesarul exerciţiu permanent de păstrare a valorilor autohtone ţin de un mai vechi 

principiu al păstrării verticalităţii culturii naţionale. Oamenii de litere şi artiştii români au fost din 

totdeauna cele mai fertile mijloace de propagare a specificului nostru naţional dincolo de graniţele 

ţării, fie că vorbim de perioadele ante- şi interbelică, fie că ne raportăm la mult discutata perioadă 

postbelică, inclusiv la cultura de tip totalitar care a marcat societatea românească şi care a avut 

variate efecte pseudo-culturale. Se discută astăzi constant, prioritar din perspectiva teoriei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:15 UTC)
BDD-A23796 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 24

mentalităţilor şi a imagologiei, despre dualismul identitate-alteritate, manifest atât la nivel 

individual, cât şi la nivelul general al culturilor. Tot  astfel, se pune problema unui adevărat verdict 

cultural care priveşte şi societatea românească: globalizarea ca atitudine de uniformizare, de 

elaborare a unei noi grile comune de lectură a produsului cultural, dar cu efect bănuit de ştergere a 

autenticităţii fenomenelor spirituale în ansamblul lor. Însă povestea aceasta a tăvălugului cultural, 

bănuit a fi mutilant şi împovărător chiar pentru propria noastră cultură, credem că are rădăcini mult 

mai adânci decât cele ce ţin de sistemul de relaţii socio-politice, etice şi estetice, venite dinspre un 

exterior european pregătit să absoarbă, să-şi aproprie un lanţ de valori particulare fiecărui stat, ca să 

nu mai vorbim de valenţele mentalităţilor aferente culturilor naţionale.  

Proliferarea unei polisemii culturale provocatoare, precum şi o serie întreagă de convenţii 

răsturnate privitoare la doritul caracter monolitic al Europei contemporane acaparează, de obicei, 

discuţiile despre culturile din imediata noastră vecinătate. Forjate într-o manieră… post-totalitară, 

conceptele şi dimensiunile-cheie închegate în jurul lui homo europaeus surprind cel mai adesea 

punctele nevralgice ale memoriei culturale a Europei Centrale, ea însăşi percepută ca o structură 

spirituală şi intelectuală compozită, o mixtură aparent dezordonată (dar ordonabilă!) între supuşenie 

şi autoritate, tragic şi ludic, latenţă şi vivacitate. Căci Europa Centrală, Mitteleuropa – ca să păstrăm 

transparenţa revelatorie a termenului – îşi păstrează, în ciuda variatelor catalogări superficiale, o 

demnitate de statut şi de consistenţă, reflectată în vocaţia pentru valoare a artiştilor săi. 

Mecanismele analizelor centrate pe geografia culturală mitteleuropeană par să rămână mereu într-un 

fel de provizorat, puţini fiind totuşi cercetătorii care încearcă până la capăt descifrarea misterelor 

acelui deus loci predispus să crească din contraste şi hrănit permanent cu dileme şi alianţe estetice 

sau ideatice ieşite din sfera surogatelor. 

Pentru că (de ce să nu recunoaştem?), astăzi „europeismul”, aşa cum îl concepea „generaţia 

de aur” dintre cele două războaie mondiale, şi-a pierdut sensul înalt, conceptul în sine nu mai este 

productiv şi nu mai poate fi asimilat generaţiilor de oameni de cultură tocmai pentru că actualitatea 

s-a îmbibat de un alt tip de discurs cultural, tributar unei nevoi de supravieţuire în plan individual, şi 

nu ca grupare sau generaţie de scriitori. De altfel, nici nu ştim în ce măsură se mai poate vorbi astăzi 

despre o generaţie de scriitori... Unitatea s-a spart, vorbim, mai degrabă, de fragmente şi de o 

reactualizată teorie a fragmentului. Spuneam însă că motivaţia frisonului cultural dat de procesul de 

globalizare culturală, într-o societate consumistă şi tentată să transforme până şi produsul exemplar 

al culturii în obiect de larg consum, pare să vină dintr-o sincopă mult mai veche produsă în chiar 

statutul omului de cultură în societate: însingurarea, sentimentului prizonieratului şi, complementar, 

certitudinea că într-o panoramă culturală provocatoare, nu se poate supravieţui decât provocând sau 

retrăgându-te.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:15 UTC)
BDD-A23796 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 25

Mişcarea noastră de recuperare se îndreaptă spre o generaţie de gânditori dintre cei bine 

rostuiţi şi aşezaţi ferm în terenul fertil al spiritualităţii româneşti, cei care, crescuţi în preajma 

epistemologului şi teologului Nae Ionescu, au trasat, în prima jumătate a secolului trecut, poate cele 

mai solide repere ale culturii române din perspectiva teoriei mentalităţilor. Surprinzător, această 

generaţie de „elevi” ai lui Nae Ionescu, marcată, credem noi, în primul rând de o superbă vocaţie de 

a sta împreună  pe un palier cultural autonom, de a-l defini laolaltă, împărţind până la anularea 

graniţelor individuale deopotrivă ideile comune şi disocierile perceptive, emite câteva discursuri 

monumentale despre... vocaţia singurătăţii în cultură. Este greu să cerni din amplele luări de poziţie 

ale unor gânditori precum Mircea Vulcănescu, Emil Cioran, Constantin Noica, Petre Ţuţea şi alţii 

acele secvenţe care fundamentează o poziţie şi o atitudine culturală, la vremea aceea decodate 

teoretic, astăzi, paradoxal, valide de facto.  

 Este adevărat că mentorul generaţiei, Nae Ionescu, în cursurile sale de metafizică şi în 

articolele apărute în revistele vremii, conturează o imagine viabilă a fenomenului cultural care 

presupune, cu necesitate, o conştiinţă a aristocraţiei culturale ce neagă adaptabilitatea marilor 

oameni de cultură la un sistem de referinţă impus. Citim, într-un articol apărut în „Cuvântul”, la 11 

septembrie 1926: „Cultura adevărată este operă de adâncire personală şi, prin urmare, de 

diferenţiere. Marii oameni de cultură, marii creatori în ordinea spirituală nu au fost niciodată 

democraţi. (...) Vă închipuiţi dvs. un om cult, veşnic frământat de probleme, veşnic inventiv şi 

iscoditor, consimţind să intre în rânduri şi să se supună hotărârii – după criterii numerice – 

majorităţii?”1 Se fundamenta, în paginile naeionesciene, o strămutare a centrului de interes asupra 

omului ca fiinţă scormonitoare, căutătoare de sens, ca tip de entitate sortită să fie focar de cultură şi 

creator de valori, să fie adică într-o strânsă relaţie cu preajma, fără a i se supune. 

  Autoexigenţa generaţiei naeionesciene a proliferat însă şi la nivelul micro-ideologiilor 

individuale. Intenţionăm, în cele ce urmează, să atragem atenţia asupra fluxului de idei al celor trei 

gânditori – Constantin Noica, Mircea Vulcănescu şi Petre Ţuţea – şi mai ales asupra felului cum era 

percepută relaţionarea identităţii culturii naţionale cu marea cultură europeană într-un timp în care 

mitul de astăzi al globalizării culturale era, pentru români, o evidentă utopie. Intenţia noastră este de 

a analiza, pornind de la premisele actuale ale situării culturii române în context european, modul în 

care identitatea culturală naţională, toposurile şi mentalitatea românească şi cea europeană 

interacţionează, prin raportare sau asumare, şi felul cum acest proces este surprins în opera 

scriitorilor români contemporani. Vom avea în vedere felul în care aceşti scriitori se raportează 

identitar, ca instanţe teoretice şi estetice, la dimensiunile culturale ale Europei, dar mai ales gradul 

în care cele două identităţi îşi împrumută reciproc relevanţa etică, estetică, ideatică, religioasă, 

cutumiară, mito-simbolică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:15 UTC)
BDD-A23796 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 26

 Un prim aspect care s-a constituit ca o constantă în lucrările celor trei scriitori este tocmai 

problema crizei în cultura europeană modernă. Criza culturii, manifestă în diacronie şi în sincronie, 

pe oricare palier cultural european, este percepută de gânditorii români ca o evidentă provocare la 

ieşirea din latenţă. Trebuie să ne amintim faptul că, la nivelul amintitei generaţii de scriitori, cultura 

era promovată ca stare regală a fiinţei, fiind un panaceu universal prin capacitatea ei înaltă de 

armonizare a contrariilor şi de promovare a valorilor. Constantin Noica formulează tranşant acest 

rol tămăduitor al fenomenelor culturale: „Înţeleg toată cultura ca o nesfârşită medicină. Nu e vorba 

de cultură ca «îngrijire» de sine a omului, ci de cultură ca detectare a maladiilor realului de orice 

fel, fără nici o tentativă de însănătoşire a lui. Pui doar în lumină precarităţile realului – şi le dai 

nume...”.2 Este aceasta ceea ce am numi astăzi „cultura-reflector”. În imediata lui vecinătate, Petre 

Ţuţea avea să considere cultura, mai mult sau mai puţin metaforic vorbind, drept religie: „După 

mine (...) cultura se cheamă religie. Iar restul se cheamă civilizaţie. Cultura este spirit, şi acest lucru 

nu se practică decât în ritualul creştin, ultimul ritual din istorie, singurul, ca spectacol şi conţinut, 

inegalabil.”3 Din acest statut al culturii ar fi trebuit să rezulte, invariabil, în orice epocă, o acceptare 

a identităţii culturale – fie în plan naţional, fie în sistem european deschis – ca asumare a treptelor 

de profunzime ale generaţiilor care se succed, cu semnalarea configuraţiei ascendente a valorilor şi 

a estompării oricărei forme de articulare în negativ a produsului cultural. În lucrarea sa Modelul 

cultural european, Constantin Noica vorbeşte pe larg despre această proiectată lume a valorilor 

autonome („O bucată de pâine şi orice bun obişnuit dezbină pe oameni, în timp ce o valoare îi 

uneşte, îi însumează. Se poate spune atunci că există bunuri de consumare şi bunuri de însumare, 

dacă lărgim ideea de bun. În orice caz valoarea în acelaşi timp însumează pe oameni şi se păstrează 

ca atare în distribuirea ei. (...) Valoarea îşi păstrează fiinţa şi unitatea, în propria ei distribuire.”4), 

numai că va creiona alăturat şi un prim semnal de alarmă cu privire la labilitatea culturii europene, 

care pare să-şi refuze, adesea ostentativ, caracterul ei deschis, larg permisiv: „Numai că 

europenismul, intrat în expansiune (şi adoptat la fel de firesc cum, în mic, a adoptat lumea tracică 

civilizaţia romană), riscă să strivească sensurile tradiţionale aparţinând acelor configuraţii culturale 

în izolarea lor.”5 Puţin mai târziu, în Şase maladiile spiritului contemporan, Noica va atrage atenţia 

şi asupra unui alt aspect îngrijorător: „S-a întâmplat ceva straniu, în sânul culturii: ea părea sortită 

să pună în lumină perfecţiunea lucrurilor (legile lor şi ordinea de care ţin, iar la om legile şi ordinea 

de care ar trebui să ţină); dar dezvăluind legile lor, cultura le-a pus în lumină tocmai 

imperfecţiunea”6. Petre Ţuţea, observator de mare fineţe al necontenitului proces de anulare a 

funcţiilor ordonatoare şi instauratoare ale culturii, avea să concluzioneze, cu privire la alienarea 

societăţilor şi la criza culturilor, amintindu-ne, oarecum, de Spengler: „Societatea noastră de astăzi 

este, evident, un turn al lui Babel.”7  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:15 UTC)
BDD-A23796 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 27

 Direct relaţionat acestei stări de criză, este identificat fenomenul de interferenţă, de 

colaborare – uneori  degradată sau neliniştitoare, alteori neconcludentă, cel mai adesea însă râvnită 

ca o necesitate – între culturi. Funcţionează (la nivelul individului, ca şi la nivelul vast al culturii) şi 

a fost teoretizat de marii creatori de sistem ai secolului XX deja amintitul raport dintre identitate şi 

alteritate. Este acesta un exerciţiu de mitizare tot mai activ în culturile contemporane, probabil din 

pricina aceluiaşi handicap semantic sau filosofic: modernitatea, în paradigmele ei comune, nu mai 

poate acredita una dintre legile fundamentale ale umanităţii – aşezarea indivizilor alături unii de 

alţii, din simplul motiv că fractura dintre actanţii culturii este într-atât de agresivă încât,    

pierzându-ne capacitatea de a admira, am căzut în cealaltă extremă: patima negării, a aruncării 

Celuilalt în marginile culturii, măcar pentru că ar putea deveni un potenţial concurent în piramida 

valorică. Se întreabă mulţi dintre gânditorii contemporani, într-un lung şir de eseuri care ne 

problematizează propria existenţă, dacă nu cumva a dispărut altruismul fundamental al omului, mai 

ales al omului culturii. Problema este dezbătută de scriitorii vizaţi de prezentul studiu dintr-o 

perspectivă aparte: este stimulată analiza raportului dintre identitatea naţională, cu resursele  

spiritualităţii autohtone, şi sistemul valorilor europene. Convergenţa  opiniilor, obiectivitatea 

formulărilor şi pertinenţa discursului analitic ne-au marcat profund, dat fiind faptul că luările de 

poziţie pe care le vom semnala, secvenţial, în cele ce urmează, ţin de un timp al marilor angoase, 

când privirea aruncată asupra unei Europe care să cuprindă, cu egală îndreptăţire, într-o imagine 

unitară, perfect echilibrată, toate culturile naţionale, nu putea fi decât o hazardată proiecţie utopică.  

 Mircea Vulcănescu trasează, în Dimensiunea românească a existenţei, un proiect filosofic 

de evaluare de sine stătătoare a punctului de pornire şi a nuanţelor presupuse de raportarea 

poporului român şi a culturii sale la peisajul mozaicat al culturii europene. Filosoful culturii  

vorbeşte despre o strategie de comunicare între culturi, absolut necesară, avertizând totuşi că 

schimbul de valori este dictat, până la un punct, de principiile puterii şi de mecanismele dominaţiei, 

ale acaparării, mergând până la privarea de identitate. În fond, Vulcănescu asociază mecanismele 

interacţiunii culturale cu cele ale proceselor istorico-politice, accentuând însă asupra unei 

reconfortante stări de fapt: va domina, invariabil, la final, nu cultura sprijinită pe un sistem politic şi 

social puternic, ci cultura care propune cu adevărat valoarea spirituală: „Tăria spirituală a unui 

neam se măsoară după gradul în care e în stare să imprime altora perspectiva lui proprie a existenţei, 

e în stare să dezagrege pe a altora, s-o dezarticuleze, să-i pună în evidenţă lipsurile şi, cu voie sau 

fără nevoie, să facă pe străin să încline spre chipul lui de lua atitudine. Asta înseamnă cucerire 

spirituală! Nu există contact între culturi care să nu aibă asemenea consecinţe. Şi acesta este şi 

avantajul, dar şi primejdia schimburilor între culturi. Pe planul spiritual, tot ceea ce există are un 

profil absolut: o efigie imperială; sau nu este.”8 În acelaşi context, vorbind despre cultura europeană 

ca ansamblu unitar, Constantin Noica i-a evidenţiat constant marele avantaj: acela de a fi o cultură 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:15 UTC)
BDD-A23796 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 28

deschisă, transparentă, permisivă chiar în ordinea experimentării din exterior a datelor ei şi 

nemarcată, ca alte culturi, de paradigma arhetipală a morţii: „De ce e creatoare cultura europeană? 

Tocmai pentru că nu e iniţiatică. Ea e «transmisă» permanent altora şi însuşită de ei. Trebuie deci să 

creeze noul permanent, spre a fi. E felul ei de a fi. Nimic nu pune capăt şi ţintă spiritului creator; 

fiecare creaţie naşte altele, aşa cum răspunsurile culturii europene nasc alte întrebări. O cultură este 

autentică în clipa când trezeşte în ea izvoarele neîncetatei reînnoiri. Ea nu se poate îmbolnăvi de 

senectute, fiind în condiţia izvorului, nu a bălţii stagnante. Ce este mai viu nu se află atunci 

îndărătul, ci înaintea ei.”9 De aici vine şi articularea robustă a ceea ce Noica numeşte „modelul 

cultural european”: „Dacă ar dispărea cultura europeană, încă ar putea supravieţui ceva din ea: 

modelul  pe care l-a dat lumii istorice. El ar reapărea drept conştiinţa de sine a oricărei alte culturi 

depline – în cazul că ar mai fi vreuna. Până la cultura europeană, toate celelalte ştiute nouă au fost 

parţiale: au cunoscut numai un colţ de Terra, oricât de întins ar fi fost el, şi au dat socoteală numai 

de versiunea lor a spiritului. Singură cultura europeană, cel puţin din perspectiva noastră, după ce a 

încercat felurite variante (bizantină, romano-catolică, italiană, franceză, anglo-saxonă, ultimele două 

pe un fond germanic), s-a deschis, prin conştiinţă istorică, între toate culturile ştiute. Faţă de ea, 

celelalte ne par parohiale. Să fie aici o iluzie europocentrică?”10  

 În ceea ce-l priveşte pe Petre Ţuţea, pentru el nu capacitatea de a fi permisivă a unei culturi 

facilitează concilierea identităţii cu alteritatea, ci un mai elevat proces de învecinare şi transmigrare 

a valorilor, în acest punct Ţuţea părându-ni-se perfect ancorat în semnificaţiile proceselor 

contemporane nouă. Amar-ironic, filosoful creionează, în Tratatul de antropologie creştină, 

adevărata criză a lumii moderne, din care se nasc toate celelalte prejudecăţi şi dezaxări: „Revin la 

formarea societăţii, la legăturile specifice umane. Societatea ca întreg este ipotetică, iar 

organicismul o imagine a aşa-zisului corp social, o analogie neconcludentă. De altfel, întregurile au 

dispărut sub paşii spiritului analitic modern. Omul modern este un bufon scormonitor, absurd şi 

întristător. Este triumful timpului democratic-servitoresc, gol de suflet, ancorat mecanic aici. 

Societatea este gândită ca instrument al lui, iar când n-o poate folosi, protestează, se revoltă sau 

devine infractor. Destinul lui? Joc între tiranie şi anarhie. Inteligenţii cultivă: ironia, aporeticul, 

paradoxul, răspărul, dispreţul şi contemplarea fără interes a contrastelor.”11 Nu însuşirea modelului 

bănuit a fi mai valoros ori mai rezistent, ci conştientizarea capacităţii de a fi model a oricărei 

culturi, păstrarea, cu alte cuvinte, a identităţii culturale verticale ar trebui, crede Petre Ţuţea, să fie 

opţiunea culturii noastre şi a celorlalte culturi naţionale europene; contactul să presupună schimb, 

nu dominare: „O cultură pusă sub semnul învecinării e o cultură cu mai multe şanse de a transforma 

existenţa ei în lume într-o învăţătură, pentru sine şi pentru alţii. Spiritul caută valenţe pedagogice; 

omul de cultură îşi ia în serios rolul de educator, având o nouă viziune asupra celor din cetate (...). 

Cuvântul nu se pierde atâta vreme cât este învăţat, transmis testamentar prin învăţătură.”12  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:15 UTC)
BDD-A23796 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 29

 Premonitorii pentru ceea ce tocmai se întâmplă în procesul actual de globalizare culturală ni 

s-au părut aserţiunile celor trei gânditori români privitoare la valenţele culturii române în context 

european. Trebuie să remarcăm în primul rând starea privilegiată pe care cultura o are în acest 

proces. Cultura română, în toate coordonatele ei, este percepută ca valoare în sine, în acest sector 

identitatea noastră naţională propunând Europei, de secole, un model cultural valid. Nu întâmplător 

Constantin Noica preciza cu luciditate că, la noi, maladiile socio-politice nu au fost de natură să 

mutileze cultura decât, eventual, la suprafaţă, devenind chiar stimuli ontologici. Ceea ce nu 

înseamnă că în cazul culturii române nu se reacţionează la provocările date de interacţiunile 

culturale, de la reacţiile de apărare, până la potenţarea valorilor prin acceptarea şi prelucrarea lor. 

Pornind de la premisa situării culturii române într-un spaţiu aparte, Mircea Vulcănescu, în 

Dimensiunea românească a existenţei semnala un atribut incitant al naţiei noastre: „Fiecare din noi 

îşi poate trăi, desigur, aventura proprie, pe căi încă neumblate, care pot îmbogăţi pe ceilalţi, cu 

iscodiri de rosturi şi de perspective noi, dar pentru ca ea să ne intereseze ca români, trebuie să se 

refere neapărat în vreun fel la această comunitate cu semenii şi cu strămoşii, de n-ar fi decât prin 

punerea în lucrare a aceleiaşi structuri de funcţiuni şi de simboluri pe care o implică folosirea 

aceleiaşi limbi. De aceea, oricare ar fi perspectivele mutaţiilor spirituale, şi poate tocmai din cauza 

lor, cercetarea se cere întreprinsă.”13 În acelaşi loc, Mircea Vulcănescu remarca şi legarea organică 

a identităţii noastre culturale de tradiţie, de autohtonism, devenit o formă de acreditare a unicităţii în 

spaţiul european, fără a desconsidera însă primatul actual al culturii urbane, cu toate provocările ei: 

„Plinătatea aceasta dinamică şi schimbătoare a existenţei româneşti nu ne întâmpină numai în lumea 

noastră de la ţară. Numai că, în oraşe, unde lucrurile s-au laicizat şi unde lumea a devenit 

«pozitivă», lucrurile iau altă formă. Căci ce altceva este dorinţa de a afla, alergarea aceasta continuă 

după «noutăţi» a românului din oraşe, setea lui de zvon şi chipul în care se satisface de îndată ce 

fantezia lui îi arată că ceea ce i se par a fi faptele se-nclină către un înţeles care-l linişteşte ori ia 

atitudine ameninţătoare la fel cu ielele de la cotitura drumului, pentru călătorul întârziat în noapte? 

Porneşti în cotidian şi, fără să vrei, te pomeneşti în legendă.”14 „A te pomeni în legendă” înseamnă, 

credem noi, a fi deschis către starea arhetipală, etern creatoare de sensuri şi, implicit, generatoare de 

noi valenţe creatoare. Tocmai acest proces de laicizare a culturii este sesizat şi de Petre Ţuţea ca un 

vădit handicap ontologic, gânditorul creştin emiţând adevăruri în şir privitoare la faliile culturale pe 

care le poate trasa incapacitatea omului contemporan de a se mai raporta creator la religie, precum 

şi încăpăţânarea lumii moderne de a acredita refuzul oricărei norme, inclusiv cea creştină. În acest 

sens, Ţuţea afirmă tranşant principiul singurătăţii care presupune îndepărtarea valorilor şi anulează 

programatic relaţiile corecte dintre culturi: „Înainte de a se cunoaşte şi a se iubi, vecinii ridică 

garduri stabile, obsesive şi interogative prin poziţia lor separatoare, până când sunt scurtate, lăsat 

fiind un pârleaz, al trecerii prin salt de la o locuire al alta. Biblioteca şi Biserica îşi ridică zidurile – 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:15 UTC)
BDD-A23796 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 30

înalte, obsesive, separatoare; înţeleptul te învaţă să le vezi ca pe nişte învecinări, ca pe nişte spaţii la 

care poţi apela oricând ai nevoie şi nu numai... Îţi arată care sunt pârleazurile cunoaşterii, făcând din 

trăirea ta în lume un infinit prilej de vizitare şi iscodire.”15 Încă o dată în cultura română se afirmă 

rolul conciliant al intelectualilor şi dimensiunea tolerantă a culturii. Numai că nu ne putem abţine să 

nu remarcăm, printre aserţiunile lui Petre Ţuţea, şi una clar direcţionată către vremea pe care o 

trăim, o opinie ce se dovedeşte a fi astăzi unul dintre cele mai active semne de întrebare; în 

Filosofia nuanţelor Petre Ţuţea este de părere că „O federalitate a Europei prin crearea unui 

superstat, având putere asupra statelor naţionale, nu este posibilă, dacă ţinem seama de istoria 

acestui zbuciumat continent şi de stările de fapt existente. Astfel, raţiunea sănătoasă şi experienţa ne 

arată că orice limitare a suveranităţii este sterilizantă, popoarele considerând suveranitatea lor 

condiţia esenţială a desfăşurării istorice creatoare.”16 Aceasta este esenţa tuturor dezbaterilor actuale 

despre coordonatele Europei unite şi despre felul în care cultura română se poate constitui ca port-

drapel în acest proces de integrare europeană.  

 Se cuvine să remarcăm lunga viaţă a acestor probleme, rezistenţa şi prospeţimea punctelor 

de vedere ale unei generaţii pentru care – spunem încă o dată – timpul acesta al racordării la spaţiul 

european era o utopie. Intenţia noastră a fost de a redeschide interesul pentru procesul de 

reconsiderare a mentalităţii autohtone şi de afirmare a identităţii noastre culturale, Constantin 

Noica, Mircea Vulcănescu şi Petre Ţuţea, promotori ai noii epistemologii a lui Nae Ionescu, 

dovedindu-se a fi fost instanţe premonitorii. Problemele culturii proiectate de ei sunt astăzi centrii 

de interes pentru o întreagă naţiune. Rămâne în urma lor un principiu al deschiderii – formulat de 

Constantin Noica în Jurnalul său de idei –, care ar trebui să ne caracterizeze fără rezerve: „Te uiţi la 

toate casele astea în care oamenii îşi trăiesc viaţa lor, fiecare trăgându-se cât mai adânc în 

ascunzişul lui. În fiecare casă se petrece un proces de însingurare umană, de abstragere în concretul 

propriu, al fiecăruia. Casele pot fi aceleaşi, ele vor să ascundă altceva, de fiecare dată. Ce 

pulverizare a omului ne exprimă ele! Ai vrea să vezi omul adunat, refăcut: omul universalului. De 

ce n-ar exista case ale tuturor, ale omului, case deschise spre universal?”17  

 

                                                 
1 NAE IONESCU, Cultură şi democraţie în „Cuvântul”, 11 sept. 1926 apud Nae Ionescu, Roza vânturilor. 1926-1933, 
ediţie anastatică de Dan Zamfirescu, Bucureşti, Edit. Roza vânturilor, 1990, p. 368-371. 
2 CONSTANTIN NOICA, Jurnal de idei. Text stabilit de Thomas Kleininger, Gabriel Liiceanu, Andrei Pleşu, Sorin 
Vieru, HUMANITAS, 1991, p.230. 
3 RADU PREDA, Jurnal cu Petre Ţuţea, HUMANITAS, 1992, p. 38. 
4 CONSTANTIN NOICA, Modelul cultural european, HUMANITAS, 1993, p. 60. 
5 Ibidem, p. 30. 
6 CONSTANTIN NOICA, Şase maladii ale spiritului contemporan, HUMANITAS, 1997, p. 28. 
7 RADU PREDA, Jurnal cu Petre Ţuţea, HUMANITAS, 1992, p. 15. 
8 MIRCEA VULCANESCU, Dimensiunea românească a existenţei. Ediţie îngrijită de Marin Diaconu, Bucureşti, Edit. 
Fundaţiei Culturale Române, 1991, p. 92. 
9 CONSTANTIN NOICA, Modelul cultural european, HUMANITAS, 1993, p. 33. 
10 Ibidem, p. 27. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:15 UTC)
BDD-A23796 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”



 31

                                                                                                                                                                  
11 PETRE ŢUŢEA, Omul. Tratat de antropologie creştină. 1. Problemele sau cartea întrebărilor, Iaşi, Edit. Timpul, 
1992, p. 280. 
12 RADU PREDA, Jurnal cu Petre Ţuţea, HUMANITAS, 1992, p. 67. 
13 MIRCEA VULCĂNESCU, Dimensiunea românească a existenţei. Ediţie îngrijită de Marin Diaconu, Bucureşti, Edit. 
Fundaţiei Culturale Române, 1991, p. 98. 
14 Ibidem, p. 106. 
15 RADU PREDA, Jurnal cu Petre Ţuţea, HUMANITAS, 1992, p. 66. 
16 PETRE ŢUŢEA, Filosofia nuanţelor (Eseuri. Profiluri. Corespondenţă), Antologie, prefaţă şi aparat critic de Mircea 
Coloşenco. Texte stabilite de Sergiu Coloşenco. Postfaţă de Sorin Pavel, Iaşi, Edit. Timpul, 1995, p. 141. 
17 CONSTANTIN NOICA, Jurnal de idei. Text stabilit de Thomas Kleininger, Gabriel Liiceanu, Andrei Pleşu, Sorin 
Vieru, HUMANITAS, 1991, p. 66. 
 

 

BIBLIOGRAFIE 
 
IONESCU, NAE, Roza vânturilor. 1926-1933 Ediţie anastatică de Dan Zamfirescu, Bucureşti, Edit. 

Roza Vânturilor, 1990. 

NOICA, CONSTANTIN, Jurnal de idei. Text stabilit de Thomas Kleininger, Gabriel Liiceanu, 

Andrei Pleşu, Sorin Vieru, HUMANITAS, 1991. 

NOICA, CONSTANTIN, Modelul cultural european, HUMANITAS, 1993. 

NOICA, CONSTANTIN, Şase maladii ale spiritului contemporan, HUMANITAS, 1997. 

PREDA, RADU, Jurnal cu Petre Ţuţea, HUMANITAS, 1992. 

ŢUŢEA, PETRE, Filosofia nuanţelor (Eseuri. Profiluri. Corespondenţă). Antologie, prefaţă şi 

aparat critic de Mircea Coloşenco. Texte stabilite de Sergiu Coloşenco. Postfaţă de Sorin Pavel, 

Iaşi, Edit. Timpul, 1995. 

ŢUŢEA, PETRE, Omul. Tratat de antropologie creştină. 1. Problemele sau cartea întrebărilor, 

Iaşi, Edit. Timpul, 1992. 

VULCĂNESCU, MIRCEA, Dimensiunea românească a existenţei. Ediţie îngrijită de Marin 

Diaconu, Bucureşti, Edit. Fundaţiei Culturale Române, 1991. 

VULCANESCU, MIRCEA, Pentru o nouă spiritualitate filosofică. Dimensiunea românească a 

existenţei. Cuvânt înainte de Constantin Noica, Bucureşti, Edit. Eminescu, 1992. 

Y GASSET,  JOSÉ ORTEGA, Omul şi mulţimea, traducere din spaniolă şi note de Sorin 

Mărculescu,  HUMANITAS, Bucureşti, 2001. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:15 UTC)
BDD-A23796 © 2005 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

