
954 
 

DINAMICA IDENTITARĂ ÎN CULTURA EUROPEANĂ: 

DRAMATURGIA ABSURDULUI 

 

                                                                                                 Drd. Inocenţiu DUŞA 

                                                                 Universitatea de Artă Teatrală, Târgu-Mureş 

 

Abstract 

The problem of identity does not avoid the European cultural scene because its ethnic and linguistic 
diversity has often led to some apparently simple but fundamental questions asked by the creators: who are we? 
Where do we come from? Where are we headed? What do we believe in?  

The relation between language, culture and identity has been almost omitted from the identitarian 
research of the bilingual authors. For Ionescu, as well, the contact between two cultures was a source of 
enrichment, but also of interrogations, the creation in a second language influencing the self-representation, the 
representation of the others and of the world in general. 

 

 

1. În căutarea identităţii: orizonturile unui concept 

 

Problema identităţii pare a fi la prima vedere un subiect căruia nu-i putem omite 

implicaţiile politice, ideologice sau culturale. Vorbim azi în mod firesc de o identitate 

europeană, după cum ne reţin atenţia identităţile naţionale, cele culturale sau individuale. 

Europa este un continent de răscruce, unde s-au întâlnit şi s-au întrepătruns diverse culturi şi 

civilizaţii încă din antichitate. Cum spunea Ţvetan Todorov, când două culturi se întâlnesc, nu 

intră în război, ci în metisaj1. Aceste întâlniri au fost sursa unei perpetue reinventări europene, 

garanţie a evoluţiei şi deci a supravieţuirii vechiului nostru continent. Aşadar, diversitatea 

culturală, schimburile şi dialogurile între aceste diferite culturi nu sunt fenomene noi pe scena 

europeană, ci unele care o definesc şi asigură bazele unităţii europene. România, în aceste 

sens, este un minilaborator al diversităţii, care se înscrie perfect în contextul continentului. 

Există multe definiţii ale culturii, dar pentru mulţi ea rămâne mai ales o curiozitate a 

spiritului, o sete de a învăţa şi de a înţelege, care îi permite omului să-şi exprime sentimentele 

şi să-şi depăşească astfel condiţia de fiinţă muritoare. Arta ne ajută să uităm timpul şi ne dă 

posibilitatea să transmitem printr-o cercetare profundă şi intimă ceea ce înseamnă condiţia 

umană.2 Valorile culturale, ordonând conştiinţele şi modelând personalităţi, au puterea de a 

întregi identităţile colective sau pe cele individuale, fiind un aport cu atât mai preţios într-o 

lume ameninţată de uniformizarea comercială. 
                                                
1 Ţvetan Todorov, Omul dezrădăcinat, Iaşi, Institutul European, 1999, p. 165. 
2 Jerome Clement, Ce este cultura?  în dialog cu fiica mea, Bucureşti, Ed.Nemira, 2005, p.114. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:47 UTC)
BDD-A23661 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



955 
 

În cadrul studiilor culturale, care în ultimele decenii şi-au extins rapid domeniul şi şi-au 

câştigat legitimitatea în mediul academic, chestiunile de identitate sunt adeseori prezente. 

Diferenţa este totuşi o condiţie necesară existenţei. Pentru a deveni om, foetusul trebuie să 

iasă, să fie expulzat şi separat de mama sa; de aceea mai târziu omul visează să-şi regăsească 

unitatea originară- visul unui paradis pierdut în van, recăutat în iluzia şi negaţia oricărei 

alterităţi3. 

Pentru că persoana umană se identifică întotdeauna în referinţă cu grupul său, ea nu 

există cu adevărat ca persoană decât diferenţiindu-se: autonomia sa, libertatea sa şi capacitatea 

sa de relaţionare există cu acest preţ. 

Noţiunea de identitate a intrat cu succes în ultimele decenii în atenţia cercetătorilor din 

mai multe domenii, de la sociologie la antropologie, de la politologie la istorie. Nici domeniul 

literar, cu toate diviziunile lui, teoria literaturii, dramaturgia, nu a rămas străin unor astfel de 

preocupări. 

Tocmai de aceea îmi propun prin lucrarea de faţă să analizez cum se conturează 

problema identităţii în cazul reprezentanţilor teatrului absurdului, insistând asupra felului în 

care au traversat momente dificile, de criză, legate de pierderea identităţii şi redobândirea unei 

noi identităţi. Ulterior, doresc să surprind, pornind de la piesele clasice din dramaturgia 

absurdului, cum personajele sunt şi ele însele în căutarea identităţii. Aşadar, cum obsesia 

biografică a dramaturgilor se reflectă în paginile scrise. 

Înainte de a începe această analiză, o incursiune în semantica termenului de identitate 

consider că este necesară. 

A vorbi la modul teoretic despre identitate pare a fi o tentativă destul de dificilă, 

deoarece este vorba de o noţiune complexă. Înainte de a o putea include într-o  frază 

afirmativă, ea se enunţă într-o manieră interogativă4. Problematica identităţii pleacă 

întotdeauna de la interogaţia „cine sunt eu?”; numai că această întrebare, contrar a ceea ce am 

putea crede, nu s-a pus la fel în toate timpurile, ea fiind de fapt o problemă tipic modernă. 

Recunoaşterea celuilalt implică şi constatarea că suntem asemănători, dar şi diferiţi unul 

în faţa altuia. Recunoaşterea identităţii se asociază aşadar cu recunoaşterea alterităţii. Cu atât 

mai mult cu cât natura umană n-a fost niciodată unitară, ci întotdeauna diferenţiată. Paul 

Ricoeur a fost între cei ce a observat şi a evocat o solidaritate care a existat mai degrabă în 

funcţie de diferenţele dintre oameni decât în funcţie de similarităţi5.  

                                                
3 Inocenţiu Duşa, Singurătatea spectatorului de cursă lungă, în Symbolon. Revistă de ştiinţe teatrale, nr. 9, 2005, 
p. 229. 
4 Sorin Alexandrescu, Identitate în ruptură, Bucureşti, Ed. Univers, p. 273. 
5 Dicţionarul alterităţii şi al relaţiilor interculturale, coord. Gilles Ferreol, Guy Jucquois, Iaşi, Ed. Polirom, 
2005, p. 329. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:47 UTC)
BDD-A23661 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



956 
 

În termeni contemporani, prelungind această constatare, se poate spune că recunoaşterea 

diferenţelor este elementul care ne poate uni mai bine. Într-o Europă multietnică şi 

multiconfesională, alegerea anului care tocmai s-a încheiat, 2008, ca an al dialogului 

intercultural, a fost o provocare pentru întărirea elementelor identitare, dar şi pentru preţuirea 

valorilor culturale ale celorlalţi. Apărarea identităţilor, culturale, lingvistice, religioase, 

sexuale etc., adică a dreptului de a rămâne tu însuţi joacă un rol important în dinamica politică 

contemporană. 

Aşadar, identitatea nu este o esenţă sau o realitate statică, ci dimpotrivă, o substanţă, o 

realitate dinamică, care nu poate fi analizată decât prin lentila unei logici a diferenţei, a 

dinamicii, a schimbării. Conform lui Charles Taylor, „ceea ce noi suntem nu poate epuiza 

problema condiţiei noastre, fiindcă suntem mereu supuşi schimbării şi devenirii”6. De 

asemenea, problema identităţii poate fi judecată corect numai prin asociere cu cea a alterităţii, 

fiindcă orice identitate, orice conştiinţă identitară presupune existenţa unui Celălalt. 

Identităţile se construiesc prin interacţiune socială; iar dacă limba este unul din elementele 

esenţiale ale identităţii, tot limba implică şi un dialog cu Celălalt, pentru conştientizarea 

identităţii. 

Sunt deci numeroase evaluările care precizează că identitatea are un caracter 

„paradoxal”, precum avertismentul lui Heraclit, conform căruia nu te poţi scălda de două ori 

în acelaşi râu; toate conduc spre constatarea că identitatea se construieşte prin confruntarea 

dintre acelaşi şi altul, dintre similitudine şi alteritate. Orice analiză asupra identităţii nu  poate 

omite esenţa ei dialogică7, construcţia identitară înfăptuindu-se doar prin dialogul cu celălalt. 

Aşadar, orice „imagine de sine” este supusă recunoaşterii de către celălalt, are nevoie de un 

context comparativ. De aici şi relaţia strânsă dintre identitate şi cultură, fiindcă diversitatea 

culturală este laboratorul principal care permite această comparaţie. 

 

2.  Paternalismul multiculturalist al dramaturgiei absurdului 

La începutul anilor 50, în Franţa, ca de altfel în întreaga Europă, în care amintirea 

dramatică a războiului, emigraţia, urbanizarea, nevoia industrializării au condus spre o 

revizuire a valorilor, inclusiv a celor culturale, are loc geneza a ceea ce s-a numit „noul 

teatru”, după exemplul „noului roman”. Evenimente aproape contemporane au făcut loc 

dramaturgiei absurdului în conştiinţa publicului, începând cu premiera din 1950 a piesei lui 

Ionescu, Cântăreaţa cheală, la Théâtre de Noctambules, continuând în acelaşi an cu 

L’Invasion şi La Grande et la Petite manoeuvre de Arthur Adamov la studioul Champs 

                                                
6 Charles Taylor,  Etica autenticităţii, Cluj, Idea Design& Print, 2006, p. 112. 
7 Zygmund Bauman, Etica postmodernă, Timişoara, Editura Amarcord, 2000, p. 76. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:47 UTC)
BDD-A23661 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



957 
 

Elysée şi cu L’Equarrissage pour tous de Boris Vian. În anul 1951 debutează Georges 

Schéhadé, în 1952 Jean Vauthier, în 1953 Samuel Beckett.8 Cu toate că acestui curent li s-au 

mai alăturat  Jean Genêt, Fernando Arrabal, Edward Albee, Edward Bond, Günther Grass, 

Harold Pinter, Robert Pinget, reprezentativă rămâne triada Ionescu, Beckett şi Adamov. Acest 

nou teatru n-a rămas circumscris doar dramaturgiei franceze, devenind definitoriu pentru o 

întreagă generaţie postbelică, reţinând chiar şi azi atenţia pe scenele din întreaga Europă. 

Cunoscut şi ca „antiteatru”(cum îl definea Ionescu) sau „teatru experimental”, s-a 

impus în limbajul criticii de specialitate şi al publicului mai ales cu denumirea de „teatrul 

absurdului”9, după ce Martin Esslin i-a consacrat mai multe analize sub acest generic. 

Debutând cu intenţia de a deveni „punctul omega” al dramaturgiei, dărâmând principiile 

dramaturgice care s-au impus încă din antichitate, teatrul absurdului a fost în cele din urmă 

integrat într-o tradiţie şi încărcat de ideologie şi de sens, datorită aceloraşi exegeţi şi critici 

literari. Termenul de teatru al absurdului îşi datorează, în mare măsură, cariera fericită, 

criticului englez Martin Esslin. În studiul său Teatrul absurdului (Londra, 1961)10, Esslin a 

încercat să definească acest fenomen teatral, să-l circumscrie şi să-l recomande ca fiind, prin 

excelenţă, teatrul care exprimă tendinţele inovatoare şi o atitudine comună în faţa existenţei. 

Încercarea de a caracteriza teatrul absurdului ca expresie a unei gândiri filosofice 

articulate, a existenţialismului francez, s-a izbit de evidente greutăţi. Mai fericită a fost 

tendinţa de a încadra teatrul absurdului într-o mişcare vastă de avangardă teatrală şi a face din 

el expresia cea mai caracteristică a acestei avangarde.  

Sub orice egidă s-ar aşeza este evident că teatrul absurdului încearcă, în feluri 

multiple, să lărgească aria spectacolului. Eseistul Luc Estang scria, în urma primelor 

reprezentaţii cu  En attendant Godot de Samuel Beckett, în anul 1953, că un astfel de teatru ar 

trebui numit „antiteatru, în raport cu concepţiile obişnuite ale artei dramatice”, iar doi ani mai 

târziu Eugen Ionescu declara: „Nu fac antiteatru decât în măsura în care teatrul care se vede 

de obicei este luat drept teatru”11. Denumirea a prins. 

Antiteatrul este înainte de toate anti-realist, anti-contingent şi anti-raţional. El nu 

este o imitaţie, ci o refracţie a realităţii. El pretinde să exprime această realitate într-o formă 

nu relativă şi contingentă, ci universală şi permanentă: cea a universului iraţional al erei 

atomice. 

De altminteri, el se consideră drept o artă specifică, ce trebuie să se elibereze de 

orice constrângere pentru a nu se supune decât legilor ce-i sunt proprii. Antiteatrul respinge în 

                                                
8 Iustin Ceuca, Evoluţia formelor dramatice, Cluj, Ed. Dacia, 2002, p. 364. 
9 Nicolae Balotă, Lupta cu absurdul, Bucureşti, Ed. Univers, 1971. 
10 Martin Esslin, Le théâtre de l’ absurde, Paris, Éditions Buchet / Chastel, 1963 , passim. 
11Eugen Ionescu, Între viaţă şi vis. Convorbiri cu Claude Bonnefoy, Bucureşti, Ed. Humanitas, 1999, p.41. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:47 UTC)
BDD-A23661 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



958 
 

general categoriile dramatice tradiţional admise: timpul şi locul, acţiunea, caracterele, 

limbajul. 

Maniera voit inedită, tendinţa stăruitoare de a violenta gustul publicului, tipică 

dramaturgiei absurdului nu trebuie considerate nişte ciudăţenii. 

Dacă teatrul absurdului se caracterizează prin atitudini inovatoare, chiar în aceste 

tendinţe inovatoare se proclamă legătura cu o îndelungată tradiţie teatrală. O tradiţie care, în 

esenţă, se caracterizează prin diminuarea importanţei textului dramatic, text care, în teatrul 

modern, fusese considerat ca principalul vehicul al spectacolului.12 De fapt, nu este vorba atât 

de demonetizarea limbajului în teatrul absurdului, cât de găsirea, în spectacol, a unor 

modalităţi propice să transmită, mai mult şi mai bine, ceea ce este specific teatrului; se 

încearcă, cu alte cuvinte, o reîntoarcere spre forme vechi, non-verbale. Se preiau şi se 

prelucrează baletul, pantomima, teatrul de marionete, elementele spectacolului de music-hall. 

Năzuinţa dramaturgiei absurdului nu se opreşte însă doar la prelucrarea unei 

experienţe teatrale, la captarea unor procedee tehnice şi la prelucrarea unei experienţe literare. 

Antiteatrul nu este numai destructiv, el construieşte peste ruinele pe care le-a provocat. 

Considerat sub acest aspect pozitiv, el este în esenţă un tablou al condiţiei umane şi mai cu 

seamă al angoasei şi nefericirii omului în luptă cu un univers absurd13, care nu poate nici să-i 

satisfacă aspiraţiile cele mai profunde, nici să răspundă la întrebările ce-l urmăresc.  

Însă noul teatru nu oferă dizertaţii despre neliniştile noastre; el ni le arată, sugerând 

indirect unele adevăruri privind condiţia omului. 

De aici importanţa pe care o capătă în această dramaturgie gesturile, mişcarea 

scenică, apariţiile fantastice, luminile, sunetele şi mai ales obiectele14, a căror năvală evocă un 

univers antispiritual, mai consistent prin însăşi opacitatea sa decât universul omenesc. 

În sfârşit, teatrul absurdului prezintă un dozaj original de comic şi tragic. Într-o lume 

din care este izgonită orice urmă de absolut, n-ar putea exista nici tragedie, nici comedie în 

stare pură: comicul este tragic şi invers. 

Fiinţa umană este totodată ridicolă şi demnă de milă; universul este total lipsit de 

sens, fapt tragic, dar ar fi şi mai tragic să luăm această lipsă de sens prea în serios. 

Apelul la comicul batjocoritor este un mijloc de demistificare şi de eliberare; el 

îngăduie distanţarea necesară pentru o privire asupra absurdităţii lumii. 

                                                
12 Iustin Ceuca, op. cit., p. 59-61; John Gassner, Formă şi idee în teatrul modern, Bucureşti, Ed. Meridiane, 
1972.  
13 Matei Călinescu, Eugen Ionescu. Teme identitare şi existenţiale, Iaşi, Ed. Junimea, 2006, p.115. 
14 Peter Brook, Spaţiul gol, Bucureşti, Ed. Unitext, 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:47 UTC)
BDD-A23661 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



959 
 

Părinţii teatrului absurdului sunt deja clasicizaţi, în special în persoanele unor 

dramaturgi cu origini foarte diverse: un irlandez, Samuel Beckett; un rus armean, Arthur 

Adamov; un francez, Jean Genêt; un român, Eugen Ionescu. 

Naşterea a acestui fenomen teatral -ce a avut implicaţii culturale globale-  la mijlocul 

secolului al XX-lea, a fost o adevărată provocare estetică şi filosofică adresată atât criticilor, 

cât şi publicului.  

Astfel creaţiile lui Beckett şi Ionescu au generat adevărate „şcoli” de înţelegere a 

lumii prin intermediul artei, a celei teatrale în special, conducând la conturarea temelor non-

comunicării şi a aşteptării morţii din no man΄s land. 

În faţa unui teatru atât de complex şi cu virtualităţi practic inepuizabile, se naşte o 

irepresibilă nevoie artistică de abordare personală a lui, pentru a-l perpetua în spaţiul 

românesc (din care Eugen Ionescu, exasperat de conformismul balcanic, s-a autoexilat), 

pentru a–i împlini cariera universală şi, în special, pentru a avea şansa de a ne putea autodefini 

credibil în lumea postmodernă.  

Analizat prin lentilele filosofiei existenţialiste, îndeosebi a ideilor lui Jean Paul 

Sartre, teatrul absurdului se recomandă ca un teatru al unui triplu refuz: refuzul psihologiei, al 

intrigii şi al realismului.15 Ca o consecinţă a refuzului psihologiei, dramaturgii „construiesc” 

personaje din care a dispărut complexitatea vieţii psihice, sentimentele lor devenind superflue 

în dinamica relaţională. Refuzul intrigii a făcut ca dramaturgii să comunice prin textul lor 

tocmai o experienţă personală, stăruind asupra condiţiei umane, reflectând stările de spirit ale 

individului contemporan, cu ajutorul metaforelor, simbolurilor, alegoriilor şi parabolelor. În 

fine, refuzul realismului înseamnă refuzul raţionalului, al unei logici stricte a faptelor. 

Raţionalul este abandonat intenţionat tocmai pentru a atrage atenţia asupra pericolelor reale 

ale înstrăinării şi dezumanizării individului. Realitatea nu mai este argumentată logic în 

dramaturgia absurdului, ci ea este prezentată ca atare, în imagini concrete, sub toate faţetele 

sale.  

Criticat adesea pentru pesimismul şi pentru iraţionalismul său, teatrul absurdului este 

însă la o privire mai atentă tocmai o pledoarie pentru umanitate, o introspecţie tragică asupra 

condiţiei umane. Dramaturgii au ales să exprime „eforturile omului modern de a se adapta la 

lumea în care trăieşte. Ei încearcă să-l facă pe individ să înfrunte condiţia aşa cum este ea în 

realitate, să-l elibereze de iluziile care, în mod inevitabil, îl fac să se simtă inadaptat şi 

dezamăgit.” (M. Esslin)16. 

                                                
15 Iustin Ceuca, op. cit., p. 368. 
16 Martin Esslin, op. cit., p. 309. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:47 UTC)
BDD-A23661 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



960 
 

Undeva la întrepătrunderea moştenirii culturale, a libertăţii lingvistice, a tradiţiilor, 

artefactelor, identitatea dramaturgilor absurdului se construieşte şi se re-construieşte în 

corelaţie cu provocările destinului. Astfel, construcţia lor identitară este rezultatul melanjului 

unui număr incalculabil de factori.  

 

3. Parcursul non-identitar: de la exil la alienare 

 

 Am reţinut aşadar, că identitatea este un produs social şi istoric, căreia au încercat să-i 

confere un sens atât savanţii europeni, cât şi cei din SUA, până când a ajuns un construct 

esenţial al ştiinţelor sociale. 

 Dinamica identitară se învârte în jurul unor întrebări şi se reflectă atât în identitatea 

individuală, cât şi în cea naţională. Comunităţile naţionale, comunităţi imaginare în expresia 

lui Benedict Anderson17, îi permit individului să se explice, să se autocunoască, să se 

raporteze la Celălalt. Construcţia identitară este cu atât mai dificilă în cazul unor personalităţi 

prinse într-un bilingvism, ereditar sau cultural, pentru care inserţia verbelor a fi, a deveni în 

propria biografie declanşează de cele mai multe ori crize durabile de conştiinţă. 

Tentativa de la care am pornit, preliminată în aceste pagini, cu perspectiva reluării şi 

detalierii subiectului, este de a urmări cum s-a realizat în cazul  dramaturgilor principali din 

teatrul absurdului, definirea identităţii, trecând prin pierderea şi re-construcţia identitară. 

Un subiect nu lipsit de semnificaţie, atâta vreme cât dilema identitară s-a prelungit timp 

de mai multe decenii; pozitiv este însă faptul că o putem reconstitui din confesiunile proprii 

ale dramaturgilor, din paginile lor de jurnal sau din interviurile de la vârsta deplinei maturităţi, 

după cum simptomatic este că au pornit în dezvăluirea ei publică, dramaturgii înşişi, cei 

apropiaţi criticii literari. Astfel că avem în faţă un adevărat „dosar” al identităţii 

dramaturgilor, complex, compus din propriile lor mărturisiri, din reflecţiile în familie, ca şi 

din întregirile criticii contemporane. 

Obsesie a întregii lor existenţe, problema identitară s-a transferat nu de puţine ori în 

textele lor dramatice. Şi personajele lor trec prin acelaşi filtru (non)identitar, o trăsătură 

comună fiind aceea că universul lor afectiv este dominat de relaţiile non-eroului cu existenţa, 

de tipul celor care ilustrează stări afective negative, adesea foarte apropiate de stările 

patologice18. Dramaturgii refuzului stăruie cu ostentaţie asupra unei umanităţi suferinde, 

traumatizate, alienate; astfel, omul este reprezentat ca un animal bolnav de o misterioasă 

maladie existenţială, aparent incurabilă. 

                                                
17 Benedict Anderson, Comunităţi imaginate, Bucureşti, Ed. Integral, 2001, passim. 
18 Peter Brook, A spune da noroiului, în Secolul 20, nr. 10-11-12, 1985, p. 126-129. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:47 UTC)
BDD-A23661 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



961 
 

Non-eroul din antiteatrul pe care l-au promovat Ionesco, Beckett, Adamov etc. nu numai 

că nu este scutit de suferinţă, dar de fapt aceasta este starea sa naturală, evoluţia lui; angoasate 

de moarte, de singurătate ori de păcatul originar, de suspiciunea cu care sunt privite de 

ceilalţi, de neputinţa comunicării cu cei din jur, de excesiva stare de dependenţă, personajele 

din aceste piese sunt anxioase prin excelenţă.19 Toate aceste trăsături rezonează la ceea ce 

Herbert Marcuse numise „omul nefericit” din societatea industrială de consum. Anxietatea 

lor, o stare definitorie şi constantă, devine, prin decriptare psihologică, o reacţie umană, 

înţepătoare, dureroasă chiar, care restrânge câmpul conştiinţei şi totodată pe acela al 

existenţei. 

Adesea parteneri în cupluri umane, personajele din dramaturgia absurdului nu mai 

stabilesc nici o trăsătură de unire care să-i apropie, după cum relaţiile dintre individ şi 

umanitate sunt în aceste cazuri adevărate raporturi de adversitate. Formula noi este din ce în 

ce mai rară şi subminată în mod continuu atât de dorinţa de dominare, cât şi de replierea 

indivizilor care apar în piese fiinţe traumatizate şi înfrânte. 

Non-eroul din dramaturgia absurdului devine astfel individul cel mai singur din întreaga 

literatură dramatică. O singurătate multiplă şi copleşitoare: singur cu coşmarurile şi angoasele 

sale, singur în faţa morţii, singur în faţa durerii şi a crimei, singur în familie, în mulţime, non-

eroului tăindu-i-se astfel toate mijloacele de comunicare cu ceilalţi20. Alienat în existenţă, 

măcinat de permanentele anxietăţi, angajat pe un traseu labirintic pe care trebuie să evolueze 

asemenea unui clown, lipsit de orice speranţă, acest homme égaré este în viziunea 

dramaturgilor absurdului un simbol al condiţiei umane. 

Dramaturgii absurdului au ales în mod programatic acest drum şi au conturat o 

literatură a refuzului societăţii care nu acordă individului dreptul la o existenţă firească. Un 

asemenea gen de creaţie artistică are prin chiar finalitatea sa o funcţie alienantă. Apelând la 

caricatură, la grotesc, la situaţii aberante, limbaj incoerent, scene de music-hall, dramaturgii 

absurdului ajung să etaleze, în personajele cu care îşi populează piesele, conştiinţe nefericite, 

chircite, bântuite de instincte opresive, paralizate de spaime, dominate de sentimentul 

alienării. 

Teatrul absurdului- ca joc fără început şi fără sfârşit, teatru al angoaselor, al singurătăţii 

şi al alienării, rămâne în memoria noastră culturală îndeosebi prin  trăsăturile sale definitorii, 

prin ambivalenţa sau oximoronul acestora: alternanţa între real şi vis, concret şi abstract, între 

particular şi general, între serios şi parodie, între tragic şi comic, disperare şi burlesc, adevăr şi 

                                                
19 Valentin Silvestru, Paradoxul tragi-comic, în Secolul 20, nr. 10-11-12, 1985, p. 186-198. 
20 Guy Scarpetta, Becket sau neapartenenţa, în vol. Elogiu cosmopolitismului, Iaşi, Ed. Polirom, 1997, p.139-
144. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:47 UTC)
BDD-A23661 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



962 
 

ludic, teatru şi teatralizarea vieţii. Această ambivalenţă reflectă de fapt criza identitară pe care 

au traversat-o dramaturgii reprezentativi ai teatrului absurdului. 

 

Bibliografie: 

• Alexandrescu Sorin, Identitate în ruptură, Bucureşti, Editura Univers, 2000. 

• Balotă Nicolae, Lupta cu absurdul, Bucureşti, Editura Univers, 1971. 

• Banu Georges, Teatrul memoriei. Eseu, Bucureşti, Editura Univers, 1993. 

• Bauman Zygmunt, Etica postmodernă, Timişoara, Editura Amarcord, 2000.  

• Brook Peter, A spune da noroiului, în Secolul 20, nr. 10-11-12, 1985, p. 126-129.                   

• Brook Peter, Spaţiul gol, Bucureşti, Editura Unitext, 1997. 

• Ceuca Iustin, Evoluţia formelor dramatice, Cluj, Editura Dacia, 2002. 

• Crişan, Sorin, Teatru, Viaţă şi Vis – Doctrine regizorale. Secolul XX, Cluj-Napoca, 

Editura Eikon, 2004.  

• Dicţionarul alterităţii şi al relaţiilor interculturale, coord. Gilles Ferreol, Guy 

Jucquois, Iaşi, Ed. Polirom, 2005. 

• Duşa Inocenţiu, Singurătatea spectatorului de cursă lungă, în Symbolon. Revistă de 

ştiinţe teatrale, nr. 9, 2005, p. 229-233.  

• Esslin Martin, Le théâtre de l’ absurde, Paris, Éditions Buchet / Chastel, 1963  

• Gassner John, Formă şi idee în teatrul modern, Bucureşti, Editura Meridiane, 1972.  

• Ionescu Eugen, Despre Beckett. Interviu de Paolo Tortonese, în Adevărul de 

Duminică, 1, nr. 6, 11 februarie 1990, p. 8.  

• Scarpetta Guy, Elogiu cosmopolitismului, Iaşi, Editura Polirom, 1997. 

• Silvestru, Valentin, Paradoxul tragi-comic, în Secolul 20, nr. 10-11-12, 1985, p. 186-

198. 

• Taylor Charles, Etica autenticităţii, Cluj, Idea Design& Print, 2006. 

• Todorov Ţzvetan, Omul dezrădăcinat, Iaşi, Institutul European, 1999 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:47 UTC)
BDD-A23661 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

