
602 
 

TRADUCERE ŞI GLOBALIZAREA 

 

Asitent universitar Bianca – Oana HAN 

Universitatea „Petru Maior “, Târgu- Mureş 

 

Abstract 

The present paper intends to view translation in the light of the recent overly-debated phenomenon of 
cultural and linguistic globalisation and to prove how necessary it is for us to accept this reality. We, thus, wish 
to draw attention upon this new approach of the issue in question and to the role that the English language is 
playing within this equation.  

 
 

Gândirea comună (...) 
este opera colosală a traducătorilor.  

Fără traducători nu ar exista Europa,  
nu ar exista literatura mondială.(...)  

Traducătorii sunt de o mie de ori mai importanţi  
decât deputaţii din Parlamentul European. 

Milan Kundera1 
 

Prin punerea alături a celor doi termeni, traducere şi globalizare, vom încerca să 

demonstrăm că traducerea de literatură poate funcţiona şi chiar trebuie să funcţioneze 

(conform imperativelor formulate şi în cadrul Conferinţei asupra traducerii literare şi culturii 

organizată de Comisia Europeană, 20 aprilie 2009, la Bruxelles) ca liant între culturile lumii, 

prin mediere lingvistică şi poate asigura trecerea valorilor estetice şi culturale între acestea, 

precum şi conştientizarea universalului din limbă, care duce, pe de-o parte la particularizarea 

limbii în contextul lingvistic general, şi pe de altă parte, la căutata şi/sau ’hulita’ globalizare 

cultural- lingvistică.  

 Vom urmări, aşadar, valorizarea rolului traducerii literare în procesul integrării 

europene: “De-a lungul secolelor, traducerea literară a jucat în Europa un rol esenţial în 

difuzarea cunoştinţelor şi a noilor idei. Ea a reprezentat o deschidere fără egal către alte 

culturi şi alte moduri de gândire. În acest sens, traducerea literară este un instrument cheie de 

înţelegere şi comunicare.  Traducerea  europeană  a  contribuit  în  mod  decisiv  la  

consolidarea  ideii europene. Ea a permis concilierea dintre descoperirea şi respectul 

diversităţii, pe  de  o  parte,  şi  conştientizarea  faptului    că  avem  o  moştenire culturală 

comună, pe de altă parte. Ea simbolizează deschiderea către ceilalţi. Astăzi, într-un mediu 

                                                
1 http://www.atr.org.ro/blog/index.php/citate-si-cugetari-despre-traduceri-si-traducatori/ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



603 
 

globalizat, traducerea literară îşi continuă menirea educativă şi de transmitere a cunoştinţelor 

şi a curentelor de gândire.”2 

Considerăm că fenomenul traducerii se poate bucura, astfel, de o abordare mai nouă, 

cea conform căreia aceasta este percepută drept o formă de globalizare cultural-lingvistică. 

Pentru a înţelege în ce sens vedem legătura dintre fenomenul traducerii şi cel al globalizării, 

credem că s-ar impune, pentru început, o clarificare a acesteia de pe urmă. Propunem, pentru 

aceasta, o explicaţie prin filonul termenului cultură, căci acesta pare să fie în măsură să 

sprijine demonstraţia noastră.  

Termenul ’globalizare’ a apărut la sfârşitul anilor ’60 şi a fost lansat de un specialist 

canadian în teoria mijloacelor de comunicare în masă, profesorul Marshall McLuhan, 

Universitatea din Toronto şi specialistul american în ’problemele comunismului’, Zbigniew 

Brzezinski, Universitatea Columbia. McLuhan a extrapolat lecţiile războiului din Vietnam şi a 

lansat expresia ’sat global’. Termenul de globalizare a intrat în dicţionar prima dată în 1961.  

În literatura de specialitate există numeroase opinii formulate în jurul acestui fenomen 

contemporan. Ne vom opri în continuare asupra câtorva dintre acestea, pe care le considerăm 

sugestive. “Lumea devine tot mai mult un supermarket global (din engleză ’a global shopping 

mall’) în care ideile şi produsele pot fi găsite peste tot în acelaşi timp.3 Transpare deja ideea 

de cuprindere, de atingere a cât mai multor arii de activitate, de împletire a lianelor care 

compun reţeaua pe care se formează ceea ce numim cultura unui popor. În viziunea noastră, 

traducerea este o unealtă care înlesneşte, facilitează întrepătrunderea valorilor, astfel încât 

reţeaua să se bucure de participarea şi contribuţia a cât mai multe ’părţi de cultură’ care vor 

duce la formarea întregului.  

Indiferent care ar fi semnificaţia cauzală şi practică a fenomenelor discutate, se pare că 

“una dintre cele mai direct percepute şi trăite forme ale globalizării este cea culturală”.4 Să 

observăm, însă, că modalitatea în care s-a ajuns să se fie percepută şi conceptualizată cultura 

s-a modificat, odată ce s-a pus problema în termenii globalizării, de vreme ce cultura a fost, 

pentru multă vreme, asociată ideii unui punct spaţio-temporal fix (vezi cultura unui anumit 

popor, cultura unei anumite perioade istoric determinate). Aici apare îndreptăţita întrebare: 

Oare promite modernitatea globală să ne ofere o cultură globală? Într-un anumit sens se poate 

susţine că există deja o astfel de cultură.  

                                                
2 http://www.atr.org.ro/blog/index.php/tag/traducere-literara/ 
3 Bari I., Probleme globale contemporane, Ed. Economică, Bucureşti, 2003, p.36, citat de pe 
http://facultate.regielive.ro/proiecte/comunicare/cultura_contemporana_intre_globalizare_si_identitate_culturala-
63881.html 
4 D.Held, A. McGrew, D.Goldblatt, J.Perraton, Transformări globale. Politică, economie şi cultură, Ed., 
Polirom, Iaşi, 2004, p. 372. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



604 
 

După cum scrie Ulf Hannerz, “există în prezent o cultură mondială, dar e indicat să 

înţelegem ce înseamnă asta. Omogenizarea completă a sistemelor de semnificaţie şi expresie 

nu a avut loc încă şi nici nu pare să se întrevadă în viitor. Dar lumea a devenit o reţea de 

relaţii sociale şi, între diferitele sale regiuni, există o circulaţie a sensurilor tot aşa cum există 

circulaţia oamenilor şi a bunurilor”5 Hannerz sugerează că există acum o globalizare a culturii 

în sensul de conexitate complexă. Acest context al integrării practicilor şi experienţelor 

culturale în reţea, în întreaga lume, poate fi înţeles ca reprezentând o cultură mondială. Acest 

sens trebuie să fie diferenţiat de cel mai larg utilizat, conform căruia cultura globală e 

înţeleasă ca sistem unic, omogenizat, de semnificaţii.  

Cultura globală “echivalează cu apariţia unei singure culturi, care să-i cuprindă pe toţi 

locuitorii lumii şi care să înlocuiască diversitatea sistemelor culturale de până acum”.6 În mod 

evident, o astfel de cultură nu a apărut încă şi nu se poate afirma cu certitudine că va apărea 

vreodată. Desigur, ideea unei culturi globale nu a devenit posibilă doar în zilele modernităţii 

globale. Enunţurile culturale, marile texte pot depăşi graniţele lingvistice şi politice, civile şi 

culturale cu condiţia să fie traduse în limbile comunităţilor culturale interesate, după cum se 

arată pe un site7 preocupat de problema globalizării culturale.  

Acesta ar fi contextul în care înţelegem să plasăm discuţia noastră. Pentru a folosi un 

termen modern, globalizarea este ca un fel de ’puzzle’, literar, în ce ne priveşte, al cărui 

element unificator este tocmai procesul traducerii. În sprijinul acestei idei vine şi aserţiunea 

lui Leonard Orban, comisar european pentru multilingvism,8 „Traducerea ocupă un loc aparte 

în universul multilingvismului. Prea des uitată sau insuficient preţuită, traducerea constituie 

veriga de legătură dintre culturi şi dintre diverse limbi. Traducerea este codul de acces la o 

veritabilă comoară a lui Ali Baba, cuprinzând culturile lumii, inteligenţa şi cunoaşterea umană 

în toată varietatea lor. Traducerea este o metodă de neînlocuit pentru schimburi personale, 

culturale, sociale sau economice. (…) Literatura şi traducerea reprezintă o deschidere către 

lume, facilitând circulaţia scrierilor, ideilor şi culturilor. Traducerea literară este ea însăşi o 

formă de creaţie. Este o artă de bijutier al dialogului între culturi.” 

 Într-o întâlnire-dezbatere cu titlul Globalizare şi identitate culturală9 desfăşurată în 

2002, la Bucureşti, eveniment organizat de Fundaţia "Noua Românie", Fundaţia Naţională 

pentru Ştiinţă şi Artă, precum şi de către Comitetul Naţional UNESCO pentru dezvoltare 

                                                
5 U. Hannerz, Cosmopolitans and Locals in World Culture, Featherstone, Londra, 1990, p. 237. 
6 J. Tomlinson, Globalizare şi cultură, Editura Amarcord, Timişoara, 2002, p. 105.  
7http://209.85.129.132/search?q=cache:hQLIIvNo-
oMJ:www.biblioteca.ase.ro/downres.php%3Ftc%3D6940+globalizare+culturala&hl=ro&ct=clnk&cd=1&gl=ro 
8http://ec.europa.eu/commission_barroso/orban/news/docs/speeches/090420_Brussels_conference/Conference_o
n_translation_opening_speech_RO.pdf. 
9http://www.nouaromanie.ro/romania%20si%20ue_files/globalizare%20si%20identitatea%20culturala.htm 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



605 
 

culturală, s-au pus în discuţie aspecte care ar putea contura un cadru propice înţelegerii 

noastre cu privire la tema în discuţie.  

 Preocuparea pentru problematica globalizării culturale, privită din perspectivă 

generală, nu este una nou apărută, aşa cum se arată şi în intervenţia academicianului Florin 

Filip „Cred că problema nu este nouă – globalizare sau mondializare versus identitate 

culturală sau naţională. Ea (...) datează din antichitate. Marc Aureliu, primul cosmopolit al 

lumii, (...) spunea: ’sunt mândru că sunt cetăţean al Romei şi sunt bucuros că aparţin acestui 

cosmos’. Putem s-o folosim invers. Putem să acceptăm globalizarea dar să fim în acelaşi timp 

mândri că aparţinem acestei naţiuni. Pe de altă parte, globalizarea nu implică neapărat o 

uniformizare sau unificare”10 ci o abordare a problemei dintr-o perspectivă panoramică, mai 

cuprinzătoare, care să fie capabilă să creeze un cadru spaţio-temporal propice evoluţiei şi 

îmbogăţirii cultural lingvistice.     

Aşadar, nu problematica legată de globalizarea cultural-lingvistic-literară este una 

nouă, cât abordarea pe care noi o propunem, căci alegem să percepem globalizarea drept o 

încercare de aducere la acelaşi numitor a formelor literare, prin intermediar lingvistic. Adică, 

o transportare a valorilor literare a unei naţii în afara zonei de incidenţă directă a limbii 

acesteia prin intermediul unei limbi care are această ’putere’ de acţiune. Traducerea dintr-o 

limbă în alta devine acea legătură între forme de cultură diferite, care, desigur, nu va periclita 

identitatea naţională. Acest mediu, reprezentat de actul traductiv, va veghea la o bună 

împărtăşire a valorilor, căci, aşa cum am mai arătat în intervenţii anterioare, nu se urmăreşte o 

distrugere a ’corolei de minuni’ presupusă de trecerea valorilor dintr-o limbă aparţinând unei 

culturi în alta, ci, o îmbogăţire valorică.  

Văzut prin prisma globalizării, considerăm că fenomenul traductiv nu trebuie, aşadar, 

perceput asemeni unui ’tăvălug’ distrugător al identităţii culturale, sau a unui agent care 

aruncă valorile unui popor într-o nemeritată uitare, ci, din contră, alegem să  considerăm 

traducerea drept un facilitator al înţelegerii Celuilalt, al pătrunderii în lumea Celuilalt, ceea ce 

nu poate însemna decât o îmbogăţire pe toate planurile.  

În acest context găsim interesantă părerea lansată şi de Cătălin Ţârlea11  „Noi ştim să 

importăm foarte rapid valori culturale, uneori meritorii, uneori de bun augur pentru 

construcţia noastră spirituală. Nu spun că tot ce vine din afară este negativ, din contră, 

importăm cu uşurinţă, poate cu prea mare uşurinţă ar spune unii, dar cu uşurinţă pozitivă. 

Imităm rapid şi ne sincronizăm foarte rapid dacă mă gândesc la teoria lovinesciană, din păcate 

nu ştim să exportăm, exportăm extrem de greoi, nu găsim niciodată modalităţile de export 

                                                
10 idem 
11 idem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



606 
 

eficiente şi valorile noastre culturale rămân aici. Cred că una din temele de meditaţie ale 

societăţii culturale româneşti, ar trebui să fie aceasta. Mă întreb dacă nu cumva identitatea 

culturală a noastră s-ar conserva şi s-ar păstra mai bine dacă am şti să depistăm metodele 

eficiente de a o exporta, de a o face vizibilă şi activă în alte culturi. În sensul acesta cred că ar 

trebui să profităm de avantajele globalizarii.” 

E de bun augur faptul că există oameni de cultură care înţeleg că mondializarea în 

cultură obţinută, aşa cum încercăm să demonstrăm, prin traduceri literare dintr-o limbă în alta, 

are, totuşi, efecte benefice asupra tezaurului literar al unui popor. Ne amintim aici de deja 

celebra aserţiune a lui Kogălniceanu ’Traducţiunile nu fac o literatură’ şi înţelegem atât de 

unde convingerea şi înverşunarea cu care acesta îşi susţinea ideea, cât şi proba realităţii care o 

contracarează. Într-o lume ca cea de azi, onorabilul Kogălniceanu ar rămâne fără argumente, 

căci tendinţa de dezvoltare a culturii este una galopantă, iar o literatură care refuză traduceri 

din sau în limbi străine, şi alege să se claustreze, este supusă pierzaniei.  

„În disputa dintre Kogălniceanu, care socotea traducerile păgubitoare pentru duhul 

naţional, şi Heliade care le înţelesese rolul, experienţa a demonstrat că autorul ’Zburătorului’ 

era cel care avea dreptate. Istoria a confirmat faptul că întotdeauna culturile naţionale au fost 

ameninţate de osificare şi cădere în provincialism în fazele de claustrare forţată nu în epocile 

generoase de deschidere.”12 Credem că suntem datori să înţelegem şi teama lui Kogălniceanu 

cu privire la pericolul presupus de traduceri literare din şi în toate sensurile şi limbile, pericol 

care, desigur impune o serie de măsuri de siguranţă, care se referă la încurajarea traducerilor 

pertinente de autori valoroşi din şi într-o cultură, deci o triere atentă în cursul actului 

traductiv.  

Desigur că exagerările nu sunt încurajate, aşadar, nu traducem tot, numai să etalăm 

deschidere, dar nici nu refuzăm, defensiv, tot. Să reţinem şi continuarea aricolului lui Romul 

Munteanu, care vine să completeze ideea discutată: „nici un scriitor autentic, de o valoare 

certă, mai mare sau mai mică, nu câştigă în proporţii prin absenţa posibilităţii de comparare 

cu alţi scriitori din alte ţări şi nici o cultură, oricât de bogată ar fi, nu poate satisface toate 

exigenţele publicului numai prin scrierile pe care le-a produs.”13 Deducem de aici că 

traducerile devin, astfel, un filon prin care se produce o îmbogăţire a bagajului literar al unui 

popor, o cale de facilitare a schimbului de idei în slujba progresului. Interesant de observat 

cum traducerea capătă valenţe duble, de integrare şi delimitare, adică de apropiere a valorilor 

                                                
12 Romul Munteanu, Cultura naţională şi traducerile, din România Literară XIII, nr.25/1980, p.20  
13 idem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



607 
 

culturale străine şi de producere, prin diferenţiere a valorilor proprii, după cum notează şi Dan 

Culcer14. 

Aşa cum am mai afirmat, fenomenul traducerii ar putea duce la împlinirea unui vis 

existent într-o formă sau alta în orice context cultural, aşadar şi în cel românesc. Ne referim la 

„visul de a alcătui o bibliotecă totală ce ar constitui, prin acumulare, Cartea, acea reţea 

ramificată la infinit şi formată din traducerile tuturor operelor în toate limbile, cristalizându-se 

într-un soi de bibliotecă universală de unde vor fi fost şterse intraductibilităţile de tot felul. 

Acest vis, care ar fi şi cel al unei raţionalităţi în totalitate eliberată de constrângerile culturale 

şi de limitările comunitare, vis al omnitraducerii, şi-ar propune să satureze spaţiul comunicării 

interlingvistice şi să compenseze lipsa unei limbi universale.”15 

În literatura română acest aspect a fost deja semnalat odată cu lăudabila intenţie a lui I. 

H. Rădulescu, ce împreună cu paşoptiştii, a propus şi sprijinit un proiect prin care se dorea o 

„ridicare culturală a poporului” prin programul „Biblioteca Universalis”. Aceasta 

demonstrează, aşadar, conştiinţa pe care propunătorii acestuia, oameni de carte, au avut-o şi 

anume că este foarte important ca o literatură, prin reprezentanţa operelor sale literare, să fie 

cuprinsă în circuitul universal, ceea ce-i va asigura recunoaşterea pe acest plan. Pe de altă 

pate, tot în acest sens, pare să fie esenţial şi „momentul în care o carte, o operă literară pe care 

universalitatea şi-a pus pecetea ei, intră, prin traducere, în circuitul naţional al unei literaturi. 

(...) cu cât întră mai repede, fericită fiind condiţia de universalitate, cu atât înfluenţa ei este 

mai mare şi mai fertilă,”16 cu atât mai mult cu cât „nici o literatură nu şi-a afirmat 

universalitatea pornind exclusiv de la originalitatea ei”.17 Mai mult, acelaşi autor este convins 

că „fără traduceri nici o literatură naţională, indiferent dimensiunea ei temporală, spaţiul pe 

care fiinţează şi valorile pe care le-a produs, nu se poate manifesta în totala ei plenitudine.”18 

 Aceasta se constituie într-o ambiţie a omului căruia nu-i mai convine izolarea, nu-i 

mai ajunge spaţiul limitat în care se găseşte şi tinde să cunoască dincolo de acesta, pe orice 

filieră, prin lectura în traducere, prin abordarea oricăror forme de acces la Celălalt. „Este 

utopia fermecată, datorită căreia avem cu toţii acces la marile texte ale omenirii, este utopia în 

care trăim, şi pe care o întreţinem continuând să traducem.”19 

Preocuparea pentru problematica globalizării este una acută în lumea de azi, în care 

evenimente care au loc într-un colţ al ei pot afecta o jumătate de glob. Se recunoaşte, însă, că 

                                                
14 În Comunicare şi traducere din Vatra XV, nr. 6/1985, p.6 
15 Paul Ricoeur, Despre traducere, Ed. Polirom, Iaşi, 2005, pp. 73-74 
16 Darie Novăceanu,  în Condiţia şi virtuţile traducerilor, din România Literară XIII nr 24, 1980 
17 idem 
18 idem 
19 Marina Vazaca, în Preţul dorinţei de a traduce, din România Literară, nr. 8/29 feb. 2008, p. 3 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



608 
 

pentru moment este dificil să vorbim cu oarecare certitudine despre efectele de lungă durată 

ale procesului de globalizare asupra comunităţii internaţionale dar, chiar şi acum, este clar că 

procesul de globalizare are atât un impact pozitiv, cât şi unul negativ. Partea pozitivă a acestui 

proces este că va spori interacţiunea dintre ţări, care la rândul ei deschide noi posibilităţi 

pentru dezvoltarea civilizaţiei umane. Intensificarea schimburilor de orice fel, facilitarea 

contactelor interumane, familiarizarea cu culturile altor popoare sunt, cu siguranţă, benefice 

pentru omenire.20 

În altă ordine de idei, putem intui şi efectele negative pe care globalizarea le-ar putea 

avea asupra omenirii. Să nu uităm că s-au înregistrat destule reacţii negative în lume vis-a-vis 

de fenomenul în cauză. Putem înţelege de ce o abordare puţin diferită ar putea cauza reacţii de 

apărare din partea celor care simt că identitatea lor naţională este pusă în pericol. Aşa cum 

arăta în intervenţia sa academicianul Florin Filip,  „globalizarea nu implică neapărat o 

uniformizare sau unificare”, sau cel puţin nu una până la anulare a valorilor naţionale. 

Considerăm că totul ţine de o corectă abordare a fenomenului, de înţelegerea faptului că, deşi 

există numeroase opinii contra curentului, fenomenul este o realitate care trebuie ’gestionată’ 

corespunzător, căci, oricum această realitate se va desfăşura într-o manieră sau alta, iar o 

respingere, negare sau ignorare a ei nu duce la anularea sa.  

Ceea ce dorim să accentuăm aici, idee deja lansată într-o intervenţie anterioară,  este 

convingerea că traducerea pare a fi singura cale de a „uni” toate celelalte culturi, pentru a 

atinge idealul de reţea culturală, globalizare culturală prin care, încă o dată, înţelegem o 

colaborare între toate formele valoroase de cultură care îşi pun amprenta asupra artei unui 

popor. Este destul de clar că întotdeauna vor exista mai multe popoare, care vorbesc mai 

multe limbi, aşadar adevărul din spatele noţiunii „turn Babel” devine foarte evident, rămânând 

mereu actual.  

Din cauza complexităţii pe care o presupune, a disputelor pe care implicit le stârneşte, 

problematica lingvistică va rămâne mereu una de actualitate. Indiferent cât şi dacă va mai 

evoula, lumea nu va putea ajunge vreodată să se manifeste într-o singură limbă. Cu toate 

acestea,  suntem de părere că acest lucru nu reprezintă un desiderat al celor care susţin, totuşi, 

instalarea sau acceptarea unei limbi drept limbă de circulaţie internaţională. Însă, credem că şi 

cel mai îndârjit partizan al limbii naţionale ar trebui să înţeleagă faptul că literaturii naţionale 

a unui popor i s-ar face un mare deserviciu limitând-o doar la propria-i limbă.  

                                                
20conform 
http://facultate.regielive.ro/proiecte/comunicare/cultura_contemporana_intre_globalizare_si_identitate_culturala-
63881.html 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



609 
 

În acelaşi timp, putem înţelege o nevoie subconştientă de stabilire a unei singure limbi 

drept o soluţie salvatoare. Astfel, Rosenzweig21 susţinea: “există o singură limbă. Nu există 

particularităţi lingvistice ale uneia care, fie chiar în dialecte, limbajul copiilor sau în jargoane, 

să nu poată fi identificate, măcar în germene în toate celelalte. Pe această unitate esenţială a 

tuturor limbilor şi pe înţelegerea general omenească ce se întemeiază pe această unitate se 

bazează posibilitatea şi misiunea traducerii, putinţa, legitimitatea şi necesitatea ei. Se poate 

traduce, pentru că în orice limbă este conţinută, virtual, oricare alta; este permis să traduci 

dacă această posibilitate se realizează prin desţelenirea unor asemenea teritorii lingvistice; şi 

trebuie să se traducă pentru ca să vină acea zi a armoniei limbilor care poate creşte numai în 

fiecare, individual şi nu în spaţiul gol dintre ele.”  

Aşadar, până când şi dacă această zi a armoniei lingvistice să devină realitate, 

înţelegem necesitatea stabilirii unor limbi, să le zicem, unificatoare, care să aibă capacitatea 

de a îndeplini rolul de mediator între diferite forme de cultură de orice fel. După toate 

aparenţele, engleza este, la această oră, incontestabil, în fruntea ierarhiei, fiind folosită în toată 

lumea în toate formele sale: scrisă, vorbită, formală, informală şi sub forma registrelor 

specializate: economic, juridic, tehnic, jurnalistic. A devenit lingua franca prin excelenţă şi 

continuă să-şi întărească această dominaţie printr-un proces de autoconsolidare. A ajuns limba 

centrală a comunicaţiei internaţionale în domeniul afacerilor, politicii, administraţiei, ştiinţei 

şi în lumea academică, fiind în acelaşi timp şi limba dominantă a publicităţii globale şi a 

culturii populare, după cum afirmă David Crystal.22 

În acest context, ne interesează mai mult un anume aspect al dominaţiei limbii 

engleze, şi anume traducerea de carte. “Într-un anumit sens, această dominaţie nu surprinde 

deloc. După cum arată destinul celorlalte limbi, utilizarea unei limbi se află în strânsă legătură 

cu ritmurile puterii. Engleza este limba maternă a celor două puteri hegemonice moderne, 

Marea Britanie şi SUA. Mai mult, această putere este exercitată în toate domeniile vieţii 

omeneşti: economic, politic, militar şi nu în ultimul rând, cultural.”23 Este vorba aici de o 

acceptare a realităţii în care trăim azi, ca făuritori şi, în acelaşi timp, rezultat al acesteia, căci 

lumea în care ne manifestăm ca naţie şi individ este cea care ne-a format şi care continuă să 

ne condiţioneze acţiunile, opţiunile. 

 Trebuie să recunoaştem, aşadar, că din avida dorinţă de cunoaştere am devenit sclavii 

suveranităţii unei limbi-puteri, sclavie pe care o acceptăm, asiguraţi fiind că este singura cale 

                                                
21 Fr. Rosenzweig, Nachwort zu Jehuda Halevi, în Traducerea – pro şi contra din Orizont literar 31 nr. 25/1980, 
pg. 8 
22 D. Crystal, The Cambridge Encyclopedia of Language, Cambridge Univeristy Press, 1987, p. 358.  
23 D.Held, A..McGrew, D.Goldblatt, J.Perraton, op.cit., p. 391. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



610 
 

de acces la valorile lumii, pe care le vrem ştiute. A ajuns să nu ne mai deranjeze a lectura, 

deci a accesa, o carte, deci o lume străină în varianta ei tradusă, căci, în toată complexitatea 

sa, individul este totuşi limitat şi ne complacem în a descifra lumi în limbi de tranziţie, de 

prezentare, fără a considera aceasta a fi o slăbiciune a umanităţii. Aşadar, nu considerăm 

fenomenul a fi unul defavorabil, atâta timp cât ne asigură o ‘bază de date’ accesibilă.  

Implicit se va pune problema modificărilor pe care traducerile în engleză, dacă tot am 

admis că acum ‘trendul’ este în favoarea acestei limbi, vor fi cauzate la nivel de vocabular. 

Astfel, nu putem să nu semnalăm fenomenul globalizării şi la acest nivel: ca o consecinţă a 

dezvoltării tehnologiei informaţiei, suntem martorii unei avalanşe de termeni care sunt folosiţi 

în multe limbi în variata englezească. Astfel, termeni ca: business, dealer, computer, happy 

end, marketing, management, manager, printer, know-how, target, item, trend – sunt folosiţi 

azi fără a-i mai traduce. Putem numi această invazie de termeni din limba engleză 

“globalizarea vocabularului”.  

Desigur că şi această problemă, a dominaţiei unei limbi şi ameninţarea la adresa 

diversităţii lingvistice, e legată de o altă problemă mai generală, cea a ‘imperialismului 

cultural’: ideea că o cultură poate fi o cultură hegemonică. Această construcţie pesimistă a 

ideii de cultură globală predomina la sfârşitul secolului XX. Într-adevăr, teoria 

imperialismului cultural poate fi considerată una dintre cele mai timpurii teorii ale globalizării 

culturale. După cum scria Jonathan Friedman, discursul imperialismului cultural de la 

sfârşitul anilor ‘60 avea tendinţa să pregătească terenul pentru receptarea critică a globalizării 

în sfera culturală, prezentând procesul ca pe un “aspect al naturii ierarhice a imperialismului, 

adică hegemonia din ce în ce mai mare a anumitor culturi centrale, difuziunea valorilor, a 

bunurilor de consum şi a stilurilor de viaţă americane”.24  

Nici printre reprezentanţii culturii române această problemă n-a rămas fără ecou. 

Astfel, academicianul Eugen Simion25 este preocupat de acest aspect lingvistic:  „Problema 

devine mai dilematica când este vorba de cultură, de limbă. Ce facem cu poeţii noştri, ce 

facem cu valorile noastre, acelea bune, sănătoase, acelea care ţin, care ne-au format în istorie 

şi care ne leagă de ceva aici? Aici răspunsurile nu mai sunt atât de simple şi nici opţiunile 

noastre nu mai sunt atât de clare. Ce se întâmplă cu limba română? Vom vorbi toţi aceeaşi 

limbă? Sunt unii oameni care cred sincer acest lucru. Pentru susţinerea ideii sale, 

academicianul citează un exemplu găsit într-o scriere a unui istoric al limbilor. El spunea că 

sunt cam 3.500 de limbi vorbite astăzi pe pământ, 3500 de limbi care au mai mult de 100 de 

                                                
24 J. Friedman, Cultural Identity and Global Process, Sage, Londra, 1994, p. 195.  
25 citat de pe 
http://www.nouaromanie.ro/romania%20si%20ue_files/globalizare%20si%20identitatea%20culturala.htm 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



611 
 

vorbitori. În 200 de ani, spunea acel istoric, nu vor rămâne decât 3 limbi, în aceasta ordine: 

chineza, spaniola şi engleza.  

 Dacă aşa va fi sau nu, rămâne de văzut. Indiferent care ar fi limba sau limbile (mai 

mult sau mai puţin) unanim recunoscute a primi atributul de suveranitate, prin faptul că se 

constituie în limba mediatoare prin traducere între literaturi, credem, asemeni lui Umberto 

Eco în noul studiu A spune cam acelaşi lucru26, că problematica se cere abordată prin prisma 

negocierii. Întotdeauna va fi nevoie de o astfel de abordare în momentul efectuării unei 

traduceri, deci, a transportării semnificatului şi semnificantului dintr-o limbă, implicit cultură, 

în alta. Umberto Eco este de părere că această artă a negocierii implicită, iată, fenomenului de 

traducere, trebuie pusă în relaţie cu fenomenele globalizării care „plasează într-un contact 

reciproc tot mai aprofundat grupuri şi indivizi aparţinând diverselor limbi (...)”. Astfel, prin 

prisma negocierii, înţelegem prin ‚a traduce’ „mecanismul interior al unei limbi şi structura 

unui anumit text din acea limbă” urmat de construirea unei „copii a mecanismului textual, 

care, dintr-o anumită perspectivă să poată produce efecte asemănătoare asupra cititorului, atât 

în plan semantic şi sintactic, cât şi în cel stilistic, metric, fonosimbolic, precum şi efectele 

sentimentale spre care tindea textul sursă.”27 Am ajuns din nou la mult dezbătuta dihotomie 

fidelitate vs. trădare, căci, prin traducere vom negocia, iată, cât şi cum se va transpune textul 

original în text ţintă.  

 Odată ce am acceptat ideea conform căreia negocierea este parte a procesului 

traductiv, considerăm că este important să subliniem faptul că aceasta este condiţionată de 

mai mulţi factori. Parte au fost cuprinşi mai sus, însă credem că numai într-o manieră 

oarecum limitată. Astfel, într-o traducere se va negocia timpul în care aceasta se produce, 

limbile din şi în care se va efectua, publicul căruia i se adresează traducerea, ba chiar şi 

aspecte materiale, legate de editură, etc. Aşadar, o traducere este un produs finit, rezultat al 

unui proces foarte complex, care este implicat şi condiţionat de o serie de factori.   

Să nu pierdem din vedere faptul că negocierea poate fi un aspect caracteristic lumii în 

care trăim, o lume capitalistă, în care dacă individul nu se ştie descurca, are numai de pierdut. 

Cum am putea, astfel, aborda această problemă fără a atinge o altă implicită controversă, cea 

pierderilor şi/sau câştigurilor care apar în procesul traductiv? În toată literatura de specialitate 

suntem avertizaţi de acest pericol, al modificării în bine sau în rău al unui text în timpul 

traducerii. Ba mai mult, peste tot ni se atrage atenţia să nu cădem în ispita de a îmbunătăţi un 

text original când suntem puşi în situaţia de a-l traduce, să nu mai vorbim de pericolul de a-l 

‚strica’ printr-o traducere nefericită. Însă lucrurile nu sunt atât de clare şi de curate precum 

                                                
26 Umberto Eco, A spune cam acelaşi lucru, Experienţe de traducere, Ed. Polirom, 2008, pp.17-19  
27 Idem, pg.17 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



612 
 

sfaturile sau regulile de care suntem întâmpinaţi când deschidem un tratat de traducuologie. 

Practica traducerii arată cum traducătorii se întâlnesc cu o serie nesfârşită de probleme, 

datorate ambiguităţilor care se ivesc în momentul în care se activează ecuaţia text original – 

traducător – text ţintă, ecuaţie condiţionată, aşa cum am mai arătat, de multe aspecte.28   

Oricum am pune problema, un lucru este sigur: în urma operaţiunilor traductive care, 

iată, generează atâtea controverse, se pare că toţi factorii implicaţi au numai de câştigat. Toate 

aspectele controversate nu fac decât să întărească ideea importanţei pe care fenomenul 

traducerii o ia în contextul socio-cultural-lingvistic, a interesului pe care subiectul în discuţie 

pare să-l fi ridicat printre specialiştii care au întors problema pe toate părţile. Indiferent dacă 

părerile lor au fost sau nu congruente, se pare că opinia conform căreia o traducere poate fi 

percepută drept o formă de îmbogăţire, din mai multe puncte de vedere, este una 

qvasiunanimă. „Supunerea materiei lexicale voinţei şi talentului unui traducător avizat a fost 

totdeauna un câştig pentru cultura limbii şi pentru lărgirea ariei semantice a vechiului tezaur, 

orice traducător aducând un anumit număr de termeni noi impuşi de continua înnoire a 

conceptelor, a civilizaţiei, a limbajului internaţional. Se operează astfel, în traduceri, asimilări 

în două direcţii esenţiale pentru dezvoltarea tezaurului expresiv al limbii naţionale: cantitativ 

– prin acumulări de termeni noi, prin actualizarea de cuvinte uitate (...); calitativ – prin crearea 

semnificaţiilor figurate, plasticizând ideea prin conotaţii capabile să dea relief mai viu 

contextului, înnobilând limbajul literar al traducerii (...).”29 

 

Bibliografie  

• Baconsky, R., Gouadec, D., Lascu, Ghe. Teritorii actuale ale traducerii, Editura 

Echinox, Cluj Napoca, 2002 

• Baker, M. In other words, London and NY: Routledge Publishing House, 2002 

• Bell, R., Teoria şi practica traducerii, Editura Polirom, Iaşi, 2002 

• Croitoru, E. (coordonator), English through translations, Interpretation and 

translation oriented text analysis, Editura Fundaţiei Universitare „Dunărea de Jos”, 

Galaţi, 2004 

• Crystal, D. The Cambridge encyclopedia of language, Cambridge Univeristy Press, 

1987 

• Dumitru, R., Translation theories and practice, Editura Institutului European, Iaşi, 

2002 

                                                
28 În partea a 4-a a tezei, dedicată dimensiunii practice a traducerii vom încerca să demonstrăm aspecte 
legate de aceste probleme  
29 Gh. Bulgăr, în Interferenţe culturale în arta traducerii, din România literară XVIII, nr. 21/1984, p. 3 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



613 
 

• Eco, U. În căutarea limbii perfecte, Editura Polirom Iaşi, 2002 

• Eco, U. A spune cam acelaşi lucru, Exerciţii de traducere, Editura Polirom, Iaşi, 2008  

• Fejes, D. Fiecare traducere e o provocare, in  România Literară, 16/2006  

• Friedman, J. Cultural identity and global process, Sage, Londra, 1994 

• Hannerz, U. Cosmopolitans and locals in world culture, Featherstone, Londra, 1990 

• Held D., McGrew, A., Goldblatt, D., Perraton, J. Transformări globale. Politică, 

economie şi cultură, Ed., Polirom, Iaşi, 2004 

• Hervey, S., Higgins, I. Thinking translation, Routledge, London and New York, 1992 

• Ionescu, T. Ştiinţa şi/sau Arta traducerii, Editua Limes, Cluj-Napoca, 2003 

• Leviţchi, L., Manualul traducătorului de limba engleză, Editura Teora, Bucureşti, 

2001 

• Mavrodin, I. Despre traducere, literal şi în toate sensurile, Editura Scrisul Românesc, 

Fundaţia Editura Craiova, 2006 

• Novăceanu, D. Condiţia şi virtuţile traducerilor, din România Literară XIII nr 24, 

1980 

• Tomlinson, J. Globalizare şi cultură, Editura Amarcord, Timişoara, 2002,  

• Vazaca M. Preţul dorinţei de a traduce, în România Literară, nr. 8/2008 

 

Resurse Internet  

• http://www.atr.org.ro/blog/index.php/citate-si-cugetari-despre-traduceri-si-traducatori/ 
• http://www.atr.org.ro/blog/index.php/tag/traducere-literara/ 
• http://facultate.regielive.ro/proiecte/comunicare/cultura_contemporana_intre_globaliz

are_si_identitate_culturala-63881.html 
• http://209.85.129.132/search?q=cache:hQLIIvNo-

oMJ:www.biblioteca.ase.ro/downres.php%3Ftc%3D6940+globalizare+culturala&hl=r
o&ct=clnk&cd=1&gl=ro 

• http://ec.europa.eu/commission_barroso/orban/news/docs/speeches/090420_Brussels_
conference/Conference_on_translation_opening_speech_RO.pdf. 

• http://www.nouaromanie.ro/romania%20si%20ue_files/globalizare%20si%20identitat
ea%20culturala.htm 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:40 UTC)
BDD-A23622 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

