
146 
 

LIMBAJUL LITERAR COMPARATIV  

CU ALTE TIPURI DE LIMBAJ 

 

 

Prof. univ. dr. Teodor VIDAM 

Universitatea Tehnică, Cluj-Napoca 

 
 

Abstract 
 

Literary language is intimately related to social life, civilisation, the development of thinking, art, etc. The 
difference between expression and comprehension, creation and the goal-model reveals the continuing dynamic 
of the creative effort. In order to reveal the distinguishing mark of literary language, we must start from the 
following observations: literary language is not characterized only by its psycho-affective dimension, 
comprehendable and sociocultural. It is formed by the alliance of un-mediated, direct existence (sensations, 
images) and the mediated existence (representations and expressions.) 

 

 
La o primă aproximare limbajul desemnează orice sistem de semne simbolice folosite 

pentru intercomunicare socială, adică orice sistem de semne care serveşte pentru a exprima şi 

comunica idei şi sentimente sau conţinturi ale contiinţei. Limbajul uman se ocupă numai de 

semnele care au valoare simbolică. Semnul lingvistic (cuvântul n.a) este simptom ca expresie 

despre cel care îl produce ; este semnal în relaţie cu receptorul său şi este simbol în raport cu 

semnificatul său „real”.  

Limbajul albinelor este un pseudolimbaj deoarece „semnele” sale nu posedă valoare 

simbolică şi convenţională pe care o au semnele limbajului uman. Acolo unde încetează 

indiferenţa începe adevărata lume umană. Cele subsistente sunt anterioare celor existente, le 

determină, le produc. Existenţa nemijlocită (senzaţii, percepţii) este lumea care ne înconjoară, 

lumea care se manifestă, lumea fenomenală. Perspectiva psiho-gnoseologică a existenţei 

nemijlocite este perspectiva cea mai potrivită pentru abordarea şi înţelegerea problemelor 

limbajului literar comparativ cu celelalte tipuri de limbaj. 

Existenţa nemijlocită e o categorie primară a filosofiei, independentă de presupoziţii, 

ipoteze sau teorii. Existenţa nemijlocită ca obiect de cunoscut şi subiectul cunoscător sunt 

realităţi manifeste, constituite, aflate în relaţii cronotopice în experienţa pre-teoretică. 

Imaginile alcătuiesc humusul primar al experienţei pre-teoretice, ele stau la baza constituirii 

deopotrivă a limbajului comun şi literar. Imaginile împreună cu reprezentările fac posibil 

caracterul intuitiv al limbajului uman. Intuiţia garantează caracterul activ, constructiv al 

gândirii, care nu mai este concepută ca simplu reflex pasiv la ceva dat ca atare. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:47 UTC)
BDD-A23581 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



147 
 

Faţă de imagine şi intuiţie, reprezentarea nu mai ţine de existenţa nemijlocită, ci face 

trecerea spre fiinţarea noastră mijlocită, îngăduie procesul maturizării nostre psiho-

intelectuale, face trecerea spre obiectul gândibil (naeton). În  cazul limbajului verbal există 

identitate între intuiţie şi expresie, dar nu există identitate între expresie şi comunicare, între 

expresie şi receptare (Non idem est si duo dicunt idem). 

Nu există identitate între expresia ca rezultat al perceperii şi priceperii individului A şi 

receptarea acestuia de către individul B. Rămâne întotdeauna un rest de subiectivitate proprie, 

care provoacă câteodată ambiguităţi şi neînţelegeri între partenerii de dialog.  Subiectivitatea 

se află la baza solilocviilor şi monologurilor, dar prin dialog, adică prin elenul „dialogos” se 

străpunge zidul, se înlătură opacitatea, mai precis se ajunge la înţelegere prin eliberarea de 

subiectivism sau solipsism. 

Limbajul uman fiinţează prin procesul comunicării a cărui finalitate are loc prin 

intercomunicare şi intercomprehensiune. La origini limbajul la fel ca şi omul s-a considerat a 

fi o creaţie divină. Pe traseul trecerii de la sorgintea divină a limbajului la cea umană avem de 

a face cu interpretări intermediare diferite. Limbile naturale sunt un vehicol pentru 

cunoaştere ; ele folosesc un limbaj colocvial, familiar şi informal ; ele reprezintă stările aşa 

cum sunt în mod nemijlocit. Poziţia teologică vreme îndelungată a stopat înţelegerea 

limbajului ca şi creaţie umană. La rândul său, poziţia nativistă consideră ideile şi stările 

psihice ale activităţilor umane ca fiind prezente de la naştere. Mai mult, în secolul al XIX-lea 

s-a ajuns la a considera limbile ca organisme vii, independente de indivizii vorbitori. După 

cum remarcă E. Coşeriu s-a acreditat ideea că limbile, asemeni organismelor vii, se nasc, 

cresc şi mor, că putem vorbi de „limbi-mame” şi de „limbi-fiice” etc. 

Wilhelm von Humbold a deosebit pentru prima dată cele două aspecte esenţiale ale 

limbajului : pe de o parte limbajul ca energeia, adică creare continuă de acte lingvistice, ca 

ceva dinamic ce nu este făcut odată pentru totdeauna şi , pe de altă parte, limbajul ca ergon, ca 

„produs”, ca sistem realizat istoriceşte, ca „limbă”. Mult mai târziu, în secolul nostru, 

Ferdinand de Saussure a evidenţiat cele două aspecte esenţiale ale limbajului, numindu-le, 

respectiv, parole (vorbire, act lingvistic) şi langue (limbă). Aceasta constituie un sistem 

lingvistic ce se realizează în vorbire şi aparţine societăţii. Parafrazându-l pe J. Loke, 

Ferdinand de Saussure susţine „nimic nu există în limbă care să nu fi fost înainte în vorbire”. 

Orientarea pozitivismului logic profesată de G. Frege şi B. Russell, consideră limbile 

naturale drept o haină dorită de spactatori ca să ascundă „formele logice” ale propoziţiilor. Ei 

s-au gândit la limbaj ca la o oglindă ce reproduce structura realităţii şi adevărului. Ei au 

considerat că limbajul poate lucra pe căi eterne. Or, nu este aceasta o pretenţie excesivă ? L. 

Wittgenstein, spre deosebire de G. Frege şi B. Russell, avansează o poziţie antropocentrică, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:47 UTC)
BDD-A23581 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



148 
 

propoziţiile şi/sau enunţurile limbajului reprezintă stările de fapt, ele nu sunt decât simple 

versiuni ale unor jocuri intelectuale. Prin L. Wittgenstein se accede la modernitatea 

relativismului lingvistic şi cultural. 

Actul lingvistic al intercomunicării umane în a doua parte a secolului XX şi în primul 

deceniu al secolului XXI s-a rafinat prin filtrul examinării logico-critice. Pe lângă 

dimensiunea locuţionară, simplul fapt de a comunica ceva, ilocuţionară, cerinţa de a comunica 

un mesaj ideatic, perlocuţionară, felul de a zice ceva care să-l interpeleze pe interlocutor, 

aspecte şi condiţii esenţiale dar insuficiente, s-a adăugat de către F. Jaques interlocuţia. Ea 

este piatra de încercare a actelor lingvistice ce alcătuiesc un limbaj, fie comun, fie literar, fie 

ştiinţific, fie conceptual, fie sistematic categorial. Interlocuţia este acel spaţiu logic al 

înţelegerii umane prin intermediul căruia se împărtăşeşte aceleaşi semnificaţii de către 

interlocutori. 

Orice tip de limbaj uman, de exemplu literar şi ştiinţific, are ca dimensiuni 

constitutive, dimensiunea psiho-afectivă şi dimensiunea logică. Limbajul uman acoperă 

întreaga gamă a procesului comunicării, de la comunicativitate la comunicabilitate. 

Încărcătura afectivă a limbajului nu poate ocoli prezenţa şi acţiunea fie în mod implicit, fie în 

mod explicit a operaţiilor logice. Noţiunea singulară sau particulară este fructul minţii, după 

cum conceptul – noţiune de maximă generalitate – se referă la ceea ce a fost, este şi va să fie 

sau poate să fie sau nu. Existenţa determină fiinţa, fie în calitate de făptură sensibilă (esteton), 

fie în calitate de fiinţă mijlocită, obiect gândibil sau (naeton), adică determinatul se enunţă 

despre determinant. 

Dar care este locul şi rolul limbajului literar în cuprinsul economiei de ansamblu a 

celorlalte limbaje ? Limbajul literar diferă de limbajul comun, care este o creaţie colectivă 

spontană la fel ca şi moralitatea. Inter homines dicere (A vorbi sau zice între oameni). 

Limbajul comun este rezultatul sedimentării unei experienţe milenare sub forma limbilor 

naturale, de la experienţa pre-teoretică (magie, mitologie, folclor etc) la experienţa teoretică, 

(ştiinţe exacte, logico-matematice, ştiinţe ale naturii, ştiinţe tehnice şi economice, ştiinţe 

socio-umane sau umanitare) din cuprinsul cărora face parte şi literatura.  

Limbajul literar nu reflectă realul sub forma unor propoziţii enunţiative ce se rezumă 

la simple observaţii sau constatări. În acest sens, E. Coşeriu asertează „legătura dintre 

semnificant şi semnificat nu este deloc o relaţie cauzală necesară, ci este o creaţie umană” 1În 

dubla sa calitate „energeia şi ergon” după W. von Humbold, şi „parole şi langue” după 

Ferdinand de Saussure, limbajul uman este deopotrivă instituit în societate şi creaţie 

                                                
1 E. Coşeriu, 1995, Introducere în lingvistică, Editura Echinox, Cluj-Napoca. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:47 UTC)
BDD-A23581 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



149 
 

individuală. În mod pertinent Otto Jespersen relevă că istoria limbilor nu este independentă de 

istoria social-culturală, că ele pleacă de la tradiţii autonome, dar, în acelaşi timp, se află într-o 

complexă reţea de relaţii cu fapte şi tradiţii de natură extralingvistică. 

Limbajul literar este intim legat de viaţa socială, de civilizaţie, de dezvoltarea gândirii, 

de artă etc. Necoincidenţa între expresie şi înţelegere, între creaţie şi modelul vizat scoate în 

evidenţă strădania perpetuă a eforturilor creatoare. Pentru a dezvălui mai precis pecetea 

inconfundabilă a limbajului literar se impune să facem următoarele precizări : limbajul literar 

nu se caracterizează numai prin dimensiunea psiho-afectivă, inteligibilă şi social-culturală. El 

se constituie prin intricaţia indisociabilă dintre fiinţarea nemijlocită (senzaţii, imagini) şi 

fiinţarea mijlocită (reprezentări şi expresii). 

 E. Benveniste consideră centrul sistemului de repere lingvistice coordonata eu – aici – 

acum. Această situaţie reală implică deopotrivă manifestarea in actu a perceperii şi priceperii. 

Perceperea se leagă de acuitatea organelor noastre de simţ în producerea imaginilor, 

priceperea în activarea intuiţiei şi a operei vaste de maturizare interioară şi anume aceea a 

reprezentărilor. Una e aşezarea cuvintelor în propoziţii şi fraze, adică topica lor şi altceva 

prezenţa şi acţiunea tropiilor în expresiile literare. 

Pe lângă percepere şi pricepere sau altfel-zis cunoaşterea senzorială-intuitivă şi 

raţională, în cazul limbajului literar are loc tranfigurarea realităţilor şi a mozaicului divers al 

vieţii în continuă mişcare prin intermediul figrilor de stil. Comparaison c est ne pas raison, 

mais est necessaire. Limbajul literar nu pune accentul pe cunoaştere prin percepere şi 

pricepere, ci pe valorizare şi asumare, indiferent de zona de unde provin imaginile, din zona 

extralingvistică sau lumea civilizaţiei şi culturii umane. 

Şi totuşi, care ar fi esenţa limbajului literar, de vreme ce literatura cuprinde genurile 

beletristice precum narativitatea, liricitatea, arta dialogului sau dramaturgia ? Personal 

considerăm că pecetea inconfundabilă a limbajului literar este specificul naţional. Cultura se 

desfăşoară pe terenul lume-text-memorie şi lume-text-lume. Fără unul din aceşti termeni 

creaţia culturală devine o imposibilitate. Ea solicită elementele imaginare ce aparţin fondului 

general uman şi se realizează valorizări diferite de la cultură la cultură. Nu contează de unde 

vin imaginile, din ce domeniu al experienţei, ci modul lor de structurare şi valorizare.  

Lumea extralingvistică, lumea înconjurătoare este situată dincolo de activitatea 

simbolică a omului, ea este o lume inefabilă, insolită pentru sensibilitatea şi imaginaţia 

creatoare a unui autor. Poate că unele imagini provin din transfigurarea realului empiric, poate 

că unele sunt rezultatul inconştientului propriu şi colectiv, poate că unele sunt rezultatul 

sublimării dorinţelor negrăite ale sufletului. Inconştientul colectiv nu include elemente etnice 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:47 UTC)
BDD-A23581 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



150 
 

ca pe nişte submulţimi, el constituie un fel de rezervă de unde diversele culturi determinate se 

alimentează cu imagini. 

Originalitatea unei viziuni imaginare nu rezidă în imaginile înseşi „Pe miriştea arsă şi 

lată, / La dunga cerului spartă/ De-o vizuină de soare, / Spre asfinţit şi răcoare/ Se saltă un cap 

de şarpe/ Printre năluci verzi de ape”2, ci în îngemănarea dintre topos (loc) şi tropi, adică în 

specificul naţional. „Şarpele cu cap de vultur, / Cu plete galbene-n jur, / La gât cu soarele 

roată, / Cu piept şi sfârcuri de fată/ Cu coroană de regină/ Cu aripile-n ţărână/ Stă cu pieptul 

dezgolit/ Tremură în asfinţit/ Am cătat dropia-n soare/ Că eram de-nsurătoare”3. 

Peisajul simbolic, câmpia dobrogeană şi dropia alcătuiesc sistemul referenţial, iar 

limba ca organizare logico-gramaticală, ca semantică, ca mărturie imaginară a lui S. 

Bănulescu alcătuiesc sistemul autoreferenţial. Dacă am admite că limba este depozitarul 

spiritualităţii unui popor, ce se întâmplă cu celelalte creaţii culturale ce nu recurg la limbajul 

verbal, creaţii cum sunt muzica, pictura, sculptura, arhitectura etc. ? Limbajul imaginilor 

informează limbajul literar, în schimb, peisajul simbolic – câmpia dobrogeană, spaţiul 

mioritic – alcătuiesc după Umberto Eco un fenomen de hipercodificare. 

Expresia cea mai profundă a acestei orientări o reprezintă L. Blaga, care caută 

întemeierea culturii dincolo de antropologie, în metafizică şi teologie. Aşa cum apare în 

romanul „Baltagul” soarta unui popor este hotărâtă de providenţă, în mod transcendent, din 

afara timpului şi peste timp. Or, specificul naţional, pa lângă peisajul simbolic, tradiţii 

autohtone (datini) şi folclor este şi o realitate etică ce se actualizează problematic pentru 

fiecare generaţie şi pentru fiecare om. Poziţia opusă consideră că soarta nu e scrisă nicăieri, ci 

istoria este aceea care modelează specificul naţional. Soluţia nu este a te retrage şi a ieşi din 

istorie, ci a o face şi a te integra mai adânc în istorie. 

D. Drăghicescu, autorul cărţii „Din psihologia poporului român”, apărută în 1906, 

consideră că fatalismul manifestat prin nepăsare, resemnare şi tendinţa de a boicota istoria ne 

provin din orient şi aceste calificative nu ni se pot atribui. Ca atare, poporul român trebuie să 

renască din sincopele istorice, să nu mai trăiască sub vremi, ci în pas cu vremea. E. Lovinescu 

subscrie la această idee din ultima parte a cărţii lui D. Drăghicescu, că specificul naţional e 

modelat de istorie, dar consideră fluxul istoriei precum stepa rusească mereu egală, plată, fără 

nicio busolă care să ne orienteze spre liman. „Scepticul nemântuit”, după denumirea lui C. 

Petrescu, considera că până la urmă diferenţa dintre „operele valoroase” şi cele „lipsite de 

valoare” se estompează. 

                                                
2 S. Bănulescu, Dropie, Cântece de câmpie, Un regat imaginar, Editura Alfa, 1997, p. 371. 
3 Ibidem, p. 371. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:47 UTC)
BDD-A23581 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”



151 
 

Specificul naţional este desconsiderat de către E. Cioran în cartea sa „Schimbarea la 

faţă a României”, întrucât istoria românilor e lipsită de personalităţi providenţiale şi rămâne 

una mediocră deoarece cursul ei nu este marcat de profeţi. Filosoful din Lancrăm dă dovadă 

de mai multă cumpătare, atunci când consideră că mizeria şi măreţia omului constau în aceea 

că, deşi poate cunoaşte şi creea, el nu va cunoaşte niciodată adecvat, ci numai în cuprinsul 

inadecvării cunoaşterea poate fi înfăptuită. L. Blaga a avut intuiţia fecundă că specificul 

naţional trebuie descifrat pornind de la realitatea cosmotică a spiritului creator inconştient. 

Matricea stilistică blagiană este deopotrivă născută şi făcută, ea este şi devine. Nu poţi 

ieşi din specificul naţional cum nu poţi sări peste propria umbră sau să învingi legea 

gravitaţiei. „Revolta fondului dacic nelatin” de care vorbeşte L. Blaga e continuată de M. 

Vulcănescu, O. Papadima şi S. Mehedinţi. În istoria culturii româneşti substratul dacic este 

fondul pe care se aşează creştinismul. Însă, gândul blagian e continuat de prepoziţia noiciană 

întru (prepoziţie ce poate fi ataşată existenţei noastre întru mister şi revelare) defineşte 

situarea într-un spaţiu privilegiat, nu trimite la o epocă ci la spiritualitatea totală, ne scoate din 

lumea neesenţială a devenirii întru devenire, şi trecem în lumea devenirii întru fiinţă.  

Pentru C. Noica limita e constrângătoare ca o haină prea strâmtă, iar limitaţia se află în 

noi, ea exprimă fireştenia şi normalitatea lucrurilor după sintagma lui M. Preda. E necesar un 

echilibru dinamic între particular şi general, a devenirii particularului întru general, după cum 

considera C. Noica, deoarece limbajul literar exprimă un mozaic de atitudini şi nu un bloc de 

semnificaţii invariabile.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:47 UTC)
BDD-A23581 © 2009 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

