
 

1065 

 

AZIL METAFIZIC PENTRU BATRINUL CONTINENT. 

SCENARII CULTURALE ALE UNITATII EUROPENE 

Metaphysical Exile for the Old Continent. Cultural Scenarios of European Unity 

 

 

Răzvan ENACHE, Ph.D., 

“Lucian Blaga” University of Sibiu 

 

 

Abstract: Our study aims at underlying possible causes of the lack of coherence of 

European Union as a political entity. Despite its well developed economical integration, 

European Union is the stage for many and complex cultural contradictions and conflicts. In 

order to address them, we are focusing on the concept of ”community”as a revelator of 

general ideas on unity in the works of important thinkers of today (philosophers, sociologists 

and politicians): Emmanuel Todd, Jürgen Habermas, Edgar Morin, Jean-Luc Nancy, 

Dominique de Villepin and Jorge Semprún. 

 

Keywords: community, European Union, ideology, culture, nations. 
 

 

Dacă abordăm tema integrării europene din perspectivă politică şi economică a 

României, ne aflăm la o anumită distanţă pe calea integrării, dar sîntem, oricum, în mers, iar 

direcţia e clară. Dacă privim problema integrării europene într-un orizont mai larg, problema 

de fond a Uniunii Europene este chiar uniunea, re-uniunea, înglobarea diferenţelor culturale 

(politice, economice, sociale, religioase) dintre popoarele care o compun. Aşadar, din 

perspectiva României, integrarea pare mai mult sau mai puţin apropiată, ca obiectiv clar, 

tradus în aşa-numitul aquis comunitar. Însă din optică, să spunem, mondială, globală, dacă 

mai suportăm acest clişeu, integrarea europeană este un proces socio-politic fundamental care 

trebuie să aibă caracterul unei reconstrucţii, nu unul inovator. Dacă din perspectivă strict 

economică este mai important exteriorul Uniunii (competiţie cu alte economii ale lumii pentru 

pieţe de desfacere, deci inovaţie), din perspectivă politică este mai important interiorul 

Uniunii. În acest sens, situaţia politică europeană este neobişnuită, doarece, în mod firesc, 

atunci cînd avem în vedere entităţi sociale, plecăm de la uniune (să-i spunem comunitate), iar 

ceea ce constatăm, deseori, este că vorbim despre ajungere la uniune (comunitate). De aceea, 

ne întrebăm dacă nu ar trebui să vorbim, mai degrabă, de întoarcere, nu de înaintare, pe calea 

integrării europene. 

Pentru a răspunde la această întrebare, ne propunem să-i comentăm pe cîţiva sociologi 

şi filozofi importanţi care au atins tema comunităţii, în general, şi a celei europene, în 

particular (Edgar Morin, Emmanuel Todd, Jean-Luc Nancy, Jürgen Habermas) şi pe doi 

politicieni (Jorge Semprun şi Dominique de Villepin). Din răspunsurile lor, căutînd 

asemănările, dar luînd în seamă şi diferenţele, vom reconstitui variante de scenarii ale unităţii 

în comunitatea europeană. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

1066 

 

Anamneză şi diagnostic 

Anemia politică este, în opinia tuturor celor invocaţi aici, diagnosticul prezumtiv al 

Uniunii Europene. În cuvinte mai dure sau mai blînde, toţi descriu starea nefirească a 

organismului socio-politic european. Emmanuel Todd acuză starea de negare a bolii de care 

suferă Europa: „Fragmentarea persistentă explică în mare măsură dificultăţile construcţiei 

europene, ezitările elitelor şi scepticismul popoarelor. Nu pentru că ea există în sine, ci pentru 

că e negată.”
1
 Aceeaşi idee, exprimată însă cu o anumită ambivalenţă, apare şi în foaia de 

observaţie a lui Edgar Morin: „Nici unul dintre aceste state nu corespunde vreunei regiuni 

naturale sau vreunei unităţi omogene de populaţie. Ele s-au constituit în urma alianţelor, 

moştenirilor, anexiunilor şi războaielor. Sînt purtătoare ale unor varientăţi geografice, etnice, 

economice, sociologice foarte mari. Dar aceste State-Naţiuni şi-au constituit o unitate nu doar 

administrativă, ci şi matri-patriotică, tocmai pentru că numai o esenţă mitică şi istorică putea 

cimenta o eterogenitate atît de profundă şi multiplă. Unitatea naţională este deci reală, chiar 

suprareală, dar este unitatea unui talmeş-balmeş, iar Europa este talmeş-balmeşul acestor 

talmeş-balmeşuri. Din păcate, îi lipseşte cimentul mitic şi istoric.”
2
 

Fragmentarea şi dezordinea pot fi totuşi interpretate şi într-o manieră mai optimistă, 

aşa cum o face, spre exemplu, Dominique de Villepin: „Peut-être est-ce alors ce sens de la 

différence qui en fait la véritable marque de fabrique [...]. La difference par conséquent, non 

plus comme un fossé qui sépare, mais comme un pont qui relie les hommes entre eux. La 

différence, non plus comme une source de rivalité, mais comme un facteur de paix.”
3
 Desigur, 

este datoria sau defectul de vedere al politicienilor să perceapă mai degrabă aspectele bune 

dintr-o situaţie, dar nu acesta este cel mai important lucru. Ceea ce contează, de fapt, este 

soluţia de ameliorare a stării deficitare. Iar aici, aşa cum vom vedea, există diferenţe notabile 

în recomandările autorilor, atît la nivelul subtilităţii lor, cît şi la nivelul resorturilor care ar 

trebui acţionate. 

 Mai tăios chiar decît Todd şi Morin, Jürgen Habermas acuză starea de reverie şi 

expectativă dăunătoare în care s-au complăcut, chiar dacă nu sînt numiţi explicit aici, 

politicienii europeni: „Visul la „mecanismele” care ar trebui să facă inutilă constituirea unei 

voinţe politice comune şi să ţină democraţia sub control s-a năruit nu numai din cauza 

diferenţelor în privinţa culturii economice, ci mai ales din cauza rapidelor schimbări de 

ansamblu ale unor medii impredictibile. Toată lumea vorbeşte astăzi despre « eroarea de 

construcţie » a unei uniuni monetare, căreia îi lipsesc competenţele politice normative 

necesare.”
4
 Faptul este, pe cît de adevărat, pe atît de greu de imputat cuiva. În opinia noastră, 

                                                 
1
 Emmanuel Todd, Inventarea Europei, traducere de Beatrice Stanciu, Timişoara, Editura Amarcord, 2002, p. 

15. 
2
 Edgar Morin, Gîndind Europa, ediţie revăzută şi adăugită, traducere din limba franceză de Margareta Batcu, 

Bucureşti, Editura Trei, 2002, p. 57. 
3
 Jorge Semprún, Dominique de Villepin, L'homme Européen, Paris, Plon, 2005, p. 40. 

4
 Jürgen Habermas, Despre Constituţia Europei. Un eseu, ediţie îngrijită şi studiu introductiv de Alina 

Bârgăoanu, traducere de Paul Gabriel Sandu, Bucureşti, Editura Comunicare.ro, 2012, p. 25. De altfel, tonul lui 

Habermas, în acest eseu, este unul care ar putea fi considerat surprinzător de către cei care cunosc detaşarea 

obişnuită a autorului. Este ca şi cum principiile raţiunii comunicative, din perspectiva cărora a interpretat 

constant realitatea filozoful german, s-ar fi îndreptat acum nu asupra realităţilor, ci asupra voinţelor 

comunicative. Cu alte cuvinte, se poate uşor ghici în această lucrare exasperarea faţă de lentoarea şi suficienţa de 

sine a elitelor politice europene, cărora autorul le etalează, uneori într-o manieră didactică (şi naiv-idealistă, pe 

alocuri), analize şi proiecte morale de detaliu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

1067 

 

uniunea monetară nu este decît încă un pas înainte pe o cale a concilierii economice începute 

mai demult, care trebuia să stingă, cumva pe dedesubt, conflictele politice care au dus la 

dezastrul celui de-al doilea război mondial. Aşadar, dacă este vorba despre o eroare de 

construcţie a uniunii monetare, aceasta este urmarea logică a „erorii iniţiale” de a încerca 

pacificarea europenilor prin controlul reciproc al resurselor şi nu prin temperarea impulsurilor 

războinice. 

 De fapt, poate ar trebui să vedem dacă nu cumva fragmentarea, reveria, dezordinea, 

oboseala care caracterizează spaţiul politic european sînt simptome care trădează afecţiuni 

mai adînci ale spiritului timpului. După cum susţine Jean-Luc Nancy, „motivul comunităţii, în 

loc să ajungă la lumină, pare să se cufunde în beznă”
5
, iar cauza nu trebuie căutată, aşa cum se 

întîmplă, de obicei, în exterior (geografic, cultural etc.), ci în interior: „Noi nu sîntem într-un 

„război al civilizaţiilor”, ci ne aflăm în sfîşierea internă a unei civilizaţii care civilizează şi 

aruncă în barbarie lumea dint-o aceeaşi mişcare, fiindcă ea a atins deja dintotdeauna limita 

propriei sale logici: ea a încredinţat în întregime lumea ei înseşi, a încredinţat în întregime 

comunitatea umană ei înseşi şi tainei sale fără zeu şi fără valoare de marfă. Iată cu ce trebuie 

lucrat: cu comunitatea confruntată cu ea însăşi, cu noi confruntaţi cu noi înşine...”
6
 Dincolo 

(sau dincoace) de această povară a singularităţii şi a singurătăţii, există una şi mai dificilă, în 

măsura în care numai cu greu se poate articula un „noi” (operator ontologic şi sociologic de 

bază al comunităţii). Ştim din experienţa socială cotidiană un fapt confirmat deja de gîndirea 

sociologică, dar şi de logica elementară: nu se poate vorbi de „noi”, fără a-i lua în seamă, în 

acelaşi timp, pe „ceilalţi”. Pe această idee îşi întemeiază Todd, spre exemplu, analiza: 

„Dispariţia presiunii comuniste face loc unei presiuni specific ruseşti care obligă Europa, la 

fel de sigur ca stalinismul, la unitate.”
7
 Într-o notă abstractă, dar avînd în vedere acelaşi 

mecanism, pune problema şi Morin: „Orice comunitate de destin se consolidează sau se 

cristalizează sub ameninţarea unui duşman.”
8
 Duşmanii însă nu au aspect concret, ceea ce nu 

înseamnă că nu sînt periculoşi, ci doar mai insidioşi: Neantul, prefigurat de bomba atomică; 

Deposedarea şi Neputinţa care transpar nu numai din individualsm şi hedonism consumist, ci 

şi din „conştiinţa profundă a neputinţei noastre care ne supradetermină în această viaţă fără 

perspective”
9
; duşmanul din noi, adică fatalismul: „Inamicul principal este într-adevăr în noi: 

este superficialitatea noastră, existenţa lipsită de perspectivă, catalepsia, descompunerea, 

fatalismul nostru. Îl regăsim şi în optimismul nostru naiv şi în disperarea noastră resemnată. 

Este incapacitatea noastră de a ne făuri destinul şi de a ne asuma comunitatea noastră de 

destin.”
10

 (Vedem, în acest din urmă potrivnic, o realitate pe care obişnuiam, în mod 

tradiţional, să o atribuim doar românilor. Iată că, din păcate sau din fericire, fatalismul nu ne 

este specific doar nouă.) 

Sindromul acesta al epuizării şi deznădejdii (să-i spunem europene, deoarece filozoful 

nu precizează, dar nici nu neagă că observaţiile lui se aplică la Europa) este bine descris de 

Nancy, care notează „amfibologia, echivocul şi poate chiar aporia, dar şi insistenţa obstinată, 

                                                 
5
 Jean-Luc Nancy, Comunitatea absentă, ediţie revăzută şi adăugită, cu o prefaţă de Jean-Luc Nancy şi o postfaţă 

de Emilian Cioc, traducere de Emilian Cioc, Cluj-Napoca, Idea Design & Print Editură, 2005, p. 5. 
6
 Ibidem, p. 13. 

7
 Emmanuel Todd, op. cit., p. 13. 

8
 Edgar Morin, op. cit., p. 143. 

9
 Ibidem, p. 144. 

10
 Ibidem, p. 145. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

1068 

 

nu neapărat obsesională, pe care le provoacă cuvîntul „comunitate”.
11

 Categoric şi realist, 

Todd elaborează şi o sentinţă: „Europa cetăţenilor nu poate da naştere unei unităţi naturale 

care nu există. Pentru a se defini, ea trebuie să accepte şi să depăşească diferenţele absolut 

reale, cu rădăcini în moravuri şi în inconştientul popoarelor.”
12

 Această ultimă perspectivă e 

susţinută şi de Morin, care subliniază „nodul gordian paradoxal al identităţii europene: 

diviziunile şi conflictele sînt cauzele diversităţii culturale, devenite parte componentă a 

identităţii europene. Deci, identitatea şi unitatea noastră europeană izvorăsc din diviziune şi 

conflict.”
13

 

Credem că nu este surprinzătoare congruenţa viziunilor expuse pînă aici. Ele 

articulează fapte, sentimente şi mecanisme sociale care ne sînt aduse în fiecare zi în faţă de 

experienţa directă (culturală, mediatică sau politică). Ceea ce diferă, în mod firesc, de altfel, 

este accentul pus pe unul sau altul din elementele care constituie existenţa noastră comună, 

dar ideea de fond este aceeaşi. Dacă nu greşim, ceea ce autorii constată este, în fond, prezenţa 

unei „uniuni de drept” care nu este sprijinită pe o „uniune de fapt”. Sau, altfel spus, uniunea 

de fapt nu este consacrată de un tip corespunzător de drept. Este ca şi cum jocul social şi 

cultural european, care a început sub unele reguli şi auspicii, se regăseşte, de la un moment 

dat, fără sens (ceea ce înseamnă, în acelaşi timp, fără reguli şi fără auspicii). Continuarea 

jocului
14

 pare a fi nu doar de înţeles, ci chiar vitală: „... un projet politique comme celui de 

l’Union européenne, qui se nourrit de ses propres avancées, qui tient debout parce qu’il est en 

mouvement, même lorque ces avancées sont pragmatiques, même quand le mouvement est 

incertain, pour un tel projet, tout coup d’arrêt peut être mortel.”
15

 Totul pare să ţină de 

redescoperirea sau recrearea de reguli ale jocului. 

 

Recomandări şi regim de viaţă 

Din tabloul schiţat mai sus reies cîteva evidenţe. În primul rînd, comunitatea 

europeană este formată, la rîndul ei, din comunităţi care au o lungă istorie de înfruntări 

reciproce. În al doilea rînd, ideea comunităţii în sine suferă, din lipsa unui reper conceptual 

exterior ei. Jean-Luc Nancy spune foarte clar că pierderea comunităţii este, de fapt, o pierdere 

a comuniunii: „Distinctă de societate (care este simplă asociere şi repartizare a forţelor şi a 

nevoilor) şi opusă totodată stăpînirii (care destramă comunitatea supunînd popoarele cu 

armatele sale în numele gloriei), comunitatea nu este doar comunicare intimă a membrilor săi 

între ei, ci şi comuniunea ei organică cu propria sa esenţă. [...] Adevărată conştiinţă a pierderii 

comunităţii este însă creştină: comunitatea a cărei tînguire sau a cărei dorinţă îi animă pe 

Rousseau, Schlegel, Hegel, mai apoi pe Bakunin, Marx, Wagner sau Mallarmé, este gîndită ca 

şi comuniune, iar comuniunea are loc, în începutul şi sfîrşitul său, în sînul corpului mistic al 

lui Christos.”
16

 

 Aceasta fiind situaţia, ce remedii pot fi aplicate corpului şi spiritului european? 

Răspunsurile autorilor studiaţi la această întrebare ar putea fi împărţite în două categorii. Mai 

                                                 
11

 Jean-Luc Nancy, op. cit., p. 6. 
12

 Emmanuel Todd, op. cit., p. 15. 
13

 Edgar Morin, op. cit., p. 138. 
14

 E inutil să precizăm că folosim termenul de „joc” în sensul său serios (sociologic, antropologic, politic, 

filozofic). 
15

 Jose Semprún, Dominique de Villepin, op. cit.,  p. 172. 
16

 Jean-Luc Nancy, op. cit., p. 33. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

1069 

 

întîi, cele care caută să convertească slăbiciunile în avantaje şi motivele de deznădejde în 

motive de speranţă. În cadrul lor, unele dintre variante par doar schimbări superficiale de 

semn, care pot funcţiona doar pe hîrtie. Altele sînt mai bine fondate, mai subtile şi chiar mai 

„frumoase”, dacă se poate spune aşa. Există apoi recomandările de reformă instituţională 

concretă. Şi în cadrul lor, putem constata o paletă de măsuri mai mult sau mai puţin realiste 

sau elegante. În cele ce urmează, vom detalia cîteva dintre soluţiile găsite. 

 Edgar Morin contrazice una dintre ideile actuale cele mai răspîndite: „Conştiinţa 

europeană nu este fiica prosperităţii europene şi nu mizează în primul rînd pe avîntul 

economiei europene în lume. Această conştiinţă provine din ceea ce Patocka numea « mizeria 

prăbuşirii », « din punctul de vedere ultim al acestei situaţii în care sîntem vizaţi de 

obscuritate ». Ea ne cere să construim Europa şi să înţelegem destinul nostru comun înainte 

de a elabora un ţel comun.”
17

 (s.a.) Avem aici o proiectare în prim plan a comunităţii de destin 

şi o trimitere în plan secund a comunităţii actuale. Mai precis, este vorba de o deplasare a 

accentului de pe spaţial pe temporal în planul conceptului de europenitate. Într-un mod 

oarecum neaşteptat, această idee a lui Morin este pe deplin consonantă cu aceea a lui Nancy: 

„Societatea nu s-a făurit pe ruinele unei comunităţi. Ea s-a făptuit în dispariţia sau în 

conservarea a ceea ce – triburi sau imperii – nu avea poate mai multe în comun cu ceea ce noi 

numim « comunitate » decît cu ceea ce numim « societate ». Aşa încît comunitatea, departe de 

a fi ceea ce ar fi rupt sau ar fi pierdut societatea, este ceea ce ni se întîmplă – problemă, 

aşteptare, eveniment, imperativ – pornind de la societate. Aşadar, nu s-a pierdut nimic şi, din 

acest motiv, nimic nu e pierdut. Tot ce s-a pierdut sîntem noi înşine, noi cei peste care se 

prăvăleşte « legătura socială » (raporturile, comunicarea), invenţia noastră, precum plasa unei 

capcane economice, tehnice, politice, culturale. Ţintuiţi în ochiurile sale, ne-am făurit 

fantasma comunităţii pierdute.”
18

 

„Destinul nostru comun” şi „ceea ce ni se întîmplă” sînt formule care trimit, în fond, la 

acelaşi lucru: recuperarea sensului comunitar. Pe cît de simplă pare această redobîndire, pe 

atît este de grea, dacă nu cumva imposibilă, în absenţa unui nucleu generator de sens. De fapt, 

acest nucleu generator este religios, mai precis creştin. El a existat, iar prezenţa lui este etalată 

cu toată claritatea. Iată cuvintele lui Edgar Morin, în acest sens: „Universalismul european nu 

este făcut doar din raţionalitate, obiectivitate, ştiinţă, el este şi purtător al credinţei şi pasiunii, 

fiind, în acest sens, moştenitorul creştinismului.”
19

 Aceeaşi optică este prezentă şi la 

Emmanuel Todd: „Definiţia mea implicită a comunităţii istorice europene nu este economică, 

ci religioasă. Ceea ce trebuie să înţelegem e ansamblul lumii structurate, încă din secolul XVI, 

prin polaritatea catoicism/protestantism, în dezvoltarea culturală, industrială şi ideologică.”
20

 

La fel de clar, Nancy explică: „Religia pare să antreneze cu ea motivul comunitar, în aşa fel 

încît pare să nu mai existe comunitate decît religioasă într-un anumit fel (şi, de fapt, de la 

Atena încoace, prin Roma, prin Rousseau, oare nu am tot pîndit, dorit posibilitatea unei « 

religii civile », şi cu toate acestea mereu fragile şi sfîrşind mai mult sau mai puţin repede prin 

a dispărea? [...] Trebuie să înţelegem însă totodată că această comunitate, ca paradigmă a unei 

gîndiri moderne, poartă înscris în sînul determinaţiei sale religioase ştergerea religiei propriu-

                                                 
17

 Edgar Morin, op. cit., p. 25. 
18

 Jean-Luc Nancy, op. cit., p. 35. 
19

 Edgar Morin, op. cit., p. 109. 
20

 Emmanuel Todd, op. cit., p. 13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

1070 

 

zise în favoarea unei celebrări a comunităţii înseşi ca şi corp viu al unităţii. E ceea ce se 

întîmplă în întregul proces numit « secularizare »: corpul social asumă funcţia corpului mistic, 

iar suveranul (poporul) asumă identitatea divină sau christică. Această teologie comunitară, 

latentă pînă la Marx, indică deopotrivă o deplasare şi o ocultare. Elementul mistic se 

deplasează înspre elementul civic – însă civicul rămîne nestingherit, înmărmurit chiar de 

propria sa determinaţie mistică.”
21

 În fine, Semprún subliniază aceeaşi idee: „... l’essence 

même de l’esprit européen, qui est un continuel dépassement de ses propres limites, des 

bornes qu’il a admises ou qui lui sont provisoirement imposées. Une transgression perpétuelle 

de ses propres frontières, la recherche passionnée d’une nouvelle frontière, qui ne soit plus 

terrestre ou géographique, mais spirituelle: la Chrétienté, les Lumières, la Démocratie.”
22

 

Soluţia lui Morin la această situaţie este, oricît de ciudat ar părea, rescrierea Istoriei 

sau, mai precis, reinterpretarea trecutului: „Conştiinţa legăturii existente între originile 

conflictuale şi prezentul solidar poate permite comunităţii de destin actuale să retroacţioneze 

asupra trecutului european pentru a-l face comun. Nu este nicidecum vorba de a reciti istoria 

europeană pentru a şterge în mod pudic războaiele şi dezbinările. Trebuie rescrisă Istoria, aşa 

cum face fiecare generaţie, în funcţie de experienţele trăite în prezent, experienţe care, 

reproiectate în mod critic asupra trecutului, îl pun într-o lumină nouă.”
23

 Constatăm că 

aceastei variante îi lipseşte, din păcate, orientarea spre viitor. Reinterpretarea trecutului se 

face aici pentru un prezent, nu pentru un viitor: „Prin urmare, dacă există o problemă pusă şi 

impusă de călătoria Europei la capătul civilizaţiei ştiinţifice/tehnice, este cea a unei arte de a 

trăi. Europa poate aborda concret această problemă acum, cînd se află la periferia Istoriei. Nu 

trebuie să caute arta de a trăi în celelalte culturi, trebuie să-şi pună propria problemă a artei de 

a trăi, interogînd, « cu suflet european », culturile lumii, inclusiv culturile arhaice şi culturile 

moarte.”
24

 Formula paradoxală „la periferia Istoriei” de abia maschează pesimismul autorului 

cu privire la viitor. Desigur, ea oferă un suficient sprijin pentru o piruetă hermeneutică 

interesantă în sine, dar această mişcare a gîndirii rămîne ciudată şi inutilă, dacă încercăm să 

extragem din ea indicaţiile pe care le aşteptăm şi pe care, de fapt, autorul le schiţează atunci 

cînd începe să prescrie ce „nu trebuie”, în citatul anterior. 

Tot Morin lansează şi o altă recomandare, sub forma consolidării culturale a 

conştiinţei europene. El face distincţia între cultură şi civilizaţie, accentuînd că prima este 

„generică”, iar cea de-a doua „generalizabilă”. Mai precis, „cultura se dezvoltă prin 

întoarcerea la izvoare şi prin fidelitatea faţă de propriile pricipii, iar civilizaţia prin 

                                                 
21

 Jean-Luc Nancy, op. cit., pp. 14-15. În opinia noastră, problema de fond poate fi formulată şi altfel. O dată cu 

laicizarea (sau „decreştinarea”, cum o numeşte Morin) statelor europene, virtuţile specific creştine din nucleul 

generator de comuniune şi comunitate iniţial au suferit o transformare sau au dispărut cu totul. Credinţa s-a 

transformat în convingeri, iubirea înregistrează o deplasare a accentului de pe celălalt pe sine, sub forma 

individualismului ambiant, iar speranţa aproape că a dispărut, după cum am văzut la Nancy, ori îşi vede 

orizontul drastic restrîns, fiind conjugată la timpul pe care l-am putea numi nimic mai mult ca prezentul, timpul 

preferat al modernităţii. Din acest punct de vedere, spiritul timpului pare să manifeste un fel de double-bind (în 

sensul lui Gregory Bateson) în raport cu matricea sa religioasă creştină. Pe de o parte, anamneza filozofică, 

socială, politică şi culturală a entităţii europene arată o determinare fundamentală creştină. Pe de altă parte, 

laicizarea descurajează orice formulare a apropierii, a unităţii, în termeni religioşi. Din aceasta apare formula 

patologică interiorizată de tipul: „Apropie-te de mine, dar nu arăta asta!” 
22

 Jose Semprún, Dominique de Villepin, op. cit.,  p. 68. 
23

 Edgar Morin, op. cit., p. 138. 
24

 Ibidem, p. 163. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

1071 

 

acumularea cunoştinţelor, adică prin progres.”
25

 Iată genul adecvat de întoarcere (să-i spunem 

regeneratoare) pe care ar putea miza conştiinţa europeană, adică recuperarea „substratului 

iudeo-creştino-greco-latin”, iar la nivelul civilizaţiei menţinerea modelului pe care îl 

constituie „umanismul, raţionalitatea, ştiinţa, libertatea”. 

Remediul pe care îl propune Habermas are la bază ceea ce autorul numeşte 

„transnaţionalizarea democraţiei”, adică extinderea principiilor democratice (deliberarea, 

alegerea etc.) la un nivel superior celui naţional. Principiul operaţional în acest scop ar fi cel 

fondat pe valoarea fundamentală a demnităţii umane, care generează, de fapt, drepturile 

omului. Într-un mod elegant şi, totodată, ferm, el mută accentul de pe cetăţenie pe umanitatea 

generică, în încercarea evidentă de a îndepărta blocajul (afectiv, dar foarte puternic) pe care îl 

constituie loialitatea cetăţenească faţă de statele naţionale acutuale: „Abia garantarea acestor 

drepturi ale omului dă naştere statutului cetăţenilor care, ca subiecţi ai aceloraşi drepturi, sînt 

îndreptăţiţi să fie respectaţi în demnitatea lor umană. După două sute de ani de istorie 

modernă a contituţiei, recunoaştem mai bine ceea ce această evoluţie ne-a indicat încă de la 

început: demnitatea umană constituie un fel de poartă, prin care conţinutul egalitar universal 

al moralei este importat în drept.”
26

 

Un sprijin pentru instituţionalizarea acestor drepturi este constituit, în opinia lui 

Habermas, de calitatea care distinge drepturile omului de ceea ce el numeşte, cumva imprecis, 

drepturile morale: „Drepturile omului se deosebesc, între altele, de drepturile morale prin 

aceea că sînt orientate spre fixarea instituţională, trebuind aşadar generate şi necesitînd, prin 

urmare o educare a voinţei politice, în timp ce persoanele care acţionează moral se privesc pe 

sine pur şi simplu ca subiecte care sînt de la bun început integrate într-o reţea de datorii 

morale.”
27

 Intuind parcă reacţiile de dezaprobare pe care le-ar putea primi pentru aducerea în 

discuţie a „drepturilor omului” – un concept incontestabil valoros din punct de vedere 

filozofic, dar demonetizat de tranzacţiile discursive politice hazardate – Habermas încearcă să 

pareze eventualele observaţii prin formula paradoxală a „utopiei realiste”: „Drepturile omului 

constituie o utopie realistă în măsura în care ele nu mai imită imaginile închipuite ale 

utopiilor sociale, ci scopul ideal al unei societăţi echitabile în care instituţiile statului 

constituţional sînt ele însele ancorate.”
28

 Nu amintim că Nancy şi Morin au recurs, de 

asemenea, la noţiuni paradoxale pentru a descrie situaţia comunităţii, în general, şi a celei 

europene, în special. Nu credem că ar trebui să ne grăbim să acuzăm inconsecvenţa, 

incoerenţa ori deruta acestora, deşi dintr-un punct de vedere strict logic, aceşti termeni ar 

putea fi potriviţi pentru a descrie reacţiile lor. De fapt, aceste formule ciudate sînt rezultatul 

încercării de a proiecta viitorul în trecut şi, la un nivel mai profund, transcendentul în imanent. 

Astfel, spre exemplu, „utopia” drepturilor omului este cu adevărat „realistă”, în măsura în 

care descrie, de fapt, un ideal care este de multă vreme activ în instituţii (şi chiar în moravuri), 

dar care şi-a pierdut legătura cu nucleul generator, care este, în cazul Europei, creştinismul. 

La problema foarte des invocată a pierderii suveranităţii naţionale prin trasferarea 

pîrghiilor de putere la nivel supranaţional, Habermas răspunde sec, dar clar, că „... nu poate fi 

                                                 
25

 Edgar Morin, op. cit., p. 68. 
26

 Jürgen Habermas, op. cit., p.  39. 
27

 Ibidem, p. 41. Distincţia prezentă în citatul la care ne referim a fost pusă în evidenţă, cu mai multă claritate şi 

plasticitate, de către Henri Bergson, în Cele două surse ale moralei şi religiei, Iaşi, Institutul European, 1992. 
28

 Ibidem, p. 54. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

1072 

 

vorba despre o limitare a suveranităţii naţiunii atît timp cît modificările cantitative (socială şi 

spaţială) nu afectează procesul însuşi, adică atît timp cît deliberarea şi incluziunea nu sînt 

slăbite.”
29

 Desigur, cineva mai răutăcios ar spune că aici e vorba despre un raţionament 

circular, care ar putea fi tradus în cuvinte mai simple, de felul „totul va merge bine, dacă şi 

numai dacă totul va merge bine”, în măsura în care tocmai lipsa deliberării şi incluziunii sînt 

acuzate de către sceptici. La aceasta, Habermas are deja răspunsul pregătit: „deschiderea 

reciprocă a sferelor publice din cadrul fiecărui stat”. Receptivitatea partenerilor statali ar putea 

fi încurajată de mass-media, care ar trebui totuşi să îşi modifice practicile discursive: Aceasta 

nu ar trebui doar să aducă pe agenda publică şi să discute temele europene ca atare, ci să 

relateze, de asemenea, poziţiile politice şi controversele pe care le generează aceleaşi teme în 

alte state membre.”
30

 Din nou, aceeaşi persoană maliţioasă ar putea spune că autorul nu face 

altceva decît să recomande transformarea tendinţelor centrifuge în tendinţe centripete, dar 

ezită să precizeze motivul pentru care această schimbare de direcţie ar putea avea loc. 

În plus, considerînd exemplar un model a cărui punere în practică este încă ezitantă, 

filozoful german, crede că tiparul relaţiei dintre cetăţeni şi state din Uniunea Europeană este 

potrivit nu doar pentru Europa, ci chiar pentru întreaga lume: „Scopul unei constituţii 

democratice a societăţii globale reclamă – pornind chiar de la temeiurile conceptuale ale 

construcţiei sistemelor juridice moderne din drepturi subiective – constituirea unei societăţi de 

cetăţeni ai lumii. Modelul teoretic al unei cooperări constituante între cetăţeni şi state, 

dezvoltat pornind de la exemplul Uniunii Europene, indică drumul pe care comunitatea 

internaţională a statelor, existentă în prezent, ar putea lua chipul deplin al unei societăţi 

cosmopolite.”
31

 

Această idee, oricît de fragilă ar părea, este susţinută de către Dominique de Villepin: 

„La démocratie n’est pas seulement un principe d’organisation des États. C’est un impératif 

quotidien, qui appelle des améliorations constantes, une vigilance de tous les instants, une 

conviction partagée. Car la démocratie n’est jamais un acquis. Elle se construit dans l’avenir 

immédiat. […] Alors que l’Europe n’avait longtemps été qu’une expression géographique ou 

culturelle, un territoire traversé par des influences et des aspirations différentes, elle s’affirme 

comme une idée politique révolutionnaire: la démocratie à l’échelle des nations.”
32

 La rîndul 

său, Jorge Semprún echivalează europenizarea cu democratizarea şi întărirea statului de drept: 

„S’européaniser veut dire, si l’on prend ce concept au sérieux, dans le sens que lui donne 

Husserl, et non pas de manière frivole, comme s’il s’agissait seulement d’un phénomène 

d’imitation bien connu, ne concernant que des couches privilégiées de tel ou tel pays 

postcolonial; cela veut dire, donc, qu’une sociéte dans son ensemble, entraînée par ses élites, 

cherche délibérément à établir les conditions matérielles d’un développement continu et 

équitable, et à imposer sur des structures sociales et religieuses plus ou moins archaïques ou 

figées le mouvement moderne des normes démocratiques de l’État de droit. [...] L’identité 

européene [...] c’est précisement l’ouverture à l’altérité.”
33

 În special această din urmă 

formulă ni se pare interesantă, deoarece acoperă, de fapt, două tendinţe contrare care creează 

                                                 
29

 Ibidem, p. 78. 
30

 Ibidem, p. 104. 
31

 Ibidem, pp. 113-114. 
32

 Jose Semprún, Dominique de Villepin, op. cit., p. 21. 
33

 Ibidem, p. 45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

1073 

 

poate cea mai gravă problemă a unităţii europene, în măsura în care alteritatea poate purta 

accentul închiderii sau pe cel al deschiderii. A face din identitate o formă de deschidere la 

alteritate, adică a transforma o „substanţă” într-un „proces” reprezintă, din punctul nostru de 

vedere, un răspuns acceptabil la problema diferenţei, a fragmentării şi a descurajării politice 

europene. 

În aceeaşi notă, dar aducînd un diez moral uşor strident într-o frază care ar fi putut fi 

mai puţin politică şi mai mult filozofică, Villepin se livrează unui apel care poate fi 

simptomatic pentru ce înseamnă optimismul european: „Aujourd’hui, être citoyen européen 

n’est plus simplement une chance, c’est aussi un devoir. Face aux risques de confrontation 

entre des régions entières du monde, face aux catastrophes qui s’abbatent sur cetaines 

populations, c’est à nous de fair grandir l’idéal européen. [...] L’homme européen n’est pas 

une réalité intangible. C’est un désir en marche. C’est un rêve qui voyage. [...] Commencer 

par l’économie en espérant qu’un cercle vertuex s’engage, élargissant l’ambition sociale ou 

culturelle jusqu’au politique.”
34

 Poate că, de fapt, ar trebui să citim acest apel cvasiexaltat cu 

acceaşi îngăduinţă pe care am arătat-o faţă de „utopia realistă” a lui Habermas. În fond, ideea 

cercului virtuos început de cooperarea economică este în aceeaşi sferă a idealismului temperat 

şi ar putea fi caracterizată drept realism utopic. Dincolo de aceste scuze şi acuze, pare a fi 

chiar necesar ca discursul (mai politic sau mai filozofic) să continue articularea şi etalarea 

fiinţei-în-comun: „Politicul, dacă acest cuvînt poate să desemneze orînduirea coumunităţii ca 

atare, în destinarea împărtăşirii sale, şi nu organizarea societăţii (...) nu trebuie nici să 

găsească, nici să regăsească, nici să opereze o comuniune care ar fi fost pierdută, sau care ar fi 

să vină. Dacă politicul nu se dizolvă în elementul socio-tehnic al forţelor şi al nevoilor (în 

care pare într-adevăr să se dizolve sub ochii noştri), trebuie să înscrie împărtăşirea 

comunităţii. [...] « Politic » ar însemna [...] o comunitate ce face în mod conştient experienţa 

împărtăşirii sale [...] experienţa comunităţii drept comunicare: ceea ce implică scriitura. Nu 

trebuie să încetăm să scriem, să lăsăm să se expună trasarea singulară a fiinţei-noastre-în-

comun.”
35

 

 

Profilaxie şi pronostic 

Am inventariat recomandările pentru întărirea corpului politic european, punînd în 

evidenţă sursa problemelor şi terapii de diverse facturi (culturale, moral-legale ori de tip 

pesimist-contemplativ, ca la Nancy, spre exemplu). Ar fi momentul să ne cîntărim speranţele 

şi să ne verificăm scopurile. De obicei, aceasta este partea cea mai simplă a unui proiect (fie el 

social, economic sau cultural), în măsura în care chiar de la început el trebuie să aibă un 

obiectiv clar, o destinaţie. Nu este şi cazul proiectului european. Început cu scopul clar de a 

termina ceva (înfruntările, războaiele), el se regăseşte, o dată cu relativul său succes, fără 

resurse de viitor. Este ca şi cum menţinerea păcii în spaţiu ne aruncă într-un război cu timpul, 

pe care am vrea să-l cîştigăm mizînd pe oboseală şi indiferenţă, ca şi cum acestea ar fi nişte 

virtuţi. 

Gînditorii convocaţi aici au, aşa cum este firesc, atitudini diverse. Unii dintre ei, cum 

sînt Todd şi Morin, dacă nu optimişti, cel puţin curioşi cu privire la viitor, se rezumă la 

                                                 
34

 Ibidem, p. 43. 
35

 Jean-Luc Nancy, op. cit., p. 64. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

1074 

 

prezentarea condiţiilor în care poate fi păstrat ceea ce avem. Alţii, precum Habermas, 

îndrăznesc să afirme clar ceea ce ar trebui să avem: „Rezumînd, în privinţa nivelului global la 

care instituţiile internaţionale pot deveni active se poate susţine: cercul legitimităţii s-ar putea 

extinde progresiv de la statele naţiuonale, trecînd prin regimurile regionale, precum Uniunea 

Europeană, pînă la nivelul organizării mondiale, presupunînd următoarele: 

- comunitatea internaţională va fi extinsă într-o comunitate cosmopolită printr-o 

reprezentare, bazată pe alegeri, a cetăţenilor lumii; 

- competenţele Naţiunilor Unite vor fi limitate la sarcinile centrale cu conţinut moral şi 

cu natură fundamental juridică, de asigurare a ordinii; 

- sfera publică globală, cu precădere cea digitală, care se extinde dincolo de sfera 

publică dominată de mass-media naţionale, este suficientă pentru a le permite tuturor 

populaţiilor să-şi formeze o judecată întemeiată privitoare la conţinutul moral esenţial 

al hotărîrilor luate la nivel ONU.”
36

 

Nancy recomandă să trăim absenţa comunităţii ca pe un fel de şansă de ne bucura de 

finitudine, de moarte: „Comunitatea nu conservă  depăşind finitudinea pe care o expune. Ea 

însăşi nu este, în fond, decît această expunere. Ea este comuniteatea fiinţelor finite şi, ca 

atare, este ea însăşi comunitate finită. Adică nu o comunitate limitată în raport cu o 

comunitate infinită sau absolută, ci comunitate a finitudinii, pentru că finitudinea « este » 

comunitară, şi pentru că nimic altceva nu este comunitar.”
37

 Aceeaşi idee apare, chiar dacă nu 

în termeni de fapt, ci de risc, la Dominique de Villepin: „Premier risque, le poids croissant de 

la technocratie et l’incapacité à faire émerger un véritable pouvoir démocratique européen. 

[...] Deuxième risque, la transformation de l’aventure européenne en une simple ambition 

économique. [...] Troisième risque, le repli sur une Europe du divertissement et de 

l’indifférence.”
38

 Tot el cedează, ca unii dintre ceilalţi, de altfel, tentaţiei de a forţa termenii şi 

a de a transplanta artificial un sens politic într-un comportament economic, ceea ce duce la 

formulări care frizează ridicolul: „Il est temps que naisse un véritable patriotisme économique 

européen.”
39

 

 În spatele tuturor acestor condiţii, riscuri şi elanuri, acolo unde ar trebui să găsim ideea 

fundamentală, nucleul generator, nu se află, de fapt, nimic. Putem înregistra, desigur bogăţia 

culturală şi spirituală a tradiţiilor europene, însă fără a găsi două stări necesare pentru orice 

entitate, orice sistem stabil: un început şi un sfîrşit. Desigur, avem, aşa cum am văzut anterior, 

multiple variante de începuturi sau sfîrşituri, mai mult sau mai puţin dramatice sau 

catastrofice. Ceea ce nu avem, este un început şi un sfîrşit, la singular, adică, pe scurt, un sens. 

Ceea ce lipseşte ideii europene este o metafizică activă, care nu poate fi reconstituită din 

vestigii ale creştinismului şi fragmente ale umanitarismului. În absenţa pietrei unghiulare, 

întreaga construcţie este instabilă.  

Nu ne-am propus aici să dăm o soluţie, ci doar să facem un sumar al modurilor în care 

poate fi tratată problematica uniunii europene (cu litere mici, deocamdata). Am constatat că 

nu i se caută neapărat o direcţie, ci, mai degrabă, motive de a rezista la pericolele interne şi 

                                                 
36

 Jürgen Habermas, op.cit., pp. 120-121. 
37

 Jean-Luc Nancy, op. cit., p. 50. 
38

 Jose Semprún, Dominique de Villepin, op. cit., pp. 108-110. 
39

 Ibidem, p. 183. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

1075 

 

externe, ca şi cum ar fi vorba de o fiinţă-în-comun de la care nu prea se mai poate cere mare 

lucru. O idee, un continent răbdător, pacient cu multe amintiri de retrăit. 

 

 

Bibliografie 

 

Habermas, Jürgen, Despre Constituţia Europei. Un eseu, ediţie îngrijită şi studiu introductiv 

de Alina Bârgăoanu, traducere de Paul Gabriel Sandu, Bucureşti, Editura Comunicare.ro, 

2012. 

Morin, Edgar, Gîndind Europa, ediţie revăzută şi adăugită, traducere din limba franceză de 

Margareta Batcu, Bucureşti, Editura Trei, 2002. 

Nancy, Jean-Luc, Comunitatea absentă, ediţie revăzută şi adăugită, cu o prefaţă de Jean-Luc 

Nancy şi o postfaţă de Emilian Cioc, traducere de Emilian Cioc, Cluj-Napoca, Idea Design & 

Print Editură, 2005. 

Semprún, Jorge, De Villepin, Dominique, L'homme Européen, Paris, Plon, 2005. 

Todd, Emmanuel, Inventarea Europei, traducere de Beatrice Stanciu, Timişoara, Editura 

Amarcord, 2002. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:58 UTC)
BDD-A23463 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

