
 

789 

 

Communication 

 

IMAGOLOGIE, GLOBALISM ŞI INTERCULTURALITATE 

Imagology, Globalism and Interculturalism 

 

Iulian BOLDEA, Professor Ph.D., 

“Petru Maior” University of Tîrgu Mureş 

 

 

Abstract: We can emphasise the fact that the Other’s representation has a systemic, 

open, decentrated, polimorph aspect, constituted through the adding of several interactions 

which favour not the binary stages, the antagonic differences, but more likely the force lines 

of the frontier, marginal, luminal spaces. Difficult to define and conceptualise, the 

representation of the Other has a mosaic aspect, it is both a mental construct, an ideological 

option, a fluctuating imaginary pattern, which makes possible the meaning negotiations and 

the transactions between different imaginary-typical structures, which, in turn, define through 

the liminality’s determinations, through diachronic actualisations or through the temptation 

of self-reflection. In this way, the representations of the Other, as a privileged imagistic way 

of intercultural communication define themselves through ambiguity and by the presence of a 

tensed dynamic between referentiality and reflexivity, between the structures of the memory 

and the structures of the imaginary, between ideology and language. 

 

Keywords: Imagine, Globalism, inter-culturality, referrentiality, reflexivity 

 

 

 Studiul imaginii despre sine şi al imaginii alterităţii s-a dezvoltat în mod prioritar ca 

metodologie a studiilor culturale, a studiilor postcoloniale şi al studiilor comparatistice. 

Imagologia, ca disciplină distinctă, a fost fondată în Franţa, în anii ’50, o dată cu constatarea 

unor deficienţe în studiul diferenţelor şi interferenţelor culturale, dezvoltându-se, apoi, mai 

ales în Germania. Între cei mai importanţi reprezentanţi ai imagologiei, trebuie amintiţi Hugo 

Dyserinck, Joep Leerssen, Gilbert Durand, Daniel-Henri Pageaux sau Jean-Marie Carré. 

Trebuie să remarcăm faptul că imagologia nu îşi propunea doar să demonstreze validitatea 

reprezentării Celuilalt, ci, mai degrabă, să releve efectele acestei reprezentări asupra 

imaginarului colectiv, asupra unui anumit context social, cultural sau comunicaţional, prin 

evidenţierea unor stereotipuri culturale naţionale, a unor locuri comune identitare, vizându-se, 

totodată efectele unor reprezentări colective asupra dinamicii alterităţii. În acest sens, 

imagologia îşi propune „sa examineze critic modul în care strategiile discursive şi 

reprezentaţionale au contribuit la construirea, diseminarea şi perpetuarea acestora. Care 

atribute şi caracteristici au fost conferite stereotipic naţiunilor? Ce procese de marginalizare,, 

denigrare sau apreciere pot fi înregistrate intr-un asemenea discurs? Ce lumina poate sa 

arunce studiul reprezentărilor asupra istoriei relaţiilor internaţionale şi vice-versa ? întrebări 

de acest gen au fost puse în ultimele decenii în diferite domenii, începând cu literatura 

comparata şi pana la istoria culturala, antropologie şi sociologie”.
1
 

                                                 
1
 Text programatic redat pe coperta seriei Studia Imagologica: Comparative Literatore and European Diversity / 

Hugo Dyserinck, Joep Leerssen, Amsterdam: Rodopi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

790 

 

 Nu este deloc de mirare că studiul imagologic circumscrie, prin anumite procedee şi 

modalităţi specifice, identitatea naţională percepută ca imagine şi nu ca atribut esenţial al 

naţiunii. Hugo Dyserinck subliniază, în acest sens, că „imagologia nu si-a fixat îndatorirea sa 

aducă la lumina moduri de a fi proprii câte unui , reflectate în literatura naţionala. Mai curând, 

ea pleacă, printr-o consecventa aplicare a precauţiei, de la faptul ca asemenea factori nu au o 

existenta probabila şi considera teoriile care au fost puse în circulaţie pentru a le consolida 

intr-un cadru de cercetare a anumitor sau de elaborare a unor lucrări în acest sens, drept 

extrem de dubioase”.
2
 

 Imagologia comparată studiază modul de formare a imaginilor, dar şi modul în care 

acestea se articulează în dialogul intercultural, acţionând asupra contextului care le-a generat, 

dar şi a altor spaţii culturale alteritate. În acelaşi timp, imagologia îşi propune să clarifice şi 

rolul şi funcţionalitatea imaginilor literare sau culturale în stabilirea dialogului intercultural. 

Hugo Dyserinck subliniază rolul imagologiei în diminuarea sentimentului naţionalist, în 

măsura în care „imagologia nu este o parte dintr-o gândire impregnata de ideologie 

naţionalista, ci mai curând contribuie la eliminarea acestei ideologii!”.
3
 

 Faptul că substanţa imagologiei comparate este reprezentată de reprezentări ideatice 

sau mentalitare, predispune imagologia la un demers istoricist, diacronic, fundamentat pe 

studiul atent al evoluţiei, al dinamicii ideilor, reprezentărilor şi imaginilor, ca şi pe asumarea 

unui proiect epistemologic axat pe analiza impactului acestor imagini asupra mentalităţii 

Celuilalt. Referindu-se la statutul şi la statura imaginii în confruntarea identităţii cu alteritatea, 

Daniel-Henry Pageaux consideră că „orice imagine decurge din conştientizarea (…), oricât de 

minima ar fi ea, a unui Eu în raport cu Celalalt, a unui Aici în raport cu Altundeva. Imaginea 

este deci expresia, literara sau nu, a unei îndepărtări semnificative intre doua ordini de 

realitate culturala. Astfel conceputa, imaginea este un ansamblu de şi de sentimente asupra 

străinului, surprinse intr-un proces de literarizare dar şi de socializare. Astfel, imagologia îl 

conduce pe cercetător la o răscruce problematica unde literatura întâlneşte istoria, sociologia, 

antropologia, printre alte ştiinţe umane, şi unde imaginea tinde sa fie un revelator deosebit 

pentru maniera de funcţionare a unei ideologii (rasism, exotism, de exemplu) si, mai mult, 

pentru imaginarul social”.
4
 Înţelegând prin imagine „reprezentarea unei realităţi culturale prin 

intermediul căreia individul sau grupul care au elaborat-o (sau care o împărtăşesc ori o 

propaga) revelează sau traduc spaţiul cultural, social, ideologic în care ei se situează”
5
, 

Daniel-Henri Pageaux consideră că orizontul imaginar identitar este alcătuit din imagini, 

reprezentări, forme mentale prin care „o societate se vede, dar se şi defineşte si, mai mult, se 

visează”
6
. Din această perspectivă, extrem de interesante sunt studiile asupra imaginii 

străinului, prin care sunt demontate resorturile şi mecanismele alterităţii şi ale discursului 

alteritar. Atunci când defineşte „textele imagotipice”, Daniel-Henri Pageaux se referă la 

                                                 
2
 Hugo Dyserinck, Imagologia comparată, în Alexandru Duţu, Dimensiunea umană a istoriei, Bucureşti, Editura 

Meridiane, 1986, pp. 197-209 
3
 Ibidem 

4
 Daniel-Henri Pageaux, De l’image a l’imaginaire, în Colloquium Helveticum. Cahiers suisses de littérature 

générale et comparée, nr. 8, (având tema generala: Imagologie. Problemes de la représentation littéraire”), 

Berne-Frankfurt am Main – New York – Paris, Peter Lang, 1988, pp. 9-42 
5
 Ibidem, p. 9 

6
 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

791 

 

modul lor programat de articulare, la codurile prin intermediul cărora sunt codificate sau 

decodificate, sau la dinamica semantică şi semiotică ce le articulează. 

 În cadrul imagologiei şi al literaturii comparate, un loc aparte ocupă istoria 

mentalităţilor, prin studiul autoimaginilor şi heteroimaginilor, studiu care deschide 

imagologiei unele căi de acces spre stadiile formării unor concepte, constelaţii semantice şi 

imagini privitoare la alteritate, relevabile mai ales în relatările de călătorie: „Imagologia este 

direct legata de istoria mentalităţilor care lucrează, de asemenea, cu reprezentările mentale; 

imaginea străinului este studiata în reprezentările colective ale popoarelor aşa cum apar ele în 

sursele literare, documentele politice, documentele şcolare şi celelalte mijloace de expresie şi 

difuzare: teatre, cântece, almanahuri, corespondenta particulara, proverbe, legende. Evident, 

registrul de surse este mai amplu pentru istoria mentalităţilor, dar exista o categorie de scrieri 

privilegiate atât de aceasta disciplina cât şi de literatura comparata: relatările artistice ale 

calatorilor, tratate cu aceleaşi entuziasm şi mijloace de ambele discipline”
7
.  

 În demersurile sale cu caracter teoretic, Adrian Marino sugerează necesitatea  unei 

diversificări a metodologiei în domeniul studiului multiculturalismului, prin asumarea unui 

proiect hermeneutic interdisciplinar, care să redea relieful polimorf al realităţii culturale şi 

literare, într-o epocă a globalismului şi policentrismului: „daca se admite în spirit 

hermeneutic, marea realitate a pluralităţii semnificaţiilor operei literare, este evident ca doar 

pluralitatea de metode poate corespunde acestei exigente şi necesitaţi, de fapt, a 

interpretării”
8
.  

 Percepţia imagologică actualizează, însă, şi unele repere şi mecanisme ale studiilor 

postcoloniale, acel studii care explorează efectele materiale, spirituale şi culturale ale 

colonizării, dar şi reacţiile şi atitudinile curente ale unor indivizi ce resimt cu acuitate staututul 

lor de marginalizat în raport cu un Centru ce şi-a pierdut Puterea, dar şi-a conservat întreagă 

fascinaţia. Interesul pentru investigaţiile imagologice interdisciplinare se axează pe discursul 

despre Celălalt, discurs construit atât pe temeiuri gnoseologice, cât şi pe mecanisme 

comunicaţionale, vizându-se atât derularea unor resorturi mentale, cât şi angrenarea lor în 

context social, cultural sau istoric. Lectura lucidă a discursului alterităţii implică, pe de o 

parte, apelul la un sistem de referinţe bine delimitat şi, pe de alta, recursul la contextualizarea 

istorică şi culturală, într-un spaţiu cu un desen intertextual şi intercultural fluctuant, ambiguu 

şi paradoxal, adesea contradictoriu şi ilogic. 

 O perspectivă filosofică inedită asupra Celuilalt este cea modelată de conceptualizările 

lui Jacques Lacan, care înfăţişează alteritatea din perspectivă intrapsihică, distinctă de teoriile 

interpersonale ale condiţiei alteritate, dar şi de accentul filosofic acordat lui Celălalt. Lacan 

analizează acele procese intrapsihice care pot favoriza unele practici interpersonale sau 

intercomunicaţionale. Desigur, în contextul postmodernismului globalizant şi relativizant, 

conceptul de Celălalt a căpătat accepţiuni dintre cele mai diverse, Celălalt devenind, astfel, o 

configuraţie mentală, o ficţiune creată de o intenţionalitate politică, sau, din unghiul 

strategiilor identitare, datorită descentrării subiectului, Celălalt poate căpăta o poziţie centrală, 

el devenind abuziv şi agresiv, într-o anumită situaţie de comunicare interculturală. Nu 

întâmplător, Xiaomei Chen subliniază că „trebuie sa incercam macar sa gasim un echilibru 

                                                 
7
 Alexandru Dutu, Literatura comparata şi istoria mentalităţilor, Bucureşti, Editura Eminescu, 1982, p. 45 

8
 Adrian Marino, Biografia ideii de literatura. Secolul 20, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1997, vol. 4, p. 184 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

792 

 

rezonabil intre Sine şi Celalalt, intre Răsărit şi Apus, astfel încât nici o cultura sa nu fie 

fundamental privilegiata fata de celelalte. Poate ca realităţile istoriei nu pot permite realizarea 

deplina a unui asemenea echilibru. Se cuvine chiar sa recunoaştem ca aceşti tropi dominanţi 

sunt învăluiţi în ficţiune. Ceea ce trebuie sa evidenţiem aici este faptul ca imaginarea unui 

asemenea echilibru –cu siguranţa una din primele cerinţe ale noii ordini a lucrurilor –nu poate 

fi posibila fără ca fiecare Sine sa fie confruntat de un Celalalt sau ca Celalalt sa fie abordat din 

perspectiva Sinelui, în condiţii istorice şi culturale specifice”
9
. 

 Referindu-se la dificultăţile trăirii diferenţei „în egalitate”, Tzvetan Todorov consideră 

că „ii putem descoperi pe ceilalţi în noi insigne, putem înţelege ca nu formam o substanţa 

omogena şi radical străina de tot ceea ce nu este sinele: eu este un altul. Dar şi ceilalţi sunt 

nişte euri: subiecţi ca şi mine, pe care numai punctul meu de vedere, din care toţi ceilalţi sunt 

acolo şi numai eu sunt aici, îi separa şi îi distinge intr-adevăr de mine. îi pot concepe pe aceşti 

alţii ca pe o abstracţie, ca pe o instanţa a configuraţiei psihice a oricărui individ, ca pe 

Celalalt, celalalt sau altul în raport cu eu; sau ca pe un grup social de care noi nu aparţinem. 

Acest grup poate fi, la rândul lui, interior societăţii; femeile faţă de bărbaţi, bogaţii fata de 

săraci, nebunii fata de ; sau exterior, deci o alta societate, apropiata sau, după caz, îndepărtata: 

fiinţe pe care totul le apropie în plan cultural, moral, istoric; sau nişte necunoscuţi, străini, a 

căror limba sau obiceiuri nu le înţeleg, atât de străin mie, încât, la limita, ezit sa recunosc 

apartenenta noastră comuna la aceeaşi specie”
10

.  

 Explorarea alterităţii a presupus, nu de puţine ori, asumare agresivă, distrugere, dar, 

alteori, a fost însoţită de toleranţă, înţelegere, comuniune, astfel încât descoperirea imaginilor 

alteritate reprezintă un proces complex şi multidimensionat. Revelarea dimensiunilor 

alterităţii total diferită de propriile articulaţii culturale reprezintă o provocare pentru orizontul 

de aşteptare al actantului comunicării interculturale. Fără îndoială că o cunoaştere optimă a 

Celuilalt nu este posibilă decât în cazul unei aspiraţii cognitive neutre, obiective, echidistante, 

care nu îşi propune să sublinieze accentele diferenţiale, ci să le atenueze printr-o justă 

valorificare. Diferenţa cu caracter radical, accentuată în mod agresiv, are şanse reduse de a 

putea fi asimilată şi percepută cu adevărat: „pentru a reliefa diferenţele existente în realitate, 

trebuie sa distingem intre cel puţin trei axe diferite ale problematicii alterităţii. Mai întâi, o 

judecata de valoare (planul axiologic): celalalt este bun sau rău, îl iubesc sau nu-l iubesc, sau 

(…) îmi este egal sau îmi este inferior (caci este de la sine înţeles ca, de cele mai multe ori, 

sunt bun şi mă preţuiesc …). Exista, în al doilea rând, acţiunea de apropiere sau de îndepărtare 

fata de celalalt (planul praxiologic): îmbrăţişez valorile celuilalt, mă identific cu el; sau îl 

asimilez pe celalalt mie, îi impun propria imagine; intre supunerea la celalalt şi supunerea 

celuilalt exista şi un al treilea termen, neutralitatea sau indiferenta. în al treilea rând, cunosc 

sau ignor identitatea celuilalt (ar putea fi planul epistemologic); desigur ca aici nu exista nici 

un absolut, ci o gradare infinita intre stări de cunoaştere mai mult sau mai puţin complexe”
11

. 

Fără îndoială că în chimia unui proces cognitiv ingredientul afectivităţii este absent, chiar 

dacă orice cunoaştere interculturală presupune o dinamică paradoxală, dialectică, a apropierii 

şi depărtării: „Cunoaşterea nu implica iubirea şi nici invers; şi nici una din cele doua nu 

                                                 
9
 Xiaomei Chen, Occidentalism as Counterdiscourse, în Identities, Ed. Kwame Anthony Appiah şi Henry Louis 

Gates, Jr., Chicago, University of Chicago, 1995, pp. 63-89 
10

 Tzvetan Todorov, Cucerirea Americii. Problema Celuilalt, Iaşi, Institutul European, 1994, p. 231 
11

 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

793 

 

implica şi nici nu este implicata de identificarea cu celalalt. A cuceri, a iubi şi a cunoaşte 

constituie comportamente autonome şi oarecum elementare”
12

. 

 Investigarea subiectului cunoscător de către Michel Foucault a conduse, cum observă 

Edward Said, la o acţiune constantă de descentrare epistemică, prin care se revelează, în mod 

cert, accentul axiologic şi gnoseologic nou, deconstructivist, al conştiinţei asupra unei lumi în 

continuă metamorfoză, polimorfă, cu articulaţii şi finalităţi paradoxale şi contradictorii: 

„Filosofia europeana clasica de la Descartes la Kant a presupus ca un ego obiectiv, suveran şi 

stabil (ca în ) era atât sursa cât şi fundamentul cunoaşterii. Opera lui Foucault nu vine doar în 

contradicţie cu aceasta, dar şi arata felul în care subiectul este o construcţie laborios elaborata 

în timp, dovedindu-se însă un fenomen istoric trecător, înlocuit în epoca moderna de forte 

transistorice impersonale, ca de pilda capitalul la Marx, ori inconştientul la Freud, ori voinţa 

la Nietzsche”
13

. 

 Modul în care anumite practici şi deprinderi pragmatice sociale pot să configureze 

domenii ale cunoaşterii este studiat cu atenţie de Foucault, care subliniază, însă, că aceste 

practici, dezvoltate în plan diacronic, „dau naştere unor forme cu totul noi de subiecţi şi 

subiecţi ai cunoasterii. Subiectul cunoasterii are el însuşi o istorie, relaţia subiectului cu 

obiectul, ori mai precis, adevărul însuşi are o istorie”. De la modalităţile de configurare ale 

subiectului cunoscător şi de la reperele istoriei subiectului, Foucault deplasează accentele 

cercetărilor sale înspre analiza discursului; pentru Foucault, discursul nu e, pur şi simplu, o 

constelaţie de fapte şi acte de vorbire articulate sub spectrul unor norme de alcătuire şi 

construcţie a structurii, el nu se reduce la morfologie şi la sintaxă, pentru că „sub influenta 

studiilor anglo-americane, ca jocuri, jocuri strategice de acţiune şi reacţiune, întrebare şi 

răspuns, dominaţie şi evaziune, dar şi ca lupta. La un anumit nivel, discursul este un set 

reglementat de fapte lingvistice, în timp ce la alt nivel, este un set ordonat de fapte polemice şi 

strategice”
14

. 

 În cadrul comunicării interculturale, un element important este reprezentat de 

conceptul de contextualizare a discursului sau a actului comunicaţional. Există mai multe 

tipuri de contextualizare care au accente şi roluri diferite într-un proces de comunicare 

interculturală: contextualizare lingvistică şi generală, contextualizare intertextuală, 

contextualizare istorică, contextualizare socială şi culturală, ideologică, economică etc. Noile 

cercetări cu caracter poststructuralist denunţă caracterul unilateral, centralist şi arbitrar al 

contextualizărilor, considerând că pluralismul, deschiderea, descentrarea, ruptura, rezonanţele 

diferenţiale sunt mult mai apte pentru a reda imaginea lumii globalizate de astăzi. În acest fel, 

chiar limitările şi frontierele între culturi, identităţi etnice, rase sunt atenuate sau abolite, iar 

reprezentările unor dimensiuni alteritate sunt mult mai corect evaluate, din perspectiva 

studiului unor focare de forţă cu caracter difuz, ce valorizează pluralismul şi diferenţa.  

 Preocupate de conceptualizările imagologice, studiile post-coloniale se fundamentează 

pe o asumare a teoriilor lui Derrida, favorizând mai degrabă realităţile intraduscursive decât 

cele interdiscursive, bazate pe relaţia dintre semn şi referent. Desigur, teoria diseminării 

semnificaţiilor, dar şi cea a ficţionalităţi au darul de a articula faptul istoric ca un construct 

                                                 
12

 Ibidem 
13

 Edward Said, Deconstructing the System, în New York Times, 17 decembrie 2000 
14

 Michel Foucault, Truth and Juridical Forms, în Power. Essential Works of Foucault, 1954-1984, Chapter one, 

Volume three, New York, The New Press, 2000 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

794 

 

discursiv, ca un edificiu mental, cu obiectivitate relativă, accentul deplasându-se de la retorica 

adevărului, la cea a discursului ca realitate lingvistică şi raţională în sine, realitate ce posedă 

strategii de convingere, forţă persuasivă, relevanţă ontică şi gnoseologică. Desigur, în timp ce 

meditaţia derrideană asupra discursului plasează accentul asupra tectonicii lingvistice ale 

puterii culturale, ale impactului hegemonic reliefat prin limbaj, prin concepte, prin convingeri 

transmise alterităţii, Foucault relevă caracteristicile şi potenţialităţile represive ale limbajului, 

ale practicilor discursive, analizând instrumentalizarea politică şi ideologică a discursului şi a 

actelor de limbaj, care capătă, astfel, un statut instituţional, considerându-se că limbajul şi, 

implicit, activitatea discursivă nu reprezintă modalităţi absolut echidistante, neutre, nu dispun 

de un grad zero al scriiturii, ci, dimpotrivă, ele configurează, negociază, controlează, 

înfăptuiesc normele şi configuraţiile cunoaşterii, expun fundamentele relaţiilor şi formelor 

conştiinţei sociale, validând diversele practici şi paradigme ale existenţei culturale.  

 Practicile discursive capătă, în era poststructuralistă, o importanţă decisivă, ele având 

rolul de a configura structura identitară a subiectului cunoaşterii, care nu există, practic, în 

mod generic, abstract şi abstras, adică în afara identităţii lor discursive, care le modelează 

modul de a fi, construcţia interioară şi dinamica dialogului lor cu alteritatea. În acelaşi timp, 

relaţiile de forţă între subiectul cunoscător şi sistemul de referinţă culturală se proiectează şi 

pe fundalul unei realităţi discursive: „Reactivarea cunoaşterilor locale - , cum ar spune, poate 

Deleuze –împotriva ierarhizării ştiinţifice a cunoasterii şi a efectelor ei intrinseci de putere, 

iată care este proiectul acestor genealogii dispersate şi fragmentare. în doua cuvinte, –

precizează Foucault, as spune după cum urmează: arheologia este metoda proprie analizei 

discursivităţilor locale, iar genealogia, tactica ce introduce în scena, pornind de la aceste 

discursivităţi locale astfel descrise, cunoaşterile dezaservite ce se desprind din ele”
15

. 

 În aceste condiţii, într-un context al inegalităţilor discursive, al unei dinamici 

fluctuante, în care raportul de forţe se modifică permanent, discursul cu adevărat eficient este, 

în viziunea lui Foucault, „cel care, fie şi doar în parte, decide: el vehiculează, propulsează prin 

sine efecte de putere. în fond, noi suntem judecăţi, condamnaţi, clasificaţi, ni se impun sarcini, 

suntem sortiţi unui anumit fel de a trai şi unui anumit fel de a muri în funcţie de discursurile 

adevărate, care poarta cu ele efecte specifice de putere. Deci: reguli de drept, mecanisme de 

putere, efecte de adevăr. Sau: reguli de putere şi puterea discursurilor adevărate”
16

.  

 O altă referinţă comparativă între Derrida şi Foucault poate fi schiţată din perspectiva 

percepţiei asupra tectonicii discursului: Foucault asumă natura discursului din unghiul 

arhitecturii sale dinamice, conţinând numeroase mecanisme de reglare şi autoreglare, în timp 

ce Derrida procedează la o deconstruire sistematică şi programatică a practicilor discursive şi 

a discursurilor canonice, a căror autoritate este pusă la îndoială prin intermediul unor 

interogaţii metodice, laolaltă cu scepticismul, tot metodic, privitor la valabilitatea universală a 

unei interpretări definitive şi irevocabile a universului, a culturii şi a discursului. Textele şi 

culturile, practicile comunicaţionale şi paradigmele referenţiale şi autoreferenţiale sunt 

circumscrise într-un spaţiu ambiguu, al diferenţelor şi polisemantismului, cu sensuri multiple, 

cu diseminări discursive paradoxale, care lasă locul unor jocuri ale interpretării de notabilă 

autenticitate gnoseologică. 

                                                 
15

 Michel Foucault, Trebuie să apărăm societatea. Cursuri ţinute la College de France. 1975-1976, Bucureşti, 

Editura Univers, 2000, p. 30 
16

 Ibidem, pp. 43-46 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

795 

 

 Demersul imagologic a găsit, în spaţiul cultural european, un câmp de investigaţie 

fecund. Relaţiile dintre Est şi Vest, dintre Orient şi Occident, raporturile, uneori tensionate, 

alteori relaxate, dintre Centru şi margine, dintre centralitate şi periferie, imaginile străinului, 

au reprezentat constante pregnante ale discursului teoretic imagologic actual, reprezentat de 

nume ilustre precum Michel Foucault, Edward Said, Gayatri Spivak sau Homi Bhabha. 

Cadrul social multicultural este, într-un anumit sens, un câmp de forţe de intensitate variabilă, 

multifocalizat, cu centre de putere diseminate, cu revanşe ale periferiei asupra tendinţelor 

dominatoare ale Centrului etc., în care discursul dominant este contrabalansat de discursurile 

marginalităţii, inclusiv de discursul imagologic, care favorizează, în articulaţiile sale teoretice, 

dar şi în concretizările sale, marginalul în defavoarea privilegiilor centralităţii. Michel 

Foucault consideră că „nu trebuie sa analizam formele reglementate şi legitime ale puterii în 

nucleul lor, în ceea ce pot fi mecanismele lor generale şi efectele lor de ansamblu. Trebuie, 

din contra, sa surprindem puterea la extremităţile ei în aliniamentele ei ultime, acolo unde ea 

devine capilara [ ... ]. Al doilea consemn: a nu analiza puterea la nivelul intenţiei şi al 

deciziei”, ci, mai degrabă, “acolo unde se afla intr-o reacţie directa şi imediata cu ceea ce, 

foarte provizoriu, am putea numi obiectul, ţinta, câmpul sau de aplicaţie, acolo, adică unde ea 

se implantează şi îşi produce efectele reale”. În al treilea rând, Foucault crede că e bine „a nu 

considera puterea drept un fenomen de dominaţie masiv şi omogen …Ea nu este niciodată 

localizata aici sau dincolo, nu se afla nici o clipa în mâinile cuiva, nu este niciodată apropriata 

asemeni unei bogaţii sau unui bun. Puterea funcţionează. Puterea se exercita în reţea, si, prin 

aceasta reţea, indivizii nu doar circula, ci sunt tot timpul în poziţia de a indura şi de a exercita 

aceasta putere. Ei nu sunt nici o clipa ţinta inerta şi consimţitoare a puterii, ci, tot timpul, 

releele acesteia (subl. n.). Altfel spus, puterea tranzitează prin indivizi, nu se aplica asupra”. 

În acelaşi timp, Foucault precizează că„nu trebuie sa operam un fel de deducere a puterii care 

ar porni din centru şi ar încerca sa vadă pana unde se prelungeşte aceasta în jos, în ce măsura 

se reproduce, se continua ea pana la elementele cele mai atomale ale societarii”, ci, 

dimpotrivă, “sa facem o analiza ascendenta a puterii [ ... ]. Nu dominaţia globala se 

pluralizează şi se repercutează pana jos”
17

. 

 În ceea ce priveşte alteritatea de tip oriental, aceasta a fost percepută, în prima fază, 

din perspectiva exotismului, dar şi prin prisma unui demers achizitiv de tip colonial, care a 

permis restructurarea imaginii despre sine a civilizaţiei occidentale, dar şi o optică mobilă, 

fluctuantă, a Celuilalt, perceput ca structură alteritară extremă. Edward Said precizează, în 

acest sens, că „Orientul nu este numai adiacent Europei, el este, de asemenea, locul celor mai 

mari, mai bogate, mai vechi colonii ale Europei, sursa civilizaţiilor şi a limbilor ei, 

concurentul ei cultural şi una dintre cele mai profunde şi mai recurente imagini a Celuilalt. în 

plus, Orientul a ajutat la definirea Europei (sau a Vestului) ca fiind contrastul propriei 

imagini, idei, personalităţi, experienţe. Şi totuşi nimic din acest Orient nu e pur şi simplu 

imaginativ. Orientul este parte integranta a civilizaţiei şi culturii europene materiale. 

Orientalismul exprima şi reprezintă aceasta parte, cultural şi ideologic, ca un tip de discurs ce 

susţine instituţiile, vocabularul, învăţătura, imagistica, doctrinele, chiar şi birocraţia coloniala 

şi stilurile coloniale”
18

. 

                                                 
17

 Michel Foucault, Ibidem, pp. 43-46 
18

 Edward Said, Orientalism. Concepţiile occidentale despre Orient, pp. 13-14 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

796 

 

 În viziunea lui Edward Said, există trei categorii de structuri epistemice care definesc 

orientalismul. Există, mai întâi, o structură epistemică academică, în măsura în care „oricine 

preda, scrie despre Orient sau cercetează Orientul –si aceasta se aplica oricui, indiferent daca 

e antropolog, sociolog, istoric, filolog –fie în aspectele lui specifice, fie în aspectele lui 

generale, e un orientalist, iar ceea ce ea sau el face este orientalism”
19
. O a doua accepţie a 

orientalismului este cea imaginativă, căci, scrie Edward Said, „legat de aceasta tradiţie 

academica, ale cărei bogaţii, transmigraţii, specializări şi transmisii sunt parte a subiectului 

studiului de fata, exista un sens mai general al orientalismului. Orientalismul reprezintă un stil 

de gândire bazat pe distincţia ontologica şi epistemologica intre şi (de cele mai multe ori) . 

Astfel, un mare număr de scriitori, printre care poeţi, romancieri, filosofi, analişti politici, 

economişti, administratori imperiali, au acceptat distincţia de baza dintre Est şi Vest ca un 

punct de pornire pentru teorii elaborate, scrieri epice, romane, descrieri sociale, consideraţii 

politice privind Orientul, popoarele sale, obiceiurile, destinul sau şi aşa mai departe”
20

. 

 În sfârşit, orientalismul poate fi perceput şi ca discurs instituţionalizat, aflat la 

interferenţa dintre accepţiunea academică şi cea imaginativă, producându-se accesul la o a 

treia semnificaţie a orientalismului, „care este mai exact definita din punct de vedere istoric şi 

material decât fiecare din cele doua”
21
. În percepţia cercetătorului mai sus citat, orientalul este 

un obiect, mai degrabă inert, al reprezentărilor identitare ale occidentalilor despre orient, e 

mai curând un ego clandestin, ce îşi articulează condiţia identitară între agresivitate potenţială 

(figura bărbatului oriental) şi exotism voluptuos (în cazul figurii feminine). Distingând între 

„orientalismul latent” şi „orientalismul evident”, Edward Said precizează că, în timp ce 

orientalismul latent e o reprezentare atitudinală formată sau formulată inconştient în legătură 

cu problematica orientală, Orientul fiind înfăţişat ca fiind excentric, pasiv, ca diferenţă 

extremă, orientalismul evident reprezintă o manifestare în acte discursive a orientalismului 

latent, circumscriind atât datele despre Orient, cât şi anumite opţiuni politice sau culturale 

care au ca temei primordial modul de gândire şi de acţiune oriental. 

 Relaţia dintre Orient şi Occident poate fi percepută, însă, şi prin prisma categoriilor 

foucaultiene, ale cărui reprezentări conceptuale statuează domeniul cunoaşterii în termeni de 

influenţă, putere, dominaţie şi tensiune. Astfel, Orientul devine obiect de studiu, pasiv, 

Occidentul se remarcă printr-o anumită incisivitate, Occidentul e superior, Orientul – inferior, 

Orientul e marcat de accente ale feminităţii, în timp ce Occidentul este viril, raţional, activ şi 

energic. 

 Pe de altă parte, orientalismul poate fi pus în relaţie cu structurile discursive de tip 

exotic. Discursul exotic se bazează pe mai multe strategii şi tehnici de scriere, în viziunea 

comparatistului Daniel-Henri Pageaux: „1) fragmentarea spaţiului (pentru a trai din plin 

deliciile depărtărilor, palmieri, plaje, colturi de natura foarte pitoreşti pentru cultura care 

priveşte); 2) teatralizarea, consecinţa a primului fenomen (scene, tablouri care transforma 

natura şi cultura Celuilalt în spectacole, demascând astfel distanta dintre observator şi 

metamorfoza Celuilalt în figurant, cel mult tolerat); 3) sexualizarea, care permite dominarea 

Celuilalt, stabilirea unor relaţii tulburi şi complexe: spatiile haremului, ale plăcerilor 

artificiale”. Exotismul este, însă, privit de cercetător şi ca o ipostaza a orientalismului: 

                                                 
19

 Ibidem 
20

 Ibidem 
21

 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

797 

 

“expresia absolutei antiteze: Occidentul. Un Occident antinomic, Orientul reprezintă de fapt 

un Occident inversat: nu raţiunea, ci pasiunea, miraculosul, cruzimea, nu progresul ori 

modernitatea, nu imediatul apropiat, cotidianul, ci îndepărtările încântătoare, edenul pierdut 

sau paradisul regăsit”
22

. 

 Percepţia balcanismului, ca expresie a interesului studiilor imagologice pentru acele 

spaţii marginale, de interferenţă şi confluenţă, este concretizată, în studiile Mariei Todorova, 

într-o dimensiune preponderent discursivă; cu alte cuvinte, balcanismul capătă legitimitate 

textuală, el fiind conotat ca discurs cu efecte de inferiorizare, expresie a unor stereotipuri de 

gândire occidentale. Repudiind „imaginea împietrita a Balcanilor”, Maria Todorova percepe 

balcanismul ca pe “o realitate superioara, o oglindire a lumii fenomenale, a esenţei şi naturii 

sale adevărate”
23

 

 Specialistul român de cea mai largă reputaţie în domeniul problematicii balcanismului 

literar, Mircea Muthu, expune specificul balcanităţii prin prisma echilibrului între vizualitate 

şi percepţia auditivă, în măsura în care „fiind produsul urbanismului în dezvoltare, ce 

facilitează permeabilizarea frontierelor culturale, balcanismul realizează performanţa de a 

echilibra ochiul cu urechea, cuvântul scris şi vorba rostită”
24
. Interesat cu precădere de 

articulaţiile literare ale balcanismului, de morfologia conceptului, dar şi de extrapolările 

etnografice şi sociologice, Mircea Muthu vizează, în fond, o „forma mentis, recognoscibilă în 

dinamica socială precum şi în cea a valorilor estetice”
25
, considerând, totuşi, că literatura şi 

cultura română acoperă doar o parte din sfera balcanismului: „Vorbim aşadar de balcanismul 

unei părţi din literatura română până spre finele secolului trecut [sec al XIX-lea – n.n.], iar în 

perioada modernă, adică în secolul XX, de prelungiri care multiplică şi consolidează în acelaşi 

timp balcanismul pe latura estetică. Problema, deci, e de a găsi nu tipare, ci filoane aurifere, 

subţiri, ce dau savoare şi graţie unui important sector de literatură”
26

. 

 Maria Todorova distinge, în studiile sale între retorica balcanică şi cea orientalistă, 

mai ales din perspectiva raportului dintre concret (balcanismul) şi abstract (orientalismul), cu 

toate că balcanismul oscilează, şi el, ca paradigmă conceptuală, între stadiul de construct 

mintal şi cel de geografie spaţio-temporală marcată de concretitudine. Astfel, dacă 

orientalismul presupune refugiu din faţa civilizaţiei, retranşare într-un spaţiu exotic, utopic, 

imaginar, purtând amprenta unei senzualităţi clandestine, balcanismul are toate mărcile 

identitare ale unui spaţiu eterogen, oximoronic, tranzitoriu, Balcanii reprezentând un spaţiu-

punte intre diferite civilizaţii, culturi şi etape istorice. Una dintre abordările posibile ale 

problematicii balcanice este considerarea relaţiei dintre Occident şi Balcani (Europa de Sud-

Est) ca un analogon al colonialismului (concept valorificat mai ales în varianta sa plastică, de 

„colonialism metaforic”, ideologic, ce valorifică acest spaţiu din perspectiva diferenţei şi a 

marginalităţii sale). Spaţiul balcanic este reprezentat, astăzi, printr-o grilă de lectură 

poststructuralistă, ca „o experienţa premonitorie, ca un prim act al celebrei unde este pusa în 

discuţie opoziţia dintre pozitivitatea Occidentului şi negativitatea Orientului, chiar daca se 

afla la graniţele răsăritene ale Europei Apusene, opoziţia dintre , adeseori interiorizata de către 

                                                 
22

 Daniel-Henri Pageaux, Imagologie şi exotism, în Literatura generala şi comparata, pp. 98-99 
23

 Maria Todorova, Balcanii şi balcanismul, Editura Humanitas, Bucureşti, 2000, p. 287 
24

 Mircea Muthu, Dinspre Sud-Est, Editura Libra, Bucureşti, 1999, p. 91 
25

 Ibidem, p. 17 
26

 Balcanismul literar românesc, Editura Dacia, Cluj, 2002, vol. II, Etapele istorice ale conceptului, p. 143 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

798 

 

actorii locali”
27
. Pe de altă parte, Maria Todorova subliniază statutul privilegiat al Europei 

Central-Răsăritene, statut care, prin augmentare a importanţei, poate să conducă la o 

marginalizare a spaţiului balcanic: „Este o regula ca orice percepţie (a unui out-grup de către 

un in-group) tinde sa construiască diferenţe de-a lungul unor linii dihotomice. Însă doar 

gradul de instituţionalizare al acestor percepţii, sau al importantei şi forţei lor relative pentru 

colectivitate le perpetuează şi le face potenţial explozive”
28

. 

 Un loc aparte în deconstruirea canonului şi a modelelor europene, a revalorizării 

periferiei, ăl are Larry Wolff, care, în cartea sa Inventing Eastern Europe. The Map of 

Civilization on the Mind of the Enlightenment retrasează harta reprezentărilor mentale între 

Occident şi orient, identificând unele tendinţe de orientalizare a spaţiului sud est european în 

discursul de tip iluminist, şi considerând că există trei elemente majore în definirea relaţiei 

între civilizaţia occidentală şi cea orientală: demersul diplomatic, revelaţiile cartografiei şi 

excursurile filosofice: „Cartea mea este despre modul în care intelectualii din Europa 

Apuseana au inventat Europa Răsăriteana. Aşa cum sugerează Milosz, intelectualii din Europa 

Răsăriteana trebuie sa răspundă la imaginile impuse şi formulele inventate în Europa 

Apuseana. Istoria intelectuala a acelui răspuns va fi o alta carte, o prezentare a complexelor 

strategii culturale de rezistenta, asumare, deferenta, complicitate şi contraatac desfăşurate în 

diferitele regiuni ale Europei Răsăritene. După ce am scris o carte având Europa Apuseana ca 

subiect, mi-ar place cel puţin sa las ultimul cuvânt Europei Răsăritene”
29
. Fără îndoială că 

revalorizarea unor concepte binare (civilizaţie - primitivism, industrial-agrar, urban-rural, 

Occident-Orient, europenism-balcanism, sau orientalism etc.) a condus la resituarea 

axiologică a diferenţei, alterităţii sau a marginalităţii în raport cu centralitatea, după cum a 

legitimat şi unele transformări ale unor procedee şi paradigme ale controlului şi forţei, 

investigate, între alţii, de Foucault. O astfel de restructurare semantică a diferenţei a condus, 

în cele din urmă, la reconstruirea teoretică a unor concepte subiacente precum dualitatea, 

ambiguitatea, apropierea, depărtarea, contactul sau separarea, opoziţia sau coexistenta, dar şi 

la redefinirea unor reprezentări epistemologice (relieful reprezentării, stadiile imaginii, 

practicile discursive, strategiile de investigare a spaţiilor-limită, a frontierelor etc.). 

Pe de altă parte, conceptul de spaţiu istoric de frontieră cu o dominantă conflictuală e stipulată 

şi argumentată şi de Catherine Durandin, care constată că „istoria României se desfăşoară 

intr-un spaţiu al frontierelor: graniţa extrema a Imperiului roman, graniţa Imperiului bizantin, 

frontiera expansiunii ruseşti ori a celei turceşti; frontiera dintre expansiunea ruseasca şi 

hegemoniile occidentale impuse de Berlinul şi Viena secolului al XIX-lea. Războiul este aici 

o prezenta. în perioada contemporana, România devine o miza în chestiunea orientala, care 

pune fata în fata Imperiile rus şi turc; o miza a sfârşitului Imperiilor rus şi austro-ungar, în 

timpul primului război mondial; o miza a raporturilor de forte post-comuniste din Balcani şi 

din Europa Centrala”
30

. 

                                                 
27

 Georges Corm, Europa şi Occidentul. De la Balcanizare la libanizare: istoria unei modernităţi neîmplinite, 

prefaţa de Claude Karnoouh, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1999, pp. 5-10 
28

 Maria Todorova, Hierarchies of Eastern Europe: East Central Europe versus the Balkans, în Balkan Review, 

nr. 11, 1997 
29

 Larry Wolff, Inventing Eastern Europe. The Map of Civilization on the Mind of the Enlightenment, Stanford, 

Stanford University Press, 1994, p. 358 
30

 Catherine Durandin, Istoria românilor, Institutul European, Iaşi, 1998, pp. 11-13 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

799 

 

 Filosofia structurilor mentale a investigat, în ultima perioadă, intenţionalitatea 

conştiinţei şi relevanţa comportamentului cognitiv, ea reprezentând „abordarea ontologica (a 

naturii), epistemologica (a explicaţiei şi înţelegerii), semantica (a semnificaţiei) a eului uman, 

a actelor sale cognitive, a conştiinţei şi comportamentului intenţional”.
31

 Dintr-o astfel de 

perspectivă, „pentru a înţelege ce este reprezentarea trebuie cercetata starea reprezentaţionala 

a mintii, legata direct de posibilitatea de reflectare şi locul conştiinţei în natura, de relaţia 

gândire-limbaj, de natura intenţionalităţii şi înţelegerii altuia, de posibilitatea existentei 

maşinii de gândit”
32

. 

 Paradigma postmodernă a determinat o colaborară strânsă între filosofia limbajului, 

analiza discursului şi disciplinele aparţinând ştiinţelor cognitive, care se orientează spre o 

teorie psiholingvistică (denominată ca filozofie a mentalului), prin care demersurile de tip 

pozitivist sau structuralist sunt relativizate în opţiunile lor gnoseologice şi în finalităţile 

conceptuale. Desigur, este relevat, într-o astfel de abordare analitică, şi rolul limbajului, 

importanţa practicilor discursive în relevarea conţinuturilor reprezentării, cum observă Jean-

Pierre Dupuy: „Daca obiectul reprezentării este lucrul în sine, atunci acesta nu poate fără nici 

o îndoiala sa-i alcătuiască şi conţinutul …Care este atunci natura conţinutului reprezentării ? 

Răspunsul pe care filosoful spiritului îl aduce la aceasta întrebare aparţine filosofiei 

limbajului. Răspunsul este lingvistic şi aceasta la doua niveluri: sa luam aceste stări mentale 

care, multa vreme, au captat atenţia ştiinţelor cognitive şi care sunt numite de la Bertrand 

Russel . După cum le arata numele, ele sunt menite sa lege (…) de o propoziţie asupra lumii. 

în versiunea funcţionalista, computaţionala şi reprezentaţionala a filosofiei spiritului (…), 

aceasta propoziţie se exprima printr-o construcţie a limbajului, limbaj privat ale cărui 

simboluri se înscriu în materia creierului. Ipoteza aceasta asupra limbajului gândirii nu este 

desigur împărtăşita de toţi filosofii spiritului, departe de aşa ceva, însă toţi, sau aproape, admit 

ca acest criteriu al mentalului este lingvistic la un al doilea nivel …”
33

.  

 O orientare novatoare în filosofia mentalului este conexionismul, prin care 

reprezentarea este percepută ca o structură complexă, dar şi prin prisma unui proces 

definitoriu marcat de performanţele conexiunilor neuronice, printr-o abordare inter şi 

transdisciplinară a teritoriilor mentalului, în care colaborează psihologia, lingvistica, 

cibernetica, analiza discursului şi filosofia. Într-o astfel de perspectivă conexionistă, unele 

concepte precum centralitatea, periferia, ierarhiile axiologice, pierzându-şi din consistenţă 

epistemologică şi din validitate, impunându-se în schimb alte concepte: multilinearitate, 

conexiuni, reţele, noduri etc., conceptualizări ce pot fi aplicate cu largă utilitate în domeniul 

hipertextului, al practicilor discursive şi al imaginilor mentale. Hipertextul, de pildă, e definit 

cu pregnanţă de investigaţiile poststructuraliste, Foucault considerând că „marginile unei cărţi 

nu sunt niciodată clare şi riguros trasate: dincolo de titlu, de primele rânduri şi de punctul 

final, mai presus de configuraţia sa interna şi de forma care îi conferă autonomie, ea se afla 

prinsa intr-un sistem de trimiteri la alte cărţi, la alte texte, la alte fraze; este un nod intr-o reţea 

(subl. n.) [ ... ], nu se desemnează pe sine şi nu se construieşte decât pornind de la un câmp 

                                                 
31

 Angela Botez (coord.), Introducere în filosofia mentalului, în “Filosofia mentalului. Intenţionalitate şi 

experiment”, Bucureşti, Editura ştiinţifica, 1996, pp. 7-40 
32

 Ibidem 
33

 Jean-Pierre Dupuy, Ştiinţele cognitive, în Jean-Michel Besnier (coord.), Conceptele umanităţii. O istorie a 

ideilor ştiinţifice, politice, sociale, religioase, filosofice, artistice, Bucureşti, Editura Lider, 1996, pp. 312-313 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

800 

 

complex de discursuri”
34
. Dacă, în perspectiva foucaultiană, discursul e un nod al scriiturilor 

şi actelor de discurs, într-un spaţiu al întrepătrunderii fecunde a discursurilor, în aceeaşi 

măsură reprezentarea poate fi considerată un nucleul nodal în ansamblul interreprezentărilor 

care se intersectează şi interferează necontenit. 

 Se poate, astfel, sublinia, faptul că reprezentarea Celuilalt are un aspect sistemic, 

deschis, descentrat, polimorf, constituit prin însumarea unor interacţiuni care favorizează nu 

stazele binare, diferenţele antagonice, ci, mai degrabă, liniile de forţă ale spaţiilor de frontieră, 

marginale, liminale. Dificil de definit şi de conceptualizat, reprezentarea Celuilalt are un 

aspect de mozaic, e, deopotrivă, construct mintal, opţiune ideologică, pattern imaginar 

fluctuant, ce face posibile negocierile de sens şi tranzacţiile între diferitele structuri 

imagotipice, care se definesc, la rândul lor, prin determinaţiile liminalităţii, prin actualizări 

diacronice sau prin tentaţia autoreflectării. În acest sens, reprezentările despre Celălalt, ca 

modalitate imagologică privilegiată a comunicării interculturale se definesc prin ambiguitate 

şi prin prezenţa unei dinamici tensionate între referenţialitate şi reflexivitate, între structurile 

memoriei şi structurile imaginarului, între ideologie şi limbaj. 

 Cercetările spaţiilor de frontieră, aşa numitele „border studies”, cum sunt ele denumite 

în mediile ştiinţifice şi academice americane se deschid în primul rând conceptelor 

imagologice, exprimând, în general, aceeaşi oportună deschidere intertextuală şi 

interdisciplinară, ele căutând, înainte de toate, să inverseze polii de putere culturală, prin 

transferul unor genuri şi specii literare necanonice, marginale în zona literaturii de frontieră, 

care, prin concretizările sale (memorii, jurnale de călătorie, reportaje) oferă indicii 

imagologice importante cu privire la explorarea imaginii Celuilalt. 

 Pe de altă parte, se poate aprecia că, în chiar articulaţia lor intrinsecă, dar şi prin 

finalităţile propuse, aceste studii de frontieră îşi manifestă preferinţa pentru anumite zone 

culturale liminale, însumând în structura lor epistemologică metode, procedee, concepte din 

zone culturale şi ştiinţifice de o mare diversitate, de la literatura comparată, la istoria 

mentalităţilor, la analiza structurilor imaginarului, a istoriei ideilor sau a studiilor 

postcoloniale, cu amprenta lor antropologică indiscutabilă. 

 Discursul asupra reprezentărilor alterităţii nu este, cum am putut constata, unul 

echidistant, neutral, de o obiectivitate absolută. Dimpotrivă, reprezentările alterităţii trebuie să 

îşi asume şi amprenta eticii, şi implicaţiile ideologice, dar şi unele tendinţe de politizare 

oarecum inevitabile, chiar dacă indezirabile. Fără îndoială, însă, că o cercetare imagologică cu 

sorţi de izbândă, în plan ştiinţific, de eficienţă metodologică şi etică presupune o documentare 

minuţioasă, riguroasă şi atentă la nuanţe, respectul faţă de valorile, reprezentările şi opţiunile 

alteritate, onestitate a cercetării şi asumare în totalitate a unor opţiuni metodologice în strictă 

concordanţă cu subiectul investigaţiei. 

 

 

Bibliografie critică selectivă 

 

Besnier, Jean-Michel (coord.), Conceptele umanităţii. O istorie a ideilor ştiinţifice, politice, 

sociale, religioase, filosofice, artistice, Bucureşti, Editura Lider, 1996 

                                                 
34

 Michel Foucault, Arheologia cunoaşterii, Bucureşti, Editura Univers, 1999, p. 30 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”



 

801 

 

Bougnoux, Daniel, Introducere în ştiinţele comunicării, Polirom, Iaşi, 2000 

Corm, Georges, Europa şi Occidentul. De la Balcanizare la libanizare: istoria unei 

modernităţi neîmplinite, prefaţa de Claude Karnoouh, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1999 

Durandin, Catherine, Istoria românilor, Institutul European, Iaşi, 1998 

Duţu, Alexandru, Dimensiunea umană a istoriei, Bucureşti, Editura Meridiane, 1986 

Duţu, Alexandru, Literatura comparată şi istoria mentalităţilor, Editura Eminescu, Bucureşti, 

1982 

Foucault, Michel, Arheologia cunoasterii, Bucureşti, Editura Univers, 1999 

Foucault, Michel, Truth and Juridical Forms, în Power. Essential Works of Foucault, 1954-

1984, Chapter one, Volume three, The New Press, New York, 2000 

Marino, Adrian , Biografia ideii de literatura. Secolul 20, Editura Dacia, 1997 

Muthu, Mircea, Dinspre Sud-Est, Editura Libra, Bucureşti, 1999 

Muthu, Mircea,  Balcanismul literar românesc, Editura Dacia, Cluj, 2002 

Naisbitt, John, Abuderne, Patricia, Anul 2000 - Megatendinţe. Zece noi direcţii pentru anii 90, 

Editura Humanitas, Bucureşti, 1993 

Pageaux, Daniel-Henri, De l’image a l’imaginaire, în Colloquium Helveticum. Cahiers 

suisses de littérature générale et comparée, nr. 8, Berne-Frankfurt am Main – New York – 

Paris, Peter Lang, 1988 

Todorov, Tzvetan, Cucerirea Americii. Problema Celuilalt, Iaşi, Institutul European, Cluj-

Napoca, 1994 

Maria Todorova, Balcanii şi balcanismul, Editura Humanitas, Bucureşti, 2000 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:36 UTC)
BDD-A23433 © 2013 Editura Universităţii „Petru Maior”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

