Giovanni Magliocco

Chercheur

Faculté de Langues et Littératures Etrangéres
Université de Bari Aldo Moro

Résumé : Pour Radu Stanca, l’ceuvre de Mihai Eminescu n’a pas représenté seulement
un modele, elle a eu aussi une fonction « catalytique » et médiatrice, en lui permettant
l’accés a la spiritualité romantique. Dans cette étude, nous avons focalisé notre
attention sur Uintertextualité éminescienne dans la poésie du cercliste, en nous arrétant
sur deux poémes : Luceafir 1962 et Liliacul. A travers nos analyses, nous avons voulu
montrer que si Luceafar 1962 peut se configurer comme la réécriture « euphorioniste
» du Luceafarul éminescien, les sombres réveries rétrospectives, qui hantent Liliacul,
incarnent une modernisation (et méme une démythification) du schéme archétypique
et symbolique sur lequel était fondé le poéme Strigoii.

€p1-1€1 'dd 1107 - 9 U dHupwNOY sarBaouks

Mots-clés : médiévisme, maniérisme, ballade, intertextualité, chauve-souris,
démythification

v

Abstract: For Radu Stanca, Mihai Eminescu’s work has represented not only a model, but it has
had also a « catalytic » and intermediary function, allowing him to approach romantic spirituality.
In this study, we focus on eminescian intertextualities in Radu Stanca’s poetry, dwelling upon two
poems: Luceafar 1962 and Liliacul. Through our analyses, we have demonstrated that if Luceafar
1962 can be considered as the « euphorionist » rewriting of Luceafarul, the retrospective dark
reveries haunting Liliacul, embody a modernization (and even a demythization) of the archetypic
and symbolic scheme on which was founded Strigoii.

Keywords : medievalism, mannerism, ballad, intertextuality, bat, demythization

En s’opposant a U« autochtonisme » traditionaliste et folklorisant d’origine néo-
séminatoriste, les représentants du Cercle Littéraire de Sibiu ont puisé souvent dans la
grande tradition occidentale, ayant pour but d’insérer la littérature roumaine dans un
systéme de valeurs pleinement européennes. Ce programme esthétique nous semble encore
aujourd’hui particulierement significatif, parce qu’il affirme, au-dela des différences
structurelles, la totale appartenance de la culture roumaine a ’espace occidental. Selon
les signataires du Manifeste du Cercle Littéraire, |a littérature roumaine ne doit pas étre
considérée comme un phénomeéne fermé et périphérique, une « contribution pittoresque
a Uethnographie européenne », mais plutét « une jeune ramification de la spiritualité
continentale, traversée par la méme lymphe et chargée des mémes fruits, bien que le
terrain ou elle a germé soit différent » (Negoitescu, 1999 : 122).

131

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)




Synergies Roumanie n® 6 - 2011 pp. 131-143
Giovanni Magliocco

Dans les ceuvres cerclistes, ces axiomes se sont matérialisés dans ’assimilation de mythes,
symboles et images d’origine grecque, latine, médiévale ou romantique, particulierement
emblématiques pour la culture européenne occidentale. Nous sommes en présence
d’une littérature qui nait de la littérature méme, ou le phénomeéne de Uintertextualité
est donc trés developpé. Dans cette perspective, il nous semble que la poétique de
Radu Stanca représente ’incarnation la plus achevée de cette esthétique. Née sous le
signe du maniérisme, elle est profondément tissée de précieux renvois intertextuels.
Dans cette contribution, nous désirons décrypter et analyser Uintertextualité qui lie
la poésie stancienne, toute impregnée de médiévisme « balladesque » et livresque, a
celle de Mihai Eminescu. Pour Radu Stanca, l’ceuvre du poéte romantique ne s’offre pas
seulement comme un modele privilégié avec lequel dialoguer. Revétant une fonction
« catalytique » et secretement médiatrice, elle représente aussi un seuil « réversible »
qui permet ’accés a la spiritualité et a l’imaginaire romantiques.

1. Médiévismes « balladesques » et modéles éminesciens

La critique roumaine s’est arrétée souvent sur le médiévisme qui caractérise, d’une
facon originale et radicale, I’ceuvre de Radu Stanca. Les options esthétiques, formelles et
thématiques du cercliste pourraient sembler, en fait, désuétes et anachroniques, surtout
dans un panorama littéraire qui avait déja été bouleversé violemment par les mouvements
de U’Avant-garde. Dans une étude consacrée a la poésie érotique des sibiens, Calin Teutisan
a inscrit le médiévisme cercliste dans une dynamique intertextuelle, en soutenant que
’esprit médiéval qui se répand dans la poésie des cerclistes et en particulier dans la poésie
de Radu Stanca, « dérive des obsessions rétrospectives des Romantiques, qui découvraient
[...] un Moyen Age ténébreux ou, a coté de I’élément gothique, on pouvait retrouver les
filigranes sensuels de la poésie des troubadours » (Teutisan, 2005 : 203). En postulant une
filiation romantique, le critique affirme aussi la persistance, dans la poésie stancienne,
de ces deux composantes - la fascination gothlque et "érotique des troubadours - qui
ont fondé le mythe rétrospectif du Moyen Age, révé par les romantiques. A ce propos,
lon Vartic a préféré considérer le médiévisme stancien, tout comme ’imitation de la
spiritualité grecque qui se manifeste dans plusieurs textes du poéte, comme un véritable
« prétexte littéraire en vue d’une inscription transfigurée, tantot grave, tantot ironique,
de certaines situations existentielles chargées d’intensité dramatique » (Vartic, 1978 :
55-56). Transfiguration qui signifie aussi protéisme métamorphique des images, mutation
intime et abyssale, flexibilité dans |’adaptation.

Le sens du médiévisme stancien doit étre détecté non seulement dans ces hantises (néo)
romantiques, mais aussi dans la prédilection du poete pour la forme hybride de la ballade
et pour limaginaire nocturne qu’elle exprime. Comme ’a pressenti Dumitru Micu, qui
a tenté d’analyser la motivation profonde de cette attraction spéciale pour ce genre
littéraire au détriment des formes classiques, « les structures de la ballade permettent
au poéte de se situer dans ’inactualité par U’actualisation illusoire des décors d’un monde
défunt » (Micu, 1986 : 213). Selon le critique, il s’agit d’un univers ressuscité a travers
un lyrisme et un imaginaire typiquement livresques. Dans ce décor mytho-poétique, les
noyaux incandescents sont incarnés par tous les personnages qui hantent les ceuvres
littéraires fréquentées par ’auteur ; présences que Micu définit comme « fantomes », «
apparitions oniriques et sublunaires », « créatures d’épopée médiévale » qui sortent « des
livres comme de cryptes » (Micu, 1986 : 213). Radu Stanca semble avoir choisi la ballade
« parce qu’elle [...] lui permettait de construire d’une facon impeccable, de valoriser au

132

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)



Les hantises d’'une « ame rétrospective ».
Réminiscences éminesciennes dans Luceafdr 1962 et Liliacul de Radu Stanca

maximum [...] son habileté de metteur en scéne et d’acteur, en donnant libre cours, en
méme temps, a son inclination pour le réve, en produisant des enchantements a travers la
création de spectacles anachroniques animés par des acteurs fantomatiques et des ombres
rassemblées dans les cimetiéres des bibliotheques » (Micu, 1986 : 213-214).

Tous ces aspects de la poétique stancienne reflétent sans doute une culture artistique
et littéraire aimantée par une spiritualité romantique « germanique ». Les chercheurs,
qui ont étudié "ceuvre de Stanca, ont tous relevé le « néoromantisme » structurel qui
Uimprégne, en s’arrétant sur ses valeurs constitutives : de son aspect fantastique et
macabre, qui découlerait d’Eminescu et de Bolintineanu et qui se matérialiserait méme
dans le coté érotique (Teutisan, 2005 : 204), jusqu’a l’aspect néoplatonicien. Nous
croyons toutefois que ’influence éminescienne ne se revéle pas seulement dans les
éléments macabres et dans l’atmosphére nocturne et fantastique. Elle se manifeste
aussi a travers des phénomeénes d’intertextualité explicite.

Radu Stanca, dans Resurectia baladei - I’article programmatique publié dans le cinquieéme
numéro de la Revista Cercului Literar (La Revue du Cercle Littéraire, mai 1945) - a vu
en Eminescu un véritable modeéle, surtout en ce qui concerne la deuxiéme modalité de la
ballade, définie par le cercliste comme « epos » ou « légende ». Selon ’auteur, dans U«
epos » ou « légende », I’anecdote dramatique n’est plus un simple prétexte. Il devient le
contenu essentiel tandis que ’état lyrique est filtré par ’élément narratif. Méme si cette
deuxiéme modalité posséde une charge épique plus grande, la présence du Je lyrique n’y
est pas totalement exclue. Elle est nécessaire, puisque c’est toujours le poéte qui raconte
’événement. Pour le cercliste, Luceafdrul d’Eminescu, tout comme les autres ballades du
poéte romantique, représenterait le modele le plus typique et achevé de cette deuxieme
modalité de la ballade (Stanca, 2000 : 112-113). Il s’agit d’un exemple tres pertinent,
puisque - comme U’observent Crohmalniceanu et Heitmann - « ’atmosphére fantastique,
les forces surnaturelles engagées dans U’action, la gradation dramatique, le style narratif,
le rythme flottant et les retours caractérisés par une solennité rhapsodique, sont tous
présents » (Crohmalniceanu, Heitmann, 2001 : 89). Selon les deux critiques, dans cette
perspective, méme des textes comme inger si demon, Fét-Frumos din tei, Cdlin, Crdiasa
din povesti et Strigoii, peuvent étre considérés comme complétement « balladesques ».

2. Une métamorphose « euphorioniste » de Luceafarul

Dans la poésie Luceafdr 1962 (Hypérion 1962), publiée pour la premiére fois dans la
revue Tribuna en 1962 et ensuite dans le volume posthume édité par Monica Lazar en
1980, on peut discerner de surprenantes références intertextuelles partielles avec le
chef-d’ceuvre éminescien cité par Radu Stanca dans Resurectia baladei :

S-a ivit in era noastra / Omul - pasare maiastra, / Vis de veacuri fara numar.../ lata-l : cu aripa
la umar / Sta pe virful unui munte / Gata spatiul sa-l infrunte, / Gata, ocolind prin lume, / Sa
desminta, sa razbune / Toti Icarii ce cazura / Din zenit, cu trupul zgura, / Fiindca au luptat
cu zeii / Sa dea sens inalt ideii. / Zburator cu negre plete / El preia stravechi stafete / Ce-au
trecut din om in om... / Un nou Euphorion / Care-a inviat pe stinca / Din caderea lui adinca /
Si-acum sta cu pieptu-n soare / Asteptind cu nerabdare, Ca sa zboare, sa tot zboare / Prin vami
interplanetare / Vrind sa duca-n cer mesajul / Si-a smuls de pe rani bandajul... / E inalt, frumos,
teafar, / Semintie de luceafar / Care n-o sa intoarca lumii / Chipul mort, ca fata lunii, / Ci din
contra, incalzind-o, / El va spune: ,,Taci oglindo, / Nu ma da de gol fecioarei / Care doarme lin si

133

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)




Synergies Roumanie n® 6 - 2011 pp. 131-143
Giovanni Magliocco

care-i / Prinsa-n somnul meu albastru / Coborit din noul astru / Astrul dragostei eterne / Cuibarit
la ea-ntre perne...“

(Il est apparu a notre époque / L’homme - oiseau enchanté / Réve de siécles nombreux... / Le voila :
Iaile a ’épaule / Il demeure sur le sommet de la montagne / Prét a affronter 'espace / Et, courant
le monde, / A démentir, & venger / Tous les Icares au corps de suie / Tombés du zénith, / Parce qu’ils
ont lutté contre les dieux / Pour donner a l’idée un sens élevé. / Démon ailé aux cheveux noirs /
Il saisit les anciens relais / D’homme en homme passés... / Un nouvel Euphorion / Qui de sa chute
profonde / Est ressuscité sur la roche / Maintenant il demeure la poitrine au soleil / En attendant
impatiemment de s’envoler / A travers des confins interplanétaires / Et en voulant porter aux cieux
le message / Il a enlevé de ses blessures les bandages... / Il est grand, sain et beau, / Semence
d’Hypérion / Qui ne tournera pas sur le monde / son visage mort, come la face de la lune, / Mais,
par contre, en le réchauffant / Il dira : “Tais-toi miroir, / Ne me dévoile pas a la vierge / Qui dort
tranquillement et qui est / Emprisonnée dans mon sommeil bleu / Descendu de |’astre nouveau /
L’astre de ’amour éternel / Niché chez elle parmi les coussins...”) (Stanca, 1980 : 303-304)

Dans cette poésie, qui jusqu’a présent n’a jamais attiré ’attention de la critique et qui
porte un titre explicitement éminescien, au théme moderne de la conquéte du cosmos
se superposent des mythes littéraires d’origine hétérogene : le mythe classique d’lcare,
le mythe éminescien du « zburator cu negre plete » et le mythe goéthien/cercliste
d’Euphorion.

Dans le cycle poétique Argonaut cosmic (Argonaute cosmique), dont Luceafdr 1962
fait partie, Radu Stanca transfigure en fait le réel a travers le recours a de grands
mythes, en particulier le mythe des Argonautes. A plusieurs reprises, ces mythes ont été
profondément modifiés et actualisés par le cercliste. Ici la modernisation n’intéresse
pas seulement le plan mythique, mais aussi le plan linguistique. Il y a des poémes ou
lauteur se réfere, par exemple, a la « paralaxa lunii » (« parallaxe de la lune ») ou aux
« muzici mari de ionosfere» (« grandes musiques de la ionosphére »). Radu Stanca a
tendance a créer des images originales, en utilisant des termes appartenants au lexique
de ’astronomie. Nous sommes slirement en présence du cycle le plus atypique de toute
sa production. En abandonnant partiellement le médiévisme « balladesque » avec tous
ses masques et tous ses oripaux, le poete célébre ici le vitalisme de ’homme moderne
et ses élans qui se concrétisent, a son époque, dans la conquéte des espaces cosmiques.

La premiére partie de la poésie se sédimente sur I’hypostase du conquérant spatial et
sur le motif du vol, comme ’annonce déja des le début la métaphore in praesentia du
deuxiéme vers « Omul - pasare maiastra » (« Homme - oiseau enchanté »). La référence a
’oiseau enchanté des légendes roumaines, charge ’image du conquérant, d’une valence
sacrée, miraculeuse et presque magique. D’ailleurs, en se configurant comme un nouvel
Icare qui devra venger tous les autres Icares tombés, le conquérant semble s’inscrire
dans un horizon chimérique. Dans la deuxieme partie, l'intertextualité avec la poésie
éminescienne s’incarne dans la citation « zburator cu negre plete » (<« démon ailé aux
cheveux noirs ») et donc dans le renvoi explicite au poeme Calin. D’une facon souterraine,
cette intertextualité insére dans la figure du conquérant cosmique un élément érotique,
totalement absent dans la premiére partie du poéme. Il s’agit d’un aspect qui va étre
développé surtout dans la séquence finale. Au « démon ailé aux cheveux noirs » se superpose
ensuite la figure du nouvel Euphorion, qui ressuscité de sa chute, attend de s’envoler « a
travers des confins interplanétaires », pour répandre dans le ciel « le message ».

134

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)



Les hantises d’'une « ame rétrospective ».
Réminiscences éminesciennes dans Luceafdr 1962 et Liliacul de Radu Stanca

Radu Stanca greffe sur le personnage éminescien, la figure goéthienne d’Euphorion, qui
a hanté et aimanté aussi la réflexion de Negoitescu. Rappelons que c’est de I’Euphorion
de Goethe, qu’est issu le concept cercliste de '« euphorionisme ». Théorisé par
Negoitescu avec ’apport de Radu Stanca et coagulé dans leur féconde correspondance,
'« euphorionisme » aurait di orienter les expériences artistiques du Cercle. Personnage
mythique du Faust Il (1832) de Goethe, Euphorion était le fils de Faust et d’Héléne.
Il avait hérité, de son peére, le dynamisme dionysiaque, U’élan vers U’infini, ’amour,
’action et, de sa mére, la beauté, le calme apollinien et l'ordre classique. Mais chez
lui, le prométhéisme faustien et le classicisme n’étaient pas harmonisés, a cause de la
prédominance de ’élément dionysiaque. Une nature déséquilibrée, qui a été la cause de
sa mort. En reprenant cette figure, lon Negoitescu a essayé, au contraire, de faire coexister
harmoniquement le faustien et 'apollinien, I’ordre hellénique et le dynamisme germanique.
Dans une lettre du 3 juin 1946, adressée a Radu Stanca, Negoitescu révéle que pour la
poésie cercliste, il désire proposer comme modele U’Euphorion « primordial ». Il s’agit du
personnage auquel Goethe avait songé au début : une figure « dans laquelle U'ordre, la
mesure, la régle grecque et le faustien, le romantique germanique, se sont parfaitement
harmonisés » (Negoitescu, Stanca, 1978 : 33). Nous pensons que Luceafdr 1962 s’insére dans
ce discours théorique et programmatique. En fait, il peut étre considéré comme la tentative
de réécrire le texte éminescien selon la perspective de ’« euphorionisme » cercliste.

Toutefois, nous constatons que méme chez U’Euphorion stancien, comme chez le
goéthien, les caractéristiques dionysiaques et faustiennes semblent prédominer : la figure
éminescienne du « zburator cu negre plete » ( « démon ailé aux cheveux noirs »), que
Stanca assimile au nouvel Euphorion, appartient au coté dionysiaque plutoét qu’au coté
apollinien. Le démon ailé stancien, tout comme U’Euphorion goéthien, est intimement
poussé vers ’infini par I’élan de la conquéte et par le désir de l’action et d’un amour
éternel. Son dynamisme se matérialise surtout dans le motif du voyage astral, vol extra-
terrestre qui ’amene « a travers des confins interplanétaires », probablement un motif
emprunté lui aussi a Luceafdrul. Dans la derniére partie de la poésie, Radu Stanca passe,
d’une fagon inattendue, du motif de la conquéte du cosmos et du voyage astral, au théme
érotique. Comme Luceafdrul, ’Euphorion de Stanca offre une incarnation de la beauté
masculine (il est « grand, sain et beau »). Nous observons toutefois des divergences
entre les deux figures, dévoilant des variations significatives par rapport a l’hypotexte
éminescien.

Les deux hypostases de Luceafdrul réalisaient une coincidentia oppositorum parfaite, parce
que les yeux de ['astre d’abord glacaient Catalina et ensuite la brllaient. Par contre, en ce
qui concerne le nouvel Euphorion, Radu Stanca nous révéle qu’il « n-o sa intoarca lumii /
Chipul mort, ca fata lunii, / Ci din contra, incalzind-o / El va spune: ,,Taci oglindo, / Nu ma
da de gol fecioarei / Care doarme lin si care-i / Prinsa-n somnul meu albastru / Coborit din
noul astru / Astrul dragostei eterne / Cuibarit la ea-ntre perne...“» (« ne tournera pas sur le
monde / Son visage mort, come la face de la lune, / Mais [..], par contre, en le réchauffant/
Il dira: “Tais-toi miroir, / Ne me dévoile pas a la vierge / Qui dort tranquillement et qui est/
Emprisonnée dans mon sommeil bleu / Descendu de 'astre nouveau / L’astre de ’amour
éternel / Niché chez elle parmi les coussins...” », Stanca, 1980 : 304 ). Méme dans les mots
prononcés par le nouvel Euphorion, nous remarquons des modifications profondes par rapport
a Luceafdrul. Le visiteur nocturne demande au miroir de ne pas dévoiler sa présence, alors
que dans le poéme éminescien le miroir ne se taisait pas mais était, au contraire, le medium
privilégié par lequel la princesse pouvait communiquer avec [’astre adoré.

135

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)




Synergies Roumanie n® 6 - 2011 pp. 131-143
Giovanni Magliocco

2. Liliacul et Strigoii : intertextualité, isomorphismes et divergences
2.1 Amours spectraux

Si Luceafdrul et Cdlin peuvent étre considérés comme les hypotextes de Luceafdr 1962, le
long poeme narratif Strigoii (Les vampires), appartenant au coté plutonien de la création
éminescienne, se configure comme U’hypotexte de Liliacul (La chauve-souris), une des
ballades les plus suggestives et commentées du cercliste. Le poéme Strigoii, on l’a vu,
a été inséré par Crohmalniceanu et Heitmann dans le groupe des textes éminesciens «
balladesques », grace a son atmospheére fantastique, a la présence de forces surnaturelles et
a la gradation dramatique (Crohmalniceanu, Heitmann, 2000 : 89). Sans doute aussi le décor
médiéval de Strigoii a-t-il fasciné Radu Stanca, par son pouvoir de déclencher les réveries
rétrospectives les plus intimes du cercliste. Liliacul appartient a la premiére modalité de
la ballade, la lamentatie (lamentation), formant un triptyque avec Seard medievald (Soir
médiéval) et La iubita moartd (A la bien-aimée morte). Les références intertextuelles
avec U’ceuvre d’Eminescu, en particulier avec Strigoii, ont déja été reconnues par certains
exegéetes (Gavril, 2003 : 35), méme si on ne les a jamais analysées a fond.

Dés la premiére strophe de Liliacul apparait le théme inquiétant du double, un des
mythes fondateurs de !"ceuvre éminescienne. L’auteur crée une comparaison bizarre
qui lie son Moi abyssal a un vieux landau ténébreux, en nous avouant que « Din cand in
cand din sufletul meu seara / Ca dintr-un vechi landou intunecos, / Un domn inalt, in
doliu, alb ca ceara, / Lang-un grilaj de poarta se da jos. » (« Le soir, de temps en temps,
du fond de mon dame / Comme d’un vieux landau ténébreux, / Un seigneur grand, en
deuil, blanc comme la cire / Descends a c6té d’une grille », Stanca, 1980 : 62). Dans
les strophes suivantes, le poéme prend aspect d’un véritable conte en vers, espace
fictionnel ou I’auteur décrit les actions nocturnes du seigneur mystérieux :

Isi scoate abatut din vesta cheia / Si, scirtiind, o-nvirte in zavor, / ingindurat se pierde-apoi pe-aleea
/ Ascunsa printre brazi nepasatori. / Cu ochii-ntredeschisi, intors in sine, / Obrazul pal, jobenu-n
miini, tacut, / Strabate-agale parcul cu ruine / Si pina-n fund castelul cunoscut. // Se urca-n turnul
vechi, mincat de vreme, /Si bate-ncet la usa cu scorpion, / Apoi, strivind paingii prinsi pe steme /
Patrunde trist si palid in salon. // Acolo sta-n tacere si asteapta / Ca o fantoma muta.

(Il enléve tristement la clef de son gilet / Et, en la faisant grincer, la tourne dans le verrou, /
Apres, il se perd pensif dans [’allée / Cachée parmi les impassibles sapins. / Les yeux entrouverts,
replié sur lui-méme, / Le visage pale, le haut-de-forme a la main, silencieux, / Il traverse
lentement le parc encombré de ruines/ Et, jusqu’au fond, le chateau connu. // Il monte dans
la tour ancienne, rongée par le temps, / Et il frappe doucement a la porte au scorpion, / Apres,
en écrasant des araignées accrochées aux blasons / Il pénetre, triste et pale, dans le salon. //
La-bas il attend silencieux / Comme un fantome muet.) (Stanca, 1980 : 62)

La structure diégétique de la ballade récrée une atmosphere spécifiquement fantastique
et troublante, typique du versant gothique et noir du Romantisme. A notre avis,
’apparition spectrale du « seigneur grand, en deuil, blanc comme la cire » partage, du
point de vue typologique, un isomorphisme profond avec la figure éminescienne d’Arald,
rappelant explicitement les caractéristiques vampiriques du roi des Avares, lors de sa
métamorphose en strigoi :

Dar noaptea se trezeste si tine judecata / Si-n negru-mbraca toate al noptii palid domn. // Un
obrazar de ceara parea ca poarta el, / Atat de alba fata-i s-atat de nemiscata, / Dar ochii-i ard

136

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)



Les hantises d’'une « ame rétrospective ».
Réminiscences éminesciennes dans Luceafdr 1962 et Liliacul de Radu Stanca

in friguri si buza-i sangerata, / Pe inima sa poarta de-atunci o neagra pata.

(Le soir, il se réveille et juge en seigneur, / Fait tout couvrir de noir, seigneur de nuit. // Et
son visage, couvert d’un masque en cire, parait, / Tant immobile se montre et d’une extréme
blancheur, / Il a le sang aux lévres et aux yeux l’ardeur, / Une tache s’est posée, noire, sur son
ceceur.) (Eminescu, 1994 : 112-115))

Dans Liliacul, comme dans Strigoii, la paleur du visage est rapprochée de la cire. Comme
’a suggéré Giséle Vanhese, dans une étude consacrée a l’autoportrait dans |’ceuvre
éminescienne, cette comparaison se révele beaucoup plus efficace que la comparaison avec
le marbre pour « susciter U’impression de “Unheimliche”», parce que « la cire donne une
illusion beaucoup plus grande de vie et I’“Unheimliche” s’insére toujours dans les interstices
de Uincertitude, en surmontant les limites entre vie et mort, animé et inanimé » (Vanhese,
2007 : 22). La figure du seigneur au visage de cire, qui s’installe dans cet espace diaphane,
hybride, suspendu entre la vie et la mort, est décrite par Stanca a travers un réseau
d’adjectifs et d’adverbes qui définissent, d’un coté, ses actions et, de [’autre, son caractére
et ses émotions. Lorsqu’il enléve la clef de son gilet, il est « triste » ; lorsqu’il se perd parmi
les sapins « impassibles », il est « pensif » ; ses yeux sont « entrouverts » et il est « replié
sur lui-méme»> ; il marche « silencieux », en traversant « lentement » le parc ; il frappe
« doucement » a la porte et, enfin, « il pénétre, triste et pale, dans le salon ». Ces images
nous trasmettent une sensation d’affliction, mais aussi de solennité et de lenteur rituelles,
atteignant leur apogée dans la comparaison finale, ou le seigneur, qui attend [’apparition
spectrale de sa bien-aimée, est comparé a un « fantome muet » :

Acolo sta-n tacere si asteapta / Ca o fantoma mutd, pina cind / Urcind agale treapta dupa
treapta / Si strabatind mormint dupa mormint // Apare ea, de dincolo de moarte, / Si vine-ncet,
alene, prin antreu / Ca, din neant chemata, sa ia parte / L-acest intim si funerar supeu.
(La-bas il attend silencieux / Comme un fantome muet / Jusqu’a ce qu’en montant lentement
une marche apres l'autre / Et en traversant un tombeau aprés 'autre // Elle apparaisse, de
l’autre coté de la mort, / Et, lentement, vienne par Uentrée / Appelée du néant, pour prendre
part / A ce souper intime et funébre.) (Stanca, 1980 : 62-63)

L’apparition de la femme est ’épiphanie diaphane d’un monde spectral et exsangue,
épiphanie dominée, elle aussi, par une lenteur rituelle et théatrale, qui nous permet
d’établir encore une similitude avec Strigoii. Nous pensons surtout aux vers ou la reine
Maria resurgit sous ’hypostase de strigoaicd : « Parea ca-n somn un inger ar trece prin
infern. // Privelistea se stinge. In negrul zid s-aratd / Venind ca-n somn lunatec, in pasuri
line, ea » (« C’était comme si un ange passait par les enfers. // La vision s’éteint. Dans
la muraille noire, / Comme endormie, se montre, en douce marche, elle », Eminescu,
1994 : 110-111). Dans Liliacul, la rencontre des deux revenants amoureux est caractérisée
par une atmosphére morne et cadavérique. Tous les deux ont un air ébahi et épuisé et
leur banquet est chargé d’un silence inquiétant : ils ne parlent pas, ils ne font aucun
geste, étant comparés a deux « statues blanches, sans tache », a deux « étrangers
muets et immobiles ». La paleur, le mutisme, la rigidité presque hiératique des amants
se matérialisent dans la comparaison avec la statue, sous laquelle se cache, en réalité,
’image troublante du cadavre, leur immobilité ne rassemblant pas a la fixité minérale des
statues, mais plut6t au rigor mortis des corps désormais trépassés.

Lorsque [’horloge marque solennellement minuit, « ces ombres mystérieuses et graves » se
lévent. La présence de I’ombre confirme "hypothése selon laquelle, comme chez Eminescu,
nous nous trouvons en face de deux revenants et d’un de leurs retours post mortem. On peut

137

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)




Synergies Roumanie n® 6 - 2011 pp. 131-143
Giovanni Magliocco

remarquer une autre référence intertextuelle avec le poeme Strigoii dans la séquence ou les
deux revenants amoureux s’ensevelissent sous la tour:

Si-n timp ce-ntreg castelul se-nfioara / De-un geamat surd, amar, icnit prin zid, / imbratisati cu dor
ei se strecoara / In cripta de sub turn, unde se-nchid... // lar muzici lungi de harpe, ca un vaer /
Se-aud atunci prin zidul greu, opac, / Pe cind la usa raclei joaca-n aer / Batind din aripi vesel un
liliac...

(Et tandis que le chateau entier frissonne / D’un gémissement venant du mur, amer et sourd /
Embrassés de désir ils entrent furtifs / Dans la crypte au-dessous de la tour, ou ils se renferment... //
Et a travers le mur lourd et opaque, / On entend de longues mélodies d’harpes, comme une plainte/
Tandis qu’une chauve-souris joue dans l’air / En battant joyeusement des ailes au couvercle du
cercueil.) (Stanca, 1980 : 63)

Nous discernons une similitude avec la partie finale du poeme éminescien, ou Arald et
Maria pétrifiés et fiancés par la mort, sont amenés par le cheval dans les entrailles de la
montagne pour s’y ensevelir définitivement. Toutefois on remarque ici aussi des divergences
emblématiques entre les deux poémes. Dans Strigoii, les revenants, occupés par leur
discours d’amour, sont surpris par la lumiére de ’aube ; ils se pétrifient et sont amenés par
le cheval dans la grotte qui s’ouvre dans le cceur de la montagne. Dans Liliacul, cet aspect
dramatique est totalement absent. A minuit, les amants descendent dans la crypte pour
y célébrer leurs noces dans la mort, mais il s’agit d’un geste habituel, quotidien, comme
s’il était accompli chaque nuit. Méme l’image finale, qui a captivé tant d’exegétes, de la
chauve-souris qui joue dans ’air en battant joyeusement des ailes, s’éloigne de la tension
qui régnait dans la sombre frénésie de la séquence finale de Strigoii.

2.2 Exorciser la mort

Dans cette image bizarre de la chauve-souris qui bat des ailes « joyeusement », nous
observons que la créature macabre, liée étroitement dans la littérature universelle aux
obscures légendes vampiriques, a été représentée d’une facon fortement euphémisée.
Dans ce processus, sa signification symbolique néfaste s’est totalement inversée, son
vol devenant joyeux. Cette euphémisation, qui charge la partie finale de la ballade
d’une valence grotesque et caricaturale, aurait été inconcevable dans le poéme
eminescien. La critique roumaine a souvent parlé d’une image comique qui dévoilerait
la distance lucide du Je lyrique de la matiére macabre et de la vision ténébreuse. Selon
Crohmalniceanu et Heitmann c’est comme si, a travers ’allégresse de la chauve-souris,
’auteur voulait souligner « avec une ironie de Witz romantique le paradoxe de la
situation » (Crohmalniceanu, Heitmann, 2001 : 114).

Nous croyons toutefois que ce renversement symbolique de [’animal nocturne posséde une
signification métaphorique encore plus abyssale. A notre avis, cette euphémisation n’est pas
la manifestation superficielle de Uesprit ludique et humoristique du cercliste. En réalité,
elle nous semble concrétiser la tentative d’exorciser la terreur éprouvée face a la mort, en
se configurant comme le désir de guérir toutes les obsessions thanatiques qui ont toujours
hanté le poéte et sa poésie. Si la chauve-souris représente « l’incarnation des peurs funébres
du poéte » (Felea, 2004 : 35), alors 'adverbe « vesel » (« joyeusement »), d’une facon
inconsciente, a pour but de rendre cette créature de la nuit inoffensive et de neutraliser
son aspect thanatique, en l’euphémisant et en la privant de tous ses attributs dysphoriques.
En représentant une incarnation occulte de la mort, une hypostase démonique caractérisée

138

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)



Les hantises d’'une « dme rétrospective ».
Réminiscences éminesciennes dans Luceafir 1962 et Liliacul de Radu Stanca

par des inclinations vampiriques et aggressives (Evseev, 1998 : 227-228), la chauve-souris est
une présence obsessive dans le bestiaire poétique stancien et se manifeste surtout dans les
textes qui visent a reconstruire fidélement un décor médiéval, voire gothique.

Dans Seard medievald (Soir médiéval), « toutes les chauves-souris restent les ailes en
bas » ; dans Nocturnd (Nocturne), « la chauve-souris leche dans le sommeil son aile » ;
dans Intoarcere (Retour), le chatelain - qui revient d’une facon menacante parmi
les vivants - est accompagné d’un vol de chauves-souris tandis que dans le délire
hallucinatoire de Regele visdator (Le roi réveur), la référence a la gale ajoute une
nuance tératologique a cette bizarre créature : « Liliecii prinsi pe ziduri si pe lemne /
Se scarpina sub aripi plini de riie » (« Les chauves-souris accrochées aux murs et aux
bois/Se grattent sous les ailes galeuses »). Le cercliste désire captiver les lecteurs
par les frissons d’un maléfice presque diabolique, ce qui indique qu’a un niveau plus
superficiel, la présence de la chauve-souris n’est qu’une nouvelle manifestation
étincelante du médiévisme maniériste de Stanca. En fait, la chauve-souris, comme
hypostase démoniaque, a eu surtout un réle central dans l’iconographie gothique. Dans
’iconographie romane, ’image du Diable était encore marquée par une contradiction,
parce que Satan possédait, comme les anges, des ailes d’oiseau. Souvent les artistes ont
essayé de supprimer ces derniéres traces divines, mais le Diable, étant un « prince de
air », perdait ainsi un des ses attributs fondamentaux (Baltrusaitis, 1993 : 155). Pour
cette raison on a attribué aux figures diaboliques des ailes de chauve-souris. Comme
’affirme Baltrusaitis dans son étude sur le fantastique dans l’art gothique :

C’est seulement en recevant des ailes de chauve-souris que leur image devient conforme a la fois
aux conventions de l’apparence physique et a la conception religieuse. Ailes d’oiseau de nuit,
avec la peau tendue sur 'ossature des dards, elles n’évoquent pas le Paradis mais répandent
’ombre des régions sinistres. (Baltrusaitis, 1993 : 155)

Dans Liliacul et, en général, dans toutes les poésies « néogothiques » de Stanca,
au-dessous de cette valence infernale et diabolique, se sédimente aussi une autre
signification qui s’enracine dans la psychologie abyssale du poéte. La chauve-souris
fascine Stanca, d’une facon morbide, non seulement parce qu’elle lui parle des
espaces chthoniens et infernaux, mais aussi parce qu’il s’agit d’une créature hybride,
suspendue entre deux royaumes. On connait bien, en fait, la fascination de ['auteur
de Corydon pour le régime de ’ambiguité et de "hybridisme, qui se manifeste méme
dans la prédilection anachronique pour le genre mixte de la ballade. Rappelons que
déja U’alchimie a exploité la nature hybride de la chauve-souris, en métamorphosant
cette créature chimérique dans une représentation occulte de l’androgyne (Chevalier,
Gheerbrant, 1982 : 220 ; Rusti, 2009 : 241-242). De plus, a cause de cet hybridisme, la
chauve-souris symbolise aussi un étre bloqué a la phase primordiale de son évolution
ascensionnelle, en restant gauchement suspendue entre le ciel et la terre, entre les
espaces ouraniens et les gouffres plutoniens. Il s’agit donc d’un oiseau manqué et
monstrueux qui n’a pas réussi a atteindre un stade supérieur (Chevalier, Gheerbrant,
1982 : 220). C’est pour cette raison que, dans son essai consacré a la psychanalyse de
[’air, Gaston Bachelard l’a située dans une position antithétique par rapport a |’« oiseau
bleu » qui est, par contre, une émanation du mouvement aérien :

Si la tendre lumiére et le mouvement heureux produisent vraiment, dans les réveries, le mouvement
bleu, 'aile bleue, ’oiseau bleu, inversement quelque chose de sombre et de lourd s’accumulera
autour des images des oiseaux de la nuit. Ainsi, pour beaucoup d’imaginations, la chauve-souris est

139

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)




Synergies Roumanie n°® 6 - 2011 pp. 131-143
Giovanni Magliocco

la réalisation du mauvais vol, d’un vol muet, d’un vol noir, d’un vol bas - anti-trilogie de la trilogie
shelleyenne du sonore, du diaphane et du léger. (Bachelard, 1943 : 96-97)

Dans cette perspective bachelardienne, la valeur profonde de ce processus
d’euphémisation est encore plus évidente, euphémisation qui, comme nous l’avons
montré, imprégne la ballade de Stanca. D’une fagcon surprenante, dans la vision de
Stanca, le vol de la chauve-souris n’est plus ni « mauvais», ni « muet », ni « noir », mais
devient paradoxalement « joyeux », rappelant plutot le vol de U’« oiseau bleu » que
Bachelard placait juste aux antipodes de la créature hybride.

2.3 Divergences et modifications du schéme archétypique

Dans Liliacul, I’esthétique de la mort coincide avec l’ars erotica. Les revenants s’unissent
dans la crypte ; comme dans la poésie romantique et décadente, Eros et Thanatos nous
semblent ici étroitement liés. Si ’on considére la ballade dans cette perspective, elle
va nous dévoiler d’autres isomorphismes avec Strigoii et, en méme temps, d’autres
modifications significatives. A notre avis, les deux poémes se sont coagulés autour du
méme scheme archétypique et symbolique bien que dans Liliacul, il ait été déguisé,
presque modernisé, a travers un réseau d’images de substitution.

Dans Strigoii, le roi Arald, aprés la mort de la reine Maria, se rend chez un mystérieux
magicien, un prétre de Zamolxis, pour lui demander de ressusciter la reine. Durant la
premiére chevauchée, le cheval n’entraine pas le roi Arald dans le royaume souterrain, mais
le conduit, a travers une parabole ascensionnelle, dans I’espace sacré ou le prétre demeure
pétrifié. Il s’agit d’un lieu qui nous est révélé, d’une facon graduelle, par les éléments qui
le constituent, imprégnés de résonances mythiques et symboliques : la forét, la montagne
et le dome en marbre noir, une grotte cachée dans les entrailles de la montagne. La forét
est, d’une facon cohérente, le premier de ces éléments puisque - comme Uaffirme Gilbert
Durand - tout lieu sacré commence toujours avec la « forét sacrée », qui est un centre
d’intimité tout comme la demeure, la grotte et la cathédrale (Durand, 1992 : 281). Le dome
de marbre noir est ainsi une cavité primordiale et, en méme temps, un temple mystérieux.
Comme U’a bien démontré Mircea Eliade, dans ses études sur ’espace sacré, le « temple »,
lié étroitement a la montagne sacrée, se configure comme un « centre », un Axis mundi
reliant le ciel, la terre et Uenfer, un lieu qui renferme « ’énergie de vie » et ou toute
création peut commencer (cf. Eliade, 1949 : 316-319 ; Eliade, 1969 : 24-30). Le dome de
marbre noir du poéme éminescien prend donc ’aspect d’une « grotte rituelle » qui, en
imitant le ciel nocturne, constitue une imago mundi, un univers miniaturisé « plus vaste,
plus complexe parce qu’il englobe plusieurs modalités d’existence (dieux, démons, esprits
des morts, etc.) » (Eliade, 1980 : 45). Et, en fait, c’est juste dans ce dome, cavité matricielle
et imago mundi, que la formule ésotérique (et alchimique !), prononcée par le prétre de
Zamolxis, ressuscite la reine Maria sous |’hypostase de strigoaicd.

Dans Liliacul, le seigneur pale et mystérieux est poussé par le méme désir d’Arald :
rencontrer sa bien-aimée et s’unir de nouveau a elle au-dela de la mort. Mais, bien que
la ballade de Radu Stanca soit toute imprégnée d’une atmospheére rituelle et solennelle,
elle est dépourvue de la signification initiatique et magique du poeme d’Eminescu.
Dans Liliacul, on percoit a tout moment les conséquences de la désacralisation et de la
démythification, qui se matérialisent dans la substitution des archétypes et des symboles
les plus archaiques et, donc, dans la présence d’un réseau symbolique plus moderne.

140

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)



Les hantises d’'une « dme rétrospective ».
Réminiscences éminesciennes dans Luceafir 1962 et Liliacul de Radu Stanca

A la place d’un cheval noir et d’une forét sauvage : un élégant et ténébreux landau et
un parc qui, bien qu’il soit encombrés de ruines, représente de toute facon un substitut
plus moderne et rationalisé de la forét, un espace « artificiel » particulierement cher
aux Symbolistes, plutét qu’aux Romantiques. Tandis que la tour, ou le seigneur monte
lentement afin de parvenir au salon pour jouir de ’épiphanie spectrale de la femme,
substitue, a notre avis, la montagne. D’ailleurs, la tour et I’escalier, étant eux-mémes,
tout comme la montagne, des représentations matérielle d’un Axis mundi, peuvent se
configurer comme les lieux d’une mystérieuse communication entre les trois royaumes
- le céleste, le terrestre et U'infernal - et, donc, comme des espaces propices aux
apparitions fantomatiques. Enfin la crypte, ou les revenants amoureux se renferment,
est homologue a la grotte ou Arald et Marie s’ensevelissent, accomplissant un regressus
ad uterum définitif, mort maternelle et, en méme temps, descente dramatique et
souterraine, catabase troublante vers un Au-dela chthonien.

Il nous semble alors évident que le scheme symbolique ternaire parc/tour/crypte sur
lequel la ballade Liliacul se fonde, s’est superposé au schéme forét/montagne/grotte,
en le substituant. Par sa projection d’un imaginaire beaucoup plus archaique, imprégné
de primitivisme, Strigoii nous parait plus proche des racines mythiques et magiques de
I’étre et de toutes leurs implications les plus secrétes ; son univers poétique appartient a
un Moyen Age ancestral et brumeux. Par contre, dans Liliacul, se manifeste une sensibilité
plus moderne. La ballade de Radu Stanca nous semble, en fait, une vision onirique, un
cauchemar pseudo-gothique situé dans un XIX¢ siécle imbibé d’un médiévisme maniéré.
Le schéme du poéme éminescien a donc subit un processus profond de modernisation,
mais aussi d’inévitable démythification.

3. Conclusions

Dans la poésie de Radu Stanca, l'intertextualité avec l’ceuvre éminescienne ne se
limite pas a Luceafdr 1962 et a Liliacul. Nous retrouvons des échos d’Eminescu, par
exemple, dans Galop in zori (Galop a [’aube), ou Radu Stanca développe le motif de la
chevauchée - exploité aussi dans la poésie Cavalcadd (Chevauchée) - en le croisant avec
le théme du strigoi. Ou, encore, dans Ca steaua polard (Comme [’étoile polaire), ou la
femme est comparée a une étoile dont la lumiére n’éclaire plus le chemin du poete,
en le chargeant plutoét d’un sucroit de ténébres, comme si la matiére sidérale avait
régressé a son stade primordial et chaotique de nigredo. Dans les vers qui expriment
cette obscurité oxymorique - « Lumina ta insa-mi intuneca drumul / Si sufletul tau, daca
este, ma-nghiata » (« Mais ta lumiére obscurcit mon chemin / Et ton ame, si elle existe,
me glace », Stanca, 1980 : 91) - U'intertextualité avec la thématique astrale, développée
par Eminescu dans Luceafdrul, nous semble, encore une fois, explicite.

La relation spécifique, qui s’établit entre la poésie de Radu Stanca et celle d’Eminescu,
dépasse pourtant ces précieuses réminescences que nous avons essayé de décrypter dans
les « hypertextes » stanciens. Comme nous l’affirmions au début de notre parcours, pour
le cercliste sibien, |’ceuvre du poete romantique n’a pas incarné seulement un modele,
elle lui a permis aussi ’acces a la spiritualité romantique abyssale. C’est dans cette
relation privilégiée avec Eminescu et dans la référence a la poétique du Romantisme
européen, que les hantises de I’« ame rétrospective » de Radu Stanca se sont épanouies
et consolidées. Pour cette définition d’« ame rétrospective », nous nous sommes inspiré
d’un poéme de Théophile Gautier, Le souper des armures, qui décrit, a notre avis, une

141

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)




Synergies Roumanie n°® 6 - 2011 pp. 131-143
Giovanni Magliocco

attitude proche, d’une facon surprenante, de celle que manifeste le cercliste :

Biorn, étrange cénobite, / Sur le plateau d’un roc pelé, / Hors du temps et du monde, habite / La
tour d’un burg démantelé. / De sa porte ’esprit moderne / En vain souléve le marteau. / Biorn
verrouille sa poterne / Et barricade son chateau. / [...] / Ame rétrospective, il loge / Dans son
burg et dans le passé ; / Le pendule de son horloge / Depuis des siécles est cassé. / Sous ses ogives
féodales / Il erre, éveillant les échos, / Et ses pas, sonnant sur les dalles, / Semblent suivis de pas
égaux. (Gautier, 1947 : 78-79)

Radu Stanca ne « loge »-t-il pas lui aussi, comme le Biorn de Gautier, dans son « burg
baladesc », totalement hors du temps et du monde, dans un passé auréolé d’une lumiere
mythique et féodale ?

Dans cette perspective, toute la poésie de Stanca ne représente pas seulement la tentative
d’exorciser ses hantises thanatiques, mais elle se propose aussi comme un éloignement de
la négativité et de la décadence de son temps. Il s’agit d’un mouvement qu’il actualise
en se dirigeant vers des époques désormais défuntes, mais qui revivent dans ses poemes.
Exotisme temporel, ou I’on peut entrevoir d’autres profondes similitudes avec la poétique
éminescienne et romantique. Toutefois, comme !’a observé d’une facon pertinente Calin
Teutisan, dans son étude de la ballade Seard medievald, bien qu’entre la « nostalgie
rétrospective » du cercliste « néoromantique » et celle d’Eminescu et des Romantiques,
on puisse discerner un isomorphisme profond, il existe indéniablement une divergence
essentielle qui éloigne la poésie stancienne de ses modéles romantiques et, en particulier,
de son modele éminescien. Si, chez Radu Stanca, la structure antithétique passé/présent
et la valorisation positive du passé s’est tout a fait conservée, en méme temps « la
conscience prisonniére dans un présent “barbare” ne se borne pas a la contemplation
élégiaque du passé illustre, avec le sentiment de sa perte définitive et l’angoisse de
’impossibilité de le récupérer, mais elle refait », comme dans Liliacul ou dans Seard
medievald, « les gestes consacrés a ce passé-la, en répétant, rituellement, ses rythmes,
et en le rendant ainsi présent » (Teutisan, 2005: 207).

Bibliographie
Bachelard, G., L’air et les songes, Essai sur [’imagination du mouvement, Paris, José Corti, 1943.

Baltrusaitis, J., Le Moyen Age fantastique. Antiquités et exotismes dans [’art gothique, Paris,
Flammarion, 1993.

Brunel, P., Mythocritique. Théorie et parcours, Paris, P.U.F., 1992.

Chevalier, J., Gheerbrant, A., Dictionnaire des symboles. Edition revue et augmentée, Paris,
Laffont/Jupiter, 1982.

Crohmalniceanu, O. S., Heitmann, K., Cercul Literar de la Sibiu si influenta cataliticd a culturii
germane, Bucuresti, Editura Universalia, 2001.

Durand, G., Les structures anthropologiques de ’imaginaire, Paris, Dunod, 1992.
Eliade, M., Traité d’histoire des religions, Paris, Payot, 1949.

Eliade, M., Le mythe de [’éternel retour, Paris, Gallimard, 1969.

142

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)



Les hantises d’'une « ame rétrospective ».
Réminiscences éminesciennes dans Luceafdr 1962 et Liliacul de Radu Stanca

Eliade, M., De la Zalmoxis la Genghis-Han. Studii comparative despre religiile si folclorul Daciei si
Europei Orientale, Bucuresti, Editura stiintifica si enciclopedica, 1980.

Eminescu, M. , Poezii. Poésies. Traducere de E. Isanos, Bucuresti, Editura Libra, 1994.

Evseev, |., Dictionar de magie, demonologie si mitologie romdneascd, Timisoara, Editura Amarcord,
1998.

Felea, A., Radu Stanca. Elemente ale unei biografii interioare, Brasov, Editura Universitatii
»Iransilvania”, 2004.

Gautier, T., Emaux et camées. Introduction de J. Pommier. Notes et lexique de G. Matoré, Lille/
Genéve, Giard/Droz, 1947.

Gavril, G., De la ,,Manifest” la ,,Adio, Europa!”. Cercul Literar de la Sibiu, lasi, Editura Universitatii
»Alexandru loan Cuza”, 2003.

Micu, D., « Joc si constructie », in Limbaje moderne in poezia romdneascd de azi, Bucuresti,
Editura Minerva, 1986.

Negoitescu, I., « Prefata », in R. Stanca, Versuri, Bucuresti, Editura Pentru Literatura, 1966.
Negoitescu, |., Stanca, R., Un roman epistolar, Bucuresti, Editura Albatros, 1978.
Negoitescu, |. Despre E. Lovinescu, Pitesti, Editura Paralela 45, 1999.

Rusti, D., Dictionar de teme si simboluri din literaturd romadnd, lasi, Polirom, 2009.

Stanca, R., Versuri. Edition soignée, préfacée, notes et commentaires de Lazar, M., Cluj-Napoca,
Editura Dacia, 1980.

Stanca, S., Aquarium, Eseuri programatice. Sélection des textes et avant-propos de I., Vartic.
Edition soignée par M. Petreu, Cluj-Napoca, Editura Biblioteca Apostrof, 2000.

Teutisan, C., « Radu Stanca, Stefan Aug. Doinas, Favorizarea conventiei », in Eros si reprezentare.
Conventii ale poeziei erotice romdnesti. Préfacée par |. Pop, Pitesti, Editura Paralela 45, 2005.

Vanhese, G., « Sotto il segno della bellezza tenebrosa. Cdlin e Luceafdrul di Mihai Eminescu », in
G. Vanhese (éd.), Eminescu plutonico. Poetica del fantastico, Rende, Centro Editoriale e Librario -
Universita degli Studi della Calabria, 2007.

Vartic, |., Radu Stanca, Poezie si teatru, Bucuresti, Editura Albatros, 1978.

143

BDD-A2330 © 2011 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:11:09 UTC)



http://www.tcpdf.org

