
 

717 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

IONESCO AND THE EMPTY SPACE 
 

Deak Julia 
PhD Student, University of Bucharest 

 

 

Abstract: Eugen Ionesco's works reflect the existence caught between "Α and Ω". Nothing 

immutable, nothing redundant and nothing permanent but constant appearance. What is 

Ionesco trying to overcome? The empty space.  The ontological abyss is felt as an acute sense of 

alienation  which leads to  inadequacy. The absurd arises through the lenses of an aesthetic 

ontology.  In the background of a crisis, instability and perpetual change of forces man 

becomes disoriented and anguished. The heroes of the modern farce behave discontinuously 

expressing reification, mental and verbal clichés. In a chaotic world generated by an acute lack 

of meaning, in the absence of an axis mundi, without the promise of the Paradise the modern 

individual must face the absence. Hence the need to return to the myth. But is that enough in 

order to deal with Ŗthe twilight of the Idolsŗ? 

 

Keywords: empty space, onthos, modernity, reification, melancholy, derision, absurd 

 

 

În opera lui Eugen Ionescu antagonismele reflectă existența situată între „Α și Ω‖. Nimic 

imuabil, nimic permanent printre aparențe constante. Ce a încercat Ionescu să depăşească? 

Spaţiul gol.  Capitolul intitulat Modernitate, Moartea lui Dumnezeu şi utopie, din volumul Cinci 

feţe ale modernităţii a lui Matei Călinescu analizează relaţia dintre ideea de modernitate şi 

creştinism.  Autorul vorbeşte despre „mitul morţii lui Dumnezeu‖, care în realitate nu ar fi 

altceva decât „un rezultat al negării de către Creştinism al timpului ciclic, cel caracteristic 

culturii antice în favoarea unui timp linear şi ireversibil – axa istoriei – care conduce către 

eternitate.
1
   

Autorul reproduce un fragment în care scriitorul Octavio Paz afirma:„Moartea lui 

Dumnezeu (…) nu este filozofică, este religioasă: din punctul de vedere al raţiunii, Dumnezeu 

ori există, ori nu există. Dacă există, nu poate muri; dacă nu există, cum poate muri cineva care 

nu a existat niciodată? Acest raţionament însă este valabil numai din perspectiva monoteismului 

şi a timpului rectiliniu şi ireversibil din Occident. Cei vechi ştiau că zeii sunt muritori; ei erau 

manifestări ale timpului ciclic şi, ca atare, prindeau viaţă din nou şi mureau din nou…Dar 

Cristos a venit pe lume doar o singură dată, căci fiecare eveniment sacru din istoria 

creştinismului este unic şi nu se repetă (…) În limitele concepţiei despre timp ca progresie 

lineară şi ireversibilă, moartea lui Dumnezeu este de negândit pentru că Moartea lui Dumnezeu 

deschide porţile incertitudinii şi iraţionalităţii. Există un dublu răspuns la aceasta: ironia, 

umorul, paradoxul intelectual; şi de asemenea, paradoxul poetic (…)‖
2
 

De maximă relevanţă în ceea ce priveşte conştiinţa contradictorie a timpului şi a situării 

Divinităţii pe această axă în modernitate este articolul lui Jürgen Habermas, „Ernst Bloch – un 

romantic marxist‖ în care se precizează că: 

                                                
1  Matei Călinescu: Cinci feţe ale modernităţii, Editura Univers, Bucureşti, 1995 p. 62 
2 Idem 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:05:53 UTC)
BDD-A23213 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

718 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

  „Dumnezeu a murit, dar amplasamentul său i-a supravieţuit. Locul în care omenirea şi 

i-a imaginat pe Dumnezeu şi pe zei(…) a rămas un spaţiu gol.‖
3
 

Într-un spaţiu gol, timpul obiectiv, diacronic, se situează într-o opoziţie ireconciliabilă 

cu durée - „durată  personală, subiectivă şi imaginativă, timp personal creat de evoluţia sinelui‖ 

–la care face referire Matei Călinescu în Cinci feţe ale modernităţii.  

 Abisul ontologic, golul resimţit creează un profund sentiment al alienării şi inadecvării. 

Privind lumea prin lentilele unei estetici ontologice ia naştere absurdul. Modernitatea estetică – 

afirmă  autorul mai sus menţionat – îşi dezvăluie motivele profundei sale vocaţii a crizei  tocmai 

în conflictul dintre timpul rectiliniu şi durée: „produsă fiind de sinele izolat, ca o reacţie la 

timpul deacralizat – şi, prin acesta, dezumanizat – al activităţii sociale, conştiinţa timpului 

subiectiv (…) este şi ea lipsită de atari justificări.   

Cealaltă modernitate, cea burgheză, a pierdut după declinul religiei orice justificare 

metafizică sau morală (…) Rezultatul final al ambelor modernităţi pare să fie un acelaşi 

nelimitat relativism‖
4
 

Pe un fundal marcat de criză, instabilitate şi schimbare perpetuă a raportului de forţe, 

omul devine dezorientat şi angoasat. Astfel, eroii farsei moderne manifestă un comportament 

discontinuu exprimat prin reificare, automatizare, clişee mentale şi verbale. Gesturile lor 

trădează vidul ontologic iar vorbirea trădează compromiterea funcţiei de comunicare a 

limbajului. Vorbirea fără conţinut şi logică, trimite la precursorul absurdului, la Caragiale, iar 

Mircea Iorgulescu în  Marea trăncăneală afirmă că vorbirea fără noimă, „trăncăneala‖ e tocmai 

„spaţiu al libertăţii‖ personajelor.  

În concordanţă cu această formă de libertate prin limbaj sunt şi personajele ionesciene 

cărora le este permis să vorbească necenzurat, fără sens, fără vreo finalitate. Personajele vorbesc 

pentru a trăi și trăiesc prin faptul că vorbesc. Eroul absurd trăieşte concomitent înafara timpul 

ciclic şi dincolo de cel linear al tradiţiei iudeo-creştine ce „permite conceperea timpului ca 

având un sens şi o direcţie‖
5
Drept urmare, proliferează „criza religiei ce dă naştere unei religii a 

crizei (…) deoarece în general, modernitatea, chiar dacă a încercat,  nu a reuşit să suprime 

nevoia şi imaginaţia religioasă a omului.
6
  

    Potrivit lui Roger Bastide :  „Miturile sunt ecrane pe care se proiectează angoasele 

colective‖
7
 Eugen Negrici arată că:   „[…] Mitul este simplificator, integrator şi ordonator, fiind 

în măsură să restructureze mentalul. Mitul are – ca să spunem aşa – un rol gnoseologic: el 

impune faptelor o ordine şi un înţeles, dându-ne şansa de a ieşi, printr-o iluzie din disconfortul 

şi spaima incomprehensibilului. Ne ajută să avem certitudini, să ne recâştigăm coerenţa (…)‖
8
 

 În acelaşi context, autorul aduce în discuţie un aspect esenţial, acela că în majoritatea 

cazurilor, procesele mitogenetice se declanşează în momentele resimţite drept critice. În 

concluzie, întoarcerea la mit are loc preponderent în perioade de dezechilibru şi de criză. Într-un 

prezent haotic generat de o lipsă acută de semnificaţie, în lipsa un axis mundi care ordonează şi 

conferă echilibru, fără nucleul în jurul căruia odată gravitau sensurile şi fără promisiunea 

Paradisului, Omul modern se confruntă cu absenţa. 

 De aici nevoia de întoarcere către mit, ca „realitate‖ ultimă: „A fost o vreme foarte 

îndepărtată, când lumea îi părea omului atât de încărcată de semnificaţii încât el nu mai avea 

                                                
3 Op. cit. p. 65 
4 Idem 
5 Gianni Vattimo, Cuvinte şi lucruri. p.205 
6 Op. cit. p. 63 
7 Roger Bastide: Le rêve; le transe et la folie, Flammarion, Psychologie et psychanalise, 1972 
8 Idem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:05:53 UTC)
BDD-A23213 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

719 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

timp să-şi pună întrebări, într-atât de spectaculoasă era manifestarea. Lumea întreagă era ca un 

teatru în care elementele, pădurile, oceanele şi râurile, munţii şi câmpiile, tufişurile şi fiecare 

plantă jucau un rol pe care oamenii încercau să-l înţeleagă, pe care încercau să-l explice, pentru 

care dădeau o explicaţie. Dar explicaţiile contau mai puţin: ceea ce era esenţial, ceea ce era 

satisfăcător era evidenţa prezenţei zeilor, era plenitudinea, peste tot doar glorioase epifanii. 

Lumea era încărcată de sens. (…)Începând din ce moment zeii s-au retras din lume, începând 

din ce moment imaginile şi-au pierdut culorile? Începând din ce moment lumea s-a golit de 

substanţă, începând din ce moment semnele n-au mai fost semne, începând din ce moment a 

avut loc ruptura tragică, începând din ce moment am fost abandonaţi nouă înşine, adică: 

începând din ce moment zeii n-au mai vrut să dea spectacolul, începând din ce moment nu ne-

au mai vrut ca spectatori, ca participanţi? Am fost abandonaţi nouă înşine, singurătăţii noastre, 

fricii noastre şi întrebarea s-a născut. Ce e lumea aceasta? Cine suntem‖
9
 

 Gol vs. Plenitudine, în contextul pierderii identităţii şi a eludării sensurilor, o nouă 

opoziţie care apare pe fundalul incerititudinii generatoare de criză şi angoasă, anxietate şi 

melancolie. Melancolia este un simptom pregnant al personajelor lui Ionescu, având profunde 

implicaţii psihanalitice. Lucrarea Saturn and Melancholy de Raymond Klibansky, Erwin 

Panofsky şi Fritz Saxl  evocă locul deţinut în antichitate de melancolie în rândul celor patru 

umori din medicina greacă: umoarea melancoliei –cea a bilei negre (atra bilis) este juxtapusă 

umorii sanguine, celei colerice şi celei flegmatice. 

 Autorii realizează o paralelă ce trimite la corespondenţe cosmice, timp şi vârste, căci, 

obsearvă autorii –potrivit textelor antice „melancolia imită pământul, este în creştere toamna, 

predomină la maturitate‖
10

 

Majoritatea personajelor lui Ionescu sunt personaje aflate la maturitate biologică, dar 

indiferent de vârstă sau sex, toate poartă „stigmatul‖ unui exces de corporalitate. Corpul  suscită 

pulsiuni contradictorii având în centru libidoul. Instinctele primare reprezentate: setea şi 

foamea, frica, dorinţa sexuală, toate sunt mărci ale abisului ameninţător al ontosului ponderos 

ce se opun antagonic diafanului şi spiritualizării.  

Melancolia este consecinţa tăcereii Divinităţii. Un aspect important, evocat de Paul 

Ricoeur în Memoria, Tradiţia, Uitarea, este acela că:„Melancolia culminează cu ambivalenţa iar 

(...) depresia şi anxietatea devin simptome marcante‖
11

 ale acesteia. Prin joncţiunea dintre 

melancolie şi eroii tragici din antichitate apare în romantism ideea de geniu iar în Renaştere 

apare conceptul de „melancholia generosa‖
12

 

Ricoeur realizează o hermeneutică a ideii de melancolie, a cărei resorturi le intuieşte în 

termenul acedia, sau „tentaţia de a te complace în tristeţe‖
13

 – un fel de lene, oboseală şi 

dezgust. Acedia este „boala‖ ce contaminează rând pe rând personajele dramelor lui Ionescu. 

Drept urmare, interogaţia lui Ricoeur devine perfect legitimă:  

„Nu se complace acedia tocmai în acea tristeţe a memoriei meditative, în acel mod 

specific al finitudinii devenită conştientă de sine? Nu este oare o astfel de tristeţe fără cauză 

înrudită cu boala-de-moarte a lui Kierkegaard, acea rudă a disperării sau mai degrabă, cum 

sugerează Gabriel Marcel, a nesperanţei?
14

  

                                                
9 Eugène Ionesco: Note şi contranote, 1992,  p. 55-56 
10 Raymond Klibansky, Erwin Panofsky şi Fritz Saxl: Saturn şi Melancolia, Editura Polirom, Iaşi 2002 
11 Paul Ricoeur, Memoria, Tradiţia, Uitarea, Amarcord, Timişoara, 2001  p. 96 
12 Raymond Klibansky, Erwin Panofsky, Fritz Saxl: Saturn şi Melancolia, Editura Polirom, Iaşi 2002  p. 241 
13 Paul Ricoeur: Memoria, Istoria, Uitarea, Amarcord, Timişoara, p.96 
14 Op. cit. p. 98 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:05:53 UTC)
BDD-A23213 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

720 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

Personajele ioneciene au vocaţia „nesperanţei‖ conjugate cu sentimentul absurdului. 

Comportamentul, gestica şi limbajul acestora nu reflectă realitatea ci o viziune, una caricaturală 

şi parodică ce demonteză clişeele existenţei.   Niciun  artificiu nu  e capabil să elibereze 

conştiinţa de tirania mecanismului ce opune contrapuctic, oricărui început, sfârşitul.  

Totuşi,  Ricoeur reperează panacee utilizate în diacronie, pornind de la tradiţia medicală, 

până la cea literară: „Printre aceste remedii se află veselia, umorul, speranţa, încrederea şi 

chiar...munca‖
15

 

Autorii lui Saturn and Melcholy, apreciază Paul Ricoeur, au sesizat corect „elogiul unei 

dispoziţii contrastante (...)dialectice, în care în poezia lirică de la sfârşitul evului mediu şi al 

Renaşterii, de la Milton şi sonetele lui Shakespeare, până la Keats, „Delight îi răspunde lui 

Melancholy‖ sub auspiciile frumuseţii‖
16

 

Un pas înainte îl face Jean Starobinsky cu La Mélancolie au miroir. Trois léctures de 

Baudelaire și chiar ultimele sonate ale lui Beethoven ce evocă un concept cheie: „sublimarea‖ 

sau „tristeţea sublimată‖.  

Tristeţii sublimate, Eugen Ionescu îi juxtapune și îi opune tristeţea-deriziune deoarece 

lumea sa era golită de substanţă. Se confruntase deja cu „amurgul Idolilor‖
17

 

 

Bibliografie primară:  

IONESCU, Eugen:  Teatru, vol. I-XI, Editura Humanitas, Bucureşti, 2003-2010 

IONESCU, Eugene: Note şi contranote, Editura Humanitas, Bucureşti, 1992 

 

Bibliografie secundară: 

BASTIDE, : Le rêve; le transe et la folie, Flammarion, Psychologie et psychanalise, 

1972 

CĂLINESCU, Matei: Cinci feţe ale modernităţii, Editura Polirom, Bucureşti 2005 

KLIBANSKY, Raymond, PANOFSKY, Erwin, SAXL, Fritz : Saturn and Melancholy 

NIETZSCHE, Friederich: Amurgul idolilor, Humanitas, Bucureşti, 2012 

RICOEUR, Paul: Memoria, Istoria, Uitarea, Editura Amarcord, Timişoara, 2001 

VATTIMO, Giani: Sfârşitul modernităţii. Nihilism şi Hermeneutică în cultura 

postmodernă. Editura Pontica, Constanţa, 1993 

                                                
15 Idem 
16 Ibidem 
17 Friedrich Nietzsche, Amurgul idolilor, Humanitas, Bucureşti, 2012 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:05:53 UTC)
BDD-A23213 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

