
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 8/2016 

 

52 

 

INSTANCES OF THE EPIC IN THE RELIGIOUS POEM 
 

Mioara Mocanu 
Assoc. Prof., PhD, “Gh. Asachi” Technical University of Iași 

 

 

Abstract: The starting point of this paper is an idea stated by Novalis in one of his fragments 

of Allgemeines Brouillon, according to which the fairy tale would be the canon of poetry.  

Our undertaking consists in a heroic reading, in terms of the actantial model of A. J. 

Greimas, of the religious poem, ŖChant XVŗ, signed by the same author.  

Such a reading hypothesis would allow us to check the Ŗtruthŗ of Novalis postulate, one the 

one hand, and to recompose one of the possible stories which in-form the poetical structure of 

the two quatrains dedicated to Mary, on the other hand. 

 

Keywords: religious poem, heroic reading, actantial model, poetical structure, symbolic 

narration 

 

 

Demersul nostru hermeneutic se srijină pe modelul actanțial dezvoltat de Greimas [1] 

și are drept suport textual Cântecul XV aparţinând (pre)romanticului german Friedrich von 

Hardenberg (1772-1801), cunoscut cititorilor sub pseudonimul Novalis [2]. Din punct de 

vedere tematic, Cântecul XV face parte ca şi Cântecul XIV din acelaşi ciclu, „Cântece 

religioase‖ (Geistliche Lieder), scris între anii 1799-1800. Fiind închinate Fecioarei Maria, 

Marea Mijlocitoare între Om şi Divinitate, ambele poeme au la bază vocaţia educării (a 

desăvârşirii) şi a «magnificării», corespunzătoare unor funcţii spirituale precise, care au fost 

exercitate în spațiul de cultură european începând cu Evul Mediu până în epoca romantică dar 

și dincolo de ea. După o mărturie lăsată de câțiva dintre prietenii poetului (fraţii Schlegel, 

Caroline Schlegel, Schelling), Hardenberg ar fi conceput unele dintre Cântecele sale 

religioase după ce ar fi contemplat la Dresda chipul Maicii Domnului în pictura lui Rafael. Ca 

promotor al «revoluţiei romantice», Novalis este unul dintre poeții care au instaurat adevăratul 

lirism în poezia europeană, de factură filosofic-religioasă, mistică. Situându-se pe o poziţie 

diferită față de poezia religioasă a lui Klopstock sau a lui Lavater, intenţia lui Novalis a fost 

aceea de a crea un creştinism poetic, ca operă de artă a unui «eu spiritual». Convingerile sale 

în această privinţă s-au materializat în eseul Christenheit oder Europa (1799, HKA III, 507-

524), a cărui idee centrală este apelul autorului la unitate întru creştinism a tuturor statelor 

europene, pornită din marele gând ecumenic al edificării unei adevărate Biserici universale. 

Noua Europă a lui Novalis însemna, după cum afirmă N. Râmbu [3], « o uniune de state ale 

Europei, dar nu în sens administrativ, ci organic » (p. 111), din perspectiva unui « unui 

creștinism aplicat, viu » (Novalis).  

 Pornind de la postulatul că tipologiei operelor trebuie să-i corespundă o tipologie a 

lecturilor, vom încerca să răspundem unei „provocări‖ lansate de Novalis însuşi, în opinia 

căruia basmul ar fi „canonul poeziei‖: « Basmul este întrucâtva canonul poeziei. Tot ce e 

poetic trebuie să fie ca în basme. Poetul adoră hazardul. » (Novalis, HKA III, 449/ 940). 

Incitaţi de acest gând, pe care l-am aflat într-una din însemnările lui Hardenberg asupra 

poetologiei din Allgemeines Brouillon, ne propunem o analiză din perspectivă naratologică, 

având ca temei teoretic modelul actanţial greimasian, pentru a vedea în ce măsură o atare 

schemă verifică postulatul novalisian. Cercetările asupra narativităţii, asupra structurilor 

povestirii au condus la conceperea personajelor drept actanţi sau forţe care acţionează, după 

modul în care ele se înscriu în fabulă, fiecare devenind suport şi vector al acestor forţe.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

53 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

 1. Scurtă prezentare a modelului actanţial după Greimas 

Modelul actanţial mitic al lui Greimas, prezentat în Sémantique structurale (capitolul 

13), a avut ca punct de plecare analiza de tip funcţional, introdusă de adepţii formalismului 

rus, interesaţi să descopere universalii ale povestirii, şi în special funcţiile desprinse de 

Vladimir Propp [4] dintr-un vast corpus de basme ruseşti (pp. 80-84). Am ales să aplicăm, cu 

titlu de ipoteză, modelul greimasian, foarte operaţional, în primul rând, graţie simplităţii sale.  

Degajând mai net primatul structural al relaţiei faţă de termenii ei, semanticianul 

francez a rafinat, în lucrarea citată mai sus, schema tripartită utilizată de francezii Tesnière şi 

A. Martinet, anume agent vs pacient vs beneficiar. Pornind de la metafora teatrală, Tesnière 

defineşte, după cum se ştie, noţiunea gramaticală de actant sintactic pentru a reorganiza şi 

generaliza sferele de acţiune ale lui Propp într-o schemă strict calchiată pe sintaxa frazei: 

Destinator----------------------Obiect--------------------Destinatar 

axa cunoaşterii   axa voinţei 

axa puterii 

Adjuvant------------------------Subiect------------------Opozant 

Fiecare din cele şase categorii cuprinse în model este un actant, o funcţie sintactică, în 

sensul unei relaţii pur formale, fără conţinut, fără predicat necesar, dar care trimite la o clasă 

de actori posibili. Spre deosebire de sfera de acţiune proppiană, modelul greimasian revelă, 

sub aparentul statism al actanţilor, substituirile, lipsurile şi saturările. Această schemă întretaie 

pur şi simplu cele trei relaţii identice, presupuse a structura sensul oricărei fraze (complement 

direct, atribut, circumstanţial) şi orientarea fiecărei povestiri (dorinţă, comunicare, putere). 

Totul se bazează, în consecinţă, pe o ipoteză ce restrânge relaţiile umane la trei tipuri de 

raporturi, iar povestirea la istoria unei căutări. Schema descrisă are la bază o structură 

paradigmatică elementară a semnificaţiei care nu se confundă cu realizarea sa într-un text, 

unde fiecare rol este deţinut de unul sau mai mulţi actori („personaje‖ umane, animale, idei 

etc); însă la fel de posibil este ca unul și acelaşi actor să deţină mai multe roluri (de ex. 

destinator, destinatar, subiect) sau alternativ (trădătorul, bunăoară), sau chiar să apară într-un 

alt rol decât al său (spionul, falsul prieten etc). Greimas a propus repartizarea celor şapte 

personaje ale lui Propp în şase poli actanţiali dependenţi de trei axe sau relaţii, după cum 

urmează: 

   Axa dorinţei (a vrea) sau a căutării: Subiect - obiect de valoare 

   Axa comunicării (a şti): Remitent - (Subiect-Obiect) - Destinatar 

 Axa luptei (a putea): Adjuvant - (Subiect-Obiect) - Opozant 

 Obiectul dorinţei ca axă principală a modelului este vizat de un subiect şi situat ca 

obiect de comunicare între un Destinator şi un Destinatar, dorinţa Subiectului fiind modulată 

de proiecţiile Adjuvantului şi ale Opozantului. Relaţia dintre Subiect şi Obiect este aşadar una 

de ordin teleologic şi corespunde unui enunţ modal fundat pe categoria a putea/ a şti. La nivel 

imanent, el comportă învestirea semică a dorinţei ce se transformă, la nivelul manifestat al 

funcţiilor, în căutare.  Categoriile principale care permit articularea modelului actanţial sunt 

comunicarea (C) şi contractul (A); ele oferă posibilitatea interpretării unei povestiri în 

formatul unei structuri acronice simple: A vs non-A /C vs non-C. Sub aspect diacronic, 

povestirea poate fi considerată drept o secvenţă compusă dintr-o încercare unde implicaţi sunt 

actanţii şi categoriile care au permis articularea modelului actanţial și care îşi găsesc, la rândul 

lor, în încercare, echivalenţii. Cuplul funcţional F manifestă opoziţia de forţe ale adjuvantului 

şi opozantului sub forma luptei. Consecinţa c reprezintă dobândirea de către subiect a 

obiectului dorinţei.  

 După modelul proppian de interpretare a basmului, Greimas oferă o tipologie a 

încercărilor (idem, p. 78), potrivit funcţiei fiecăreia în economia generală a povestirii. 

Încercările pot fi calificante (receptarea adjuvantului), hotărâtoare (lichidarea lipsei), 

glorificante (cele care impun dezvăluirea şi recunoaşterea naturii adevărate a eroului). Dacă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

54 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

avem în vedere structura religioasă a poemului novalisian, încercările, fiind subsumate unui 

model al comunicării mistice, reprezintă în parte un transfer de obiecte de ordin semiotic 

(mesajul), energetic (obiectul-vigoare) si axiologic (Binele). Secvenţa iniţială corespunde 

alienării, iar cea finală, reintegrării. Rostul încercărilor prin care trece eroul constă în 

anularea efectelor nefaste ale alienării, care nu e decât rezultatul nerespectării ordinii stabilite 

într-o lume dominată de haos, ceea ce presupune preexistenţa unei lumi „ordonate‖ de forţa 

legii, în care eroul doreşte să se reintegreze. 

 

2. O analiză a Cântecului XV din perspectivă naratologică 

 Faţă de poezia modernă care tinde spre realizarea unui discurs non-evenimenţial, 

poemul romantic privilegiază evenimentul şi respectă, până la un punct, linearitatea 

ineluctabilă a timpului, trama narativă şi implicit caracterul referenţial al timpului, datorită 

faptului că mizează pe o imagine a lumii întemeiată pe mimesis. Este vorba însă despre un 

mimesis care nu se doreşte a fi oglindire a realităţii cotidiene curente, ci una a trăirilor nobile, 

ardente. Conţinutul tematic învestit în Cântecul XV, scris la timpul prezent, este aşteptarea 

febrilă a revelării adevăratului chip al Mariei, este căutarea unui eu care încearcă « un 

presentiment al invizibilului în sensibil», dacă ar fi să apelăm la o expresie concisă, furnizată 

de Alfred Biedermann [5], prin care poetul Ludwig Uhland vrea să propună, într-o scriere 

despre romantism, cu titlu omonim, o definiție a acestui curent literar (p. 102). În poem, 

căutarea este materializată verbal prin prezenţa în plan retoric a hiperbolei „te văd în icoane 

mii‖ ce trimite la intensitatea patetică a evenimentului, dar şi la o implantare în trecut, privirea 

chipurilor Fecioarei incluzând parcursul iterativ al actului vederii/ rugăciunii. Prezenţa 

numelui circumscrie obiectele observate unei clase determinate, sugerând atât interesul 

observatorului pentru divin, cât şi apartenenţa sa la o categorie aparte, cea a credincioşilor 

creştini. 

Cântecul religios XV 
Ich sehe dich in tausend Bildern,   ―Te văd în icoane mii, 

Maria, lieblich ausgedrückt    Maria, duios ilustrată  

Doch keins von allen kann dich schildern  Niciuna nu te-ar zugrăvi 

Wie meine Seele dich erblickt.    Cum sufletul mi te arată. 

   

Ich weiß nur, daß der Welt Getümmel   Acum știu că al lumii val trist 

Seitdem mir wie ein Traum verweht   De atunci ca visul s-a stins   

Und ein unnennbar süßer Himmel   Şi-un cer dulce, negrăit  

Mir ewig im Gemüte steht.   În fire-mi stă veşnic deschis.‖  

         (trad. Mioara Mocanu) 

 

 În viziunea lui Greimas, basmul este o specie narativă generată de două principii, pe 

care şi poemul citat pare să le satisfacă pe componenta sa narativă implicită:  

l. caracterul eroic al eroului. Acesta are capacitatea de a pătrunde în spaţiul mitic, dat 

fiind faptul că, în basm, miraculosul se confundă cu realul mitic. În poemul novalisian, 

miracolul creştin se suprapune peste existenţa într-un timp şi într-un spaţiu mitice;  

2. necesitatea ca povestirea să aibă un sfârşit. Finalul poemului cuprinde o metaforă a 

revelaţiei divine, identificabilă cu etapa glorificantă. 

Ca structură narativă subiacentă, poemul novalisian comportă, la o lectură printre 

rânduri, cele trei elemente necesare economiei globale a unei povestiri autonome: disjuncţia, 

încercarea, contractul. Prelevând toate aceste caracteristici, rezultă că avem de a face cu 

manifestarea unui ansamblu discursiv susceptibil să funcţioneze ca o povestire autonomă cu 

conținut religios. Însă ea ar putea fi încadrată şi într-o povestire mai largă, având ca pre-text, 

sau după M. Riffaterre [6]  hipogram (p. 25), Geneza precum şi oricare dintre Evanghelii. Un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

55 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

atare ecleraj ne îngăduie un paralelism, nu foarte hazardat credem, între aventura eroului şi 

cea a misticului. Acţiunea de transformare a predicatelor va trece obligatoriu prin « nodul» 

povestirii (zaviaska, la Tomaşevski), după cum ne explică autorii J.- M. Adam/ Fr. Revaz [7] 

în Analiza povestirii, adică prin ceea ce permite « ca fabula să fie pusă în mişcare » (p. 70), şi 

va consta în suprimarea semului negativ (ce caracteriza situaţia iniţială) în favoarea semului 

pozitiv (din situaţia finală).  

 

2.1. Distribuţia actanţilor în Cântecul religios XV 

Actanţii expliciţi lexicalizaţi prin „eu‖ şi „tu‖ corespund destinatorului şi 

destinatarului din schema comunicării, strofa luând forma unui dialog care tematizează 

mărturisirea iubirii statornice a unui credincios faţă de Dumnezeu, dar, în mod special, 

orizontul de aşteptare al enunţătorului în privinţa unei comunicări, pe cât posibil, directe cu 

divinitatea. 

 Potrivit concepţiei lui Lévi–Strauss [8], povestirea, în cazul nostru, « basmul » 

subiacent acestui poem, îl pune pe erou, la fel ca în « mituri », în postura de a « trăi » o 

situaţie imposibilă. Eroul evoluează într-un spaţiu articulat pe categoria sus/ jos (lume divină/ 

lume umană) care se prezintă ca un univers creştin guvernat de perspectiva învierii şi a 

mânturirii. Obiectul este unul de natură soteriologică, în sensul că eroul pare să-şi asume 

soarta lumii pe care doreşte să o transforme pentru a o salva şi să propună în finalul unor 

multiple lupte şi încercări soluţionarea lipsei.  

 Povestirea subsumată poemului oferă o anumită distribuţie a actanţilor, în marea lor 

majoritate impliciţi: actantul subiect-erou este reprezentat de către credincios („eu‖), iar 

actantul destinator de către Dumnezeu, mai precis, de manifestarea sa hiponimică, Fecioara 

Maria. Relaţia dorinţei, odată precizată printr-o învestire semică şi manifestată ca o căutare a 

„mesajului de taină‖, actanţii credinţei se distribuie cu aproximaţie în felul următor: 

    Subiect – credincios; Obiect – lume divină 

             Destinator – Dumnezeu; Destinatar – umanitate  

    Opozant – materie; Adjuvant – spirit 

 Ca și în basmul rus, în poemul supus analizei, câmpul de activitate al Destinatarului 

fuzionează cu cel al Subiectului. Destinatorul este Arbitrul, distribuitorul Binelui, iar 

Destinatarul este beneficiarul virtual al acestui Bine. Adjuvantul şi Opozantul sunt proiecţiile 

voinţei de acţiune şi respectiv rezistenţele imaginare ale subiectului însuşi, judecate ca 

benefice sau malefice, în raport cu dorinţa acestuia. Statutul lor sintactico-semantic constă în 

aceea că actanţii sunt, în cazul nostru, formulări hipotactice ale actantului Subiect: icoana, 

ochii privitorului, sufletul credinciosului, toate raportate la eul poetic. Organul vizual 

beneficiază de două reprezentări aflate în dezacord: Opozantul lexicalizat metonimic de 

Ochiul fizic (―eu te văd‖), şi Adjuvantul (prin care ―sufletul meu te zăreşte‖), adică Ochiul 

inimii ca manifestare hiponimică. Novalis notează în Observaţii amestecate, un lucru 

interesant cu privire la văz: « Facultatea noastră globală de percepţie este ochiul. Ca să apară 

corect pe retină, obiectele trebuie să treacă prin medii opuse » (II, 414/ 9). Într-o altă notiță 

din secțiunea Fragmente de fizică (septembrie-octombrie 1798, Freiberg), autorul opinează: 

« Toate simţurile trebuie să devină ochi. Lunete. » (III, 97, subl. aut.) 

 

3. Secvenţele narative subiacente poemului  

Organizarea secvenţială a narațiunii poate îmbrăca o structură binară sau ternară. 

Potrivit primei strofe a poemului, o structură binară ar presupune un erou pornit în căutarea 

chipului adorat pe care dorește cu ardoare să îl întâlnească. Se pomenște însă în fața unui 

conflict al reprezentărilor multiple (tausend Bilder) ale obiectului căutării care, deși frumos 

pictate, nu comunică și nu promit nimic privitorului, spun însă indirect ceva despre creatorul 

lor prin calificativul lieblich (drăgălaș, plăcut). Caracterul deceptiv al situației inițiale se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

56 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

datorează deci nu atât creatorului cât privitorului pasiv care se limitează la o sumă de percepții 

discrete, secvențiale, pornind de la investigarea unui exterior divers colorat. Mesajul autentic 

vine însă de la suflet care le neagă, el fiind singurul apt să comunice cu icoana prin actul 

rugăciunii. Raportul acesta între afirmație și negație se păstrează și în strofa a doua. O 

structură ternară a poemului ar cuprinde: 1) imaginea mistificatoare; 2) imaginea certă, cea 

care comportă evidenţa adevărului la finalul primei strofe; 3) meta-imaginea revelată de 

metafora finală ca ziditoare de fiinţă, urmare a unei repoziţionări a eroului, într-un echilibru 

normal, în raport cu valorile existenţei. 

 Caracteristice deopotrivă stărilor de veghe sau de vis, primele două tipuri de imagine 

sunt integrabile realităţii onirice şi ţin atât de nălucire, cât şi de viziune. In primul caz, se 

produce la privitor un abandon al vigilenţei unei conştiinţe slăbite, toropită în urma 

parcurgerii în succesiune a « miilor de imagini », timp în care realitatea se estompează, 

sentimentul identităţii se dizolvă, iar discernământul nu mai funcţionează; în cel de-al doilea 

caz, cel care priveşte devine un vizionar care, atingând un alt prag al conştiinţei, dobândită 

printr-o transformare lăuntrică, are acces la o realitate supra-formală.  

Cei doi actanţi impliciţi, deopotrivă implicaţi în actul vizual, actantul comparant 

(ochiul fizic, orientat spre exterior) şi actantul comparat (ochiul inimii, orientat spre interior) 

sunt ca doi parteneri în competiţie, dintre care cel din urmă îşi dovedeşte superioritatea asupra 

celui dintâi. Ochiul inimii este cel care îşi apropriază obiectul, interiorizându-l prin realizarea 

unui transfer de proprietăţi de la obiectul contemplat la subiectul contemplator. Însă procesul 

comparativ nu se opreşte aici, el se transferă şi asupra obiectului reprezentării - „chipul 

Mariei‖ - care îşi pierde semnele concrete (din tablouri, imagini, icoane) pentru a deveni un 

obiect în totalitate abstract, de vreme ce capacitatea lor de expresie este negată. Avem aici de 

a face cu un referent (Bedeutung) care diferă de referentul lui Frege [9], întrucât el nu (mai) 

trimite la un anume obiect material, ci poartă cu sine un sens (Sinn) și poetic și real ce 

aparţine unui întreg context cultural de esenţă creştină.  

La nivelul textului, disjuncţia exprimată prin „dar‖ (doch) accentuează un proces de 

dublă selecţie: se renunţă la planul material în favoarea celui spiritual şi se înlocuieşte un tip 

de înţelegere pe secvenţe (cunoaştere raţională analitică) cu o alta mai restrânsă şi mai 

confuză, dar sintetică, pe care o vom găsi explicitată poetic în strofa următoare. Obiectul 

percepţiei, Maria, este reluat doar prin anafora zero care îl desemnează, fără a fi urmat de o 

descriere a vreunui portret. Totuşi, referentul intratextual se îmbogăţeşte cu asociaţii 

extratextuale (istorice, experienţe mistice individuale) şi intertextuale (legatul neo-

testamentar, mărturii scrise ale Sfinţilor Părinţi etc.).     

 Decupajul acestei secvenţe narative (pe care o considerăm autonomă în baza 

argumentelor mai sus pomenite) a fost efectuat pe baza datelor - oricât de puţine - oferite de 

text, după cele trei caracteristici categoriale, stabilite de A. J. Greimas (idem, p. 56), care o 

definesc: 

 a) categoria semică activitate vs pasivitate, care îl codifică pe erou, are drept 

corespondent, în plan veridictoriu, categoria absenţă vs prezenţă pe care se întemeiază 

întregul poem; 

 b) secvenţa narativă posedă o deictică autonomă, în sensul că introduce un al treilea 

termen, spaţiul miraculos al icoanei - fundat pe dialogul eu-tu dublat de lupta vizibilului cu 

invizibilul - deosebindu- se astfel de schema povestirii obişnuite, care cuprinde o 

disjunctie spaţială binară pe dicotomia aici  vs alt loc; 

 c) secvenţa conţine, în debutul său, o încercare eşuată care, prin categoriile decepţie 

vs supunere şi existenţă vs aparenţă, semnifică faptul că existenţa sacră este în pericol de a fi 

camuflată de o aparenţă profană. 

 Începând cu versurile 3 și 4 ale poemului este descris tocmai ―acel moment de 

incidenţă conflictuală‖ care desfiinţează echilibrul situaţiei iniţiale, determinând punerea în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

57 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

mişcare a fabulei. Spaţiul miraculos caracteristic şi unora dintre basmele populare, « tărâmul » 

pe care urmează să se desfăşoare lupta, l-am identificat în poem cu sufletul (Seele), definit în 

Dicționarul de filosofie și logică a lui Antony Flew [10] drept o « entitate necorporală și 

nemuritoare » (p. 326). Aici trebuie să se pună capăt alienării, iar eroul să găsească drumul de 

acces spre obţinerea Binelui suprem. Ca principiu al vieții, sufletul este apt să transgreseze 

frontiera dintre lumi, aceasta graţie naturii duale a omului care, potrivit modelului biblic al 

Genezei, este și « lut » şi « scânteie divină » în acelaşi timp. În viziunea lui Novalis, omul e 

metaforă a spiritului și oglindire a sufletului universal: «Locul sufletului se află acolo unde 

lumea dinăuntru şi lumea din afară se ating. Acolo unde ele se întrepătrund - în fiece punct al 

întrepătrunderii lor » (II 418/20).  

 Potrivit modelului creştin, la care aderă și autorul poemului, omul are şansa de a-1 

« cunoaşte » pe Dumnezeu ca entitate deopotrivă interioară şi exterioară sieşi. Fiind « fărâmă 

de dumnezeire », el este structural şi funcţional capabil să capteze mesajul divin, să vibreze în 

lumina reprezentată de Duhul Sfânt care se pogoară de la Tatăl. De la creatură la Creator, de 

la om la Dumnezeu, există un drum al spiritului, prin care corpul uman poate fi depăşit; 

permanent în luptă cu multiplicitatea derutantă a realităţii fenomenale, sufletul tinde, după 

cum afirmă Evelyn Underhill [11] în cartea Mistica, spre « unirea vie » cu « neschimbătorul 

Unu» (p. 141). Referindu-se la statutul icoanei, Evdochimov [12] spune de altfel în cartea sa, 

Arta icoanei - o teologie a frumuseţii: « Dumnezeu oferă omului mijloacele harului său, iar 

icoana este unul dintre acestea » (p. 182). Ca autor al eseului Creştinătatea sau Europa, 

Hardenberg deplânge în mod explicit dispariţia din biserici, după reforma lutherană, a 

icoanelor « dătătoare de putere », a relicvelor, a muzicii şi regretă renunţarea la cultul Mariei, 

« cea înzestrată cu puteri dumnezeieşti, gata de a salva orice credincios de primejdiile cele 

mai înfricoşătoare » (p.163). Paginația este indicată conform ediției bilingve Novalis [13], 

Geistliche Lieder. Die Christenheit oder Europa, trad. și note I. Constantinescu, pp. 160-197, 

Institutul European, Iaşi, 1996.  

  

3.1. Căutarea obiectului dorinţei. Spațiul icoanei   

În cadrul simbolisticii creştine, icoana (germ. Heiligenbild) este emblema însăşi a 

întrupării Logos-ului şi loc al întâlnirii (prin darul rugăciunii), cu interlocutorul ultim. În mod 

aparent paradoxal însă, creştinismul îmbină o doctrină care include necesitatea iconografiei ca 

modalitate de concentrare iubitoare asupra Logos-ului întrupat cu o împotrivire faţă de 

imagine, uşor confundabilă cu plăsmuirea. Referitor la rezistenţa asceţilor la imagine, 

părintele D. Stăniloae [14] ne informează asupra mărturiilor lăsate de Sfântul Grigore 

Sinaitul: « Aşteptând să fii cu Dumnezeu, nu primi niciodată orice ai vedea cu simţurile sau 

cu mintea, în afară ori înlăuntru, fie chiar chipul lui Christos sau vreun înger, pare-se, sau 

chipul unui sfânt » (p. 121). Însă acest lucru nu înseamnă excomunicarea completă a imaginii 

pentru că, susține P. Evdochimov, « în Dumnezeu, absenţa imaginii ar fi o lipsă de plinătate » 

(idem, p. 179). De altfel, icoana nu e simpla imitare a realului, « nu caută să dubleze realul, ci 

tinde spre revelarea sensului acestuia, spre descifrarea mesajului său secret » (Evdochimov, 

idem, p. 178). Sfântul loan Damaschinul îi atribuie chiar prezenţa Duhului Sfânt. Departe de a 

fi un simplu produs al fanteziei, iconografia « este lectură a arhetipurilor şi contemplare a 

prototipurilor » (Evdochimov, idem, p. 182) şi de aceea nu poate avea decât un singur obiect: 

transfigurarea omului prin participare la jertfa mistică. În același eseu citat mai devreme, 

Novalis adaugă cu regret: « Cu câtă seninătate se pleca pe atunci [în era medievală a 

creștinismului european] de la frumoasele adunări din bisericile tainice, împodobite cu icoane 

dătătoare de putere, înmiresmate de parfumuri dulci şi însufleţite de muzică sfântă » (p. 163). 

Pe de altă parte, Novalis își exprimă convingerea că omul poate avea acces la acea patrie de 

vis descrisă în basme: « Doar de slăbiciunea organelor noastre şi de legătura pe care o avem 

cu noi înşine ţine faptul că nu ne socotim într-o lume fabuloasă. Toate basmele nu sunt decât 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

58 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

vise despre acea patrie care e în tot locul şi niciunde. Forţele mai înalte din sufleul nostru care 

cândva, asemenea unor genii, ne vor împlini voinţa, sunt acum doar muzele ce ne desfată cu 

dulci amintiri în lungul acestui trudnic drum. » (II, 564/196) 

 În această încercare de interpretare a poemului novalisian în sensul de poveste cu 

conținut religios de factură creștină, ne vom servi în continuare de unele idei și noțiuni 

prezentate de E. Underhill, citată mai sus, precum și de alte surse pe care le considerăm la fel 

de autorizate.  

 Cântecul religios XV poate fi deci înțeles drept o poveste despre eroul creştin care 

alege să plece din proprie voinţă în căutarea obiectului dorinţei - mesajul divin. Din acest 

punct de vedere, aventura sa devine analogă căutării misticului, în cele trei ipostaze ale sale: 

pelerinul, îndrăgostitul şi sfântul. Simbolurile favorite ale misticului sunt, după Underhill, 

cele ale acţiunii: « bătălia, căutarea, pelerinajul » (eadem, p. 18). În opera lui Novalis, 

pelerinul și pelerinajul la Mormântul Sfânt sunt figuri recurente. Le aflăm schițate în Imnul 

către noapte 4 şi în romanul Heinrich von Ofterdingen, în care pelerinul apare ca dedublare a 

protagonistului după ce, mai întâi, el se înfățișase în ipostază de poet, înzestrat fiind cu o fire 

contemplativă.  

 La început, eul poetic, protagonistul poemului, parcurge din priviri, într-o manieră 

obsesiv-interogativă, spaţiul iconografic, fără a avea însă parte de vederea chipului aşteptat. 

Rapiditatea deplasării (privirii) este determinată de intensitatea dorinţei interpretabilă drept 

creştere a tensiunii eroice. Neputinţa ochiului fizic ca instrument imperfect al vederii îl face 

pe erou să cadă victimă iluziei optice în plan exterior şi unei conştiinţe trădătoare, în cel 

interior, ambele susceptibile să tăinuiască de sine însuşi firea sa autentică (cea de erou), să 

disimuleze mesajul şi să-1 priveze de accesul la obiectul dorinţei. Alienarea provine din 

nerecunoaşterea autorităţii profane, care impune domnia sensibilului (impur) şi a haosului, 

resimţită de erou ca o lipsă. El încearcă să pună capăt situaţiei frustrante prin refuzul de a mai 

acorda credit lumii vizibile care îl ţinea blocat sub pletora ei de imagini (pe cât de efemere şi 

inconsistente, pe atât de captivante), facându-1 vulnerabil. Chiar de la început însă, acesta este 

prins într-un tenace exerciţiu al capacităţii sale vizionare şi de pregătire a privirii pentru a 

primi « cele ce sunt mai presus de fire », dacă apelăm la o expresie a părintelui Stăniloae 

(idem, p. 189). Cu acest prilej, are loc ruperea contractului ce semnifică manifestarea 

libertăţii individuale şi asumarea responsabilităţii de către erou. Demascat, ochiul fizic se cere 

«pedepsit», în sensul la care Gilbert Durand [15] se referă în Structurile antropologice ale 

imaginarului (p. 231). Aici autorul francez vorbeşte despre jertfirea ochiului, prezentă atât în 

legendele indo-europene, cât şi în cele hinduse, jertfire al cărei efect este dobândirea unei 

capacităţi vizuale de natură magică. Acelaşi proces de răsturnare a valorilor prin jertfă se 

regăseşte şi în Evanghelia după Matei (cap. VI: 22-24). Sacrificiul de sine înseamnă în fapt o 

operaţie de purificare prin asceză ce permite o dreaptă orientare a privirii, fără de care 

contemplarea icoanei ar rămâne ineficace. 

 

3.2. Încercarea - „nodul” funcţional al povestirii  

După contract, următoarea sintagmă fundamentală deductibilă din succesiunea lanţului 

narativ este, după Greimas (idem, p. 92), încercarea denumită, după cum am arătat, și « nodul 

funcţional al oricărei povestiri », care determină secvenţa finală a povestirii cuprinzând 

victoria eroului. Pentru a porni în călătorie şi a face faţă încercărilor, eroul basmului trebuie să 

fie mandatat şi calificat de către un Destinator, în cazul nostru, de Dumnezeu, de la Care el 

primise anterior porunca. Încercarea calificantă, ce ţine în ordinea modalităţilor de « a putea 

face », presupune « alimentarea » eroului cu energie eroică, ranforsarea lui cu obiectul-

vigoare (« scânteia divină »). Transferul de energie de la Destinator la destinatar corespunde 

structurii actanţiale articulate pe categoria comunicării C vs non-C, prezentă în povestire cu 

cei doi versanţi ai săi, negativ şi pozitiv; cel negativ este asimilabil privării şi chiar raptului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

59 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

obiectului dorinţei. Polul negativ, articulat pe categoria întrebare vs răspuns, este cel care 

conferă secvenţei iniţiale a poemului caracterul deceptiv: ea se desfăşoară sub semnul 

disimulării şi al înşelăciunii de care sunt afectaţi (cf. categoria decepţie vs supunere) atât eroul 

cât şi trădătorul, rol asumat de către ochiul fizic ca actant implicit.  

Resortul care tinde spre realizarea semului contrar este căutarea ce pare să se fi 

transformat într-un fel de obsesie. Dificultatea în care se află protagonistul reclamă o dublare 

a încercării printr-o „schimbare de perspectivă‖ corespunzătoare, în basm, întoarcerii 

imprevizibile a eroului. Această sosire incognito, care nu e decât pretext pentru o nouă 

plecare, constituie momentul încercării hotărâtoare, când povestirea tinde să regăsească 

„semul pozitiv‖, prin lichidarea lipsei. Într-un prim timp, așa cum am arătat, eroului i-a fost 

predată, după o calificare anterioară, o misiune, moment în care se presupune că i-a fost 

„încredințat‖  și obiectul-vigoare, acţiune urmată de acceptarea de bună voie a misiunii. 

„Obiectul‖ calificant pentru a doua plecare este lexicalizat, în textul original, de adverbul 

lieblich derivat din substantivul Liebe („iubire‖). Ca determinant la nivel gramatical al 

modalităţii de expresie a chipurilor Mariei, lieblich pare a semnifica pe de o parte, energia 

afectivă pe care eroul este dispus să o învestească în contemplarea imaginii arhetipale, iar pe 

de altă parte, forţa irezistibilă de atracţie (alimentată de scânteia divină) exercitată de aceasta 

asupra lui. Însă Dumnezeu nu poate fi iubit doar cu mintea, esenţială în creştinism este 

contribuţia inimii pe care Hardenberg o înțelege ca fiind « cheia universului şi a vieţii » (II, 

606/ 381). În cazul nostru, datorită funcţiei sale de obiect-vigoare, adverbul menționat şi 

trăirea care îl însoţeşte au deschis Ochiul inimii, au aprins acea lumină spirituală pe care 

mistica germană o numise Fünklein, expresie diminutivată pentru scânteia divină și acțiunea 

ei în om. Privit din unghi retorico-narativ, se poate spune că adverbul în discuție joacă rolul 

acelui amănunt semnificativ care îndeplinește deseori în povestire o dublă funcţie: de obiect 

energetic și de marcă. Doar în virtutea acestei îndoite funcții, se va revela firea autentică a 

protagonistului, în termenii lui Greimas [16]: firea „cea eroică a eroului‖ (p. 69), ceea ce 

presupune demascarea naturii trădătoare a Opozantului, urmată de suprimarea (funcțiilor) 

acestuia. Actul revelării este atestat în text (strofa întâi) de înlocuirea verbului sehen („a 

vedea‖) asumat de „eu‖ (ich) cu inceptivul erblicken („a zări‖) atribuit „sufletului‖, care 

absoarbe în sine și sensurile verbelor anterioare de expresie, schildern și ausdrücken). Se pare 

că la o atare calitate sufletească vizând introspecția, menită să facă din om o ființă mai înaltă 

spiritual, se referă și Novalis când afirmă (asemenea lui Goethe, întrucâtva) că omul nu este, 

ci devine, în sensul că el trebuie să se înalțe prin propriile puteri la rangul de (operă de) artă: 

Mensch werden ist eine Kunst. De altfel, pentru preromantici, arta reprezentării este arta 

invenției de sine, idee ce se regăsește în maxima novalisiană: « Viața nu trebuie să ne fie un 

roman dat, ci unul făcut de noi » (II, 563/ 187). În acest sens, Novalis face distincția 

pertinentă între mimesis simptomatic și mimesis genetic, creativ, în strânsă legătură, în poetica 

sa, cu termenii « romantic» și « romantizare ». Pentru că mimesis nu trimite la datul 

înconjurător (Nachahmung), ci la ceea ce ar trebui să pornească de la surse analoge și atins 

apoi printr-o nouă creație (Nachfolge).  

 

 3.3. Încercarea glorificantă. Rolul și funcțiile icoanei 

 Polul pozitiv al comunicării este actualizat de categoria emisie vs recepţie prin chiar 

această trecere de la mască la faţă. Comunicarea afectivă de tip faţă către faţă (cor ad cor 

loquitur) ia forma comuniunii cu fiinţa absolută ce are loc în inimă, în « locuinţa Duhului 

Sfânt ». Fluxul energetic care circulă de la destinator (Dumnezeu) la destinatar (erou) îl putem 

explica, sprijinindu-ne din nou pe ideile lui P. Evdochimov, dacă analizăm natura şi valenţele 

locului unde se desfăşoară şirul de încercări ale eroulului şi anume, icoana ca obiect de cult. 

« Ea [Icoana] aminteşte omului că este chipul lui Dumnezeu, înger în trup şi fiinţă cerească 

prin vocaţia sa originară » (Evdochimov, idem, p. 82). Din punct de vedere semiotic, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

60 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

semnul-icoană se unesc două atribute ale divinităţii unice: transcendenţa semnificatului (de 

natură informaţională, spiritual-divină) cu imanenţa semnificantului (de factură energetică, 

substanţial-umană). În câmpul analogic al icoanei se reunesc așadar cele două dimensiuni 

cosmice, divinul şi umanul, caracterizate printr-o relaţie de asemănare. Din punct de vedere 

teologic, autorul rus recunoaşte în icoană trei funcţii importante care se manifestă şi aici: a) de 

mediere; b) axiologică; c) de prezenţă. 

 Am observat deja faptul că în acel dialog al vizibilului cu invizibilul din strofa întâi, 

nenumăratele imagini succesive ale chipurilor Sfintei Marii părăsesc brusc lumea 

reprezentărilor personale, se depersonalizează, atingând un spaţiu al alienării, mai înainte de a 

se întoarce, transfigurate, în peisajul afectiv controlat de « sufletul romantic ». Însă câmpul 

analogic al icoanei aduce în sincronie mai multe mai multe planuri ale realității: într-un 

moment fast, într-o clipă ce se poate prelungi atingând infinitul, cele două sisteme devin, prin 

relația lor de solidaritate, izomorfe, dar și rezonante ca efect al iubirii creștine care e o formă 

de comunicare pe verticală. Or, tocmai iubirea de Dumnezeu, generată de credinţa manifestă 

face posibil actul contemplaţiei - metoda la care misticul recurge pentru a desface, după 

spusele părintelui Stăniloae, « cugetarea de celelalte lucruri » (ibidem, p. 161). Referitor la 

facultatea de contemplare însemnând saltul de la un plan al conştiinţei la un altul, superior, 

abatele Bremond insista în Rugăciune şi poezie (apud E. Underhill, eadem, p. 11) asupra 

distincţiei capitale ce trebuie operată între psihicul de suprafaţă, apt de cunoaştere raţională, 

antrenată să se confrunte cu universul simţurilor (animus) şi psihicul de adâncime, organ al 

cunoaşterii mistice sau poetice (anima), legată de acea mişcare de atracţie a sufletului pentru 

necunoscut, care este dorinţa şi pe care romanticii germani au numit-o Sehnsucht. Nu departe 

de aceste sensuri, găsim explicat de către Novalis, în Allgemeines Brouillon, actul 

contemplației pe care îl consideră drept « o plăcere elastică […]. Nevoia de a avea un obiect 

anume este deja rezultatul unei atingeri in distans. Începutul negaţiei - al eterogenizării » (III, 

275-276/ 201, subl. aut.).  

 Însă accesul la cunoaşterea contemplativă, care l-a determinat pe enunțător să 

rostească în strofa a doua eu știu, nu s-a putut concretiza decât atunci când eroul s-a supus 

unei stricte condiţionări, printr-o metodă pe care Novalis o numește Selbstabsonderung 

(autoizolare sau lepădare de sine): dubla distanţare, mai întâi de unele reprezentări directe, 

simple, preluate prin simțurile obișnuite și apoi respingerea conştientă a lumii profane în 

întregul ei. Constituit într-un indiciu al schimbării fundamentale, produse în plan mental, 

conținutul verbului « ştiu », care îl separă pe acum de atunci, atrage după sine despărţirea de 

«inerţia care ne înlănţuie de condiţii penibile » (III, 670-671/ 611), implică așadar o totală 

conversiune a ―firii‖, a stării sufleteşti a eroului, marcată de iubire chistică, al cărei receptacul 

și operator este das Gemüt. Despărțirea efectivă de lume este exprimată de predicatul 

gramatical „a dispărea‖ (verwehen), singurul verb al poemului care semnifică un proces, 

dinamizând imaginea: Ich weiß nur, daß der Welt Getümmel/ Seitdem mir wie ein Traum 

verweht. Sonoritatea sa trimite la substantivul Weh (―durere‖) sau la interjecţia cu acelaşi 

caracter disforic weh! Prin tonalitatea tristă pe care o degajă, verwehen are rolul de a accentua, 

o dată în plus, caracterul dramatic al acestui enunţ-eveniment - cultul romanticilor pentru 

durere fiind un fapt de notorietate, ce şi-a aflat echivalentul lingvistic adecvat în lumea 

germană în termenul Weltschmerz. Însuşi autorul punctează această idee într-una din notele 

sale fragmentare: «Ar trebui să ne mândrim cu durerea noastră. Orice durere este o amintire 

despre demnitatea noastră înaltă ». În acest poem religios, verbul verweht apropie termenii 

comparaţiei der Welt Getümmel şi Traum ce își au vrând-nevrând reflexul în Gemüt. Prin 

acţiunea sufletului, privirea devine din nou contemplaţie, iar aparenţa, exprimabilă, esenţă 

inexprimabilă dar imaginabilă. Eroul pare că își amintește de iubirea lui Dumnezeu pentru 

lume și de iubirea jertfelnică a Fiului pentru aceeași lume. Ca printr-un act de Imitatio Christi 

(germ. Christi Nachfolge), eroul se vede atunci, ca prin lunete răsturnate, în ipostază de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

61 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

pelerin, refăcând totodată drumul pătimirilor Mântuitorului, ale Acestui Held der Liebe 

(„Erou al Iubirii― pe care poetul îl invocase deja în strofa a zecea a Cântecului X). Novalis 

recurge la cuvântul Gemüt, dificil de tradus în limbile romanice, după cum constată și Bruce 

Haywood [17], ori de câte ori vrea să transmită, prin el, un sens mai special, despre care V. 

Voia [18] este de părere că ar desemna spaţiul interiorităţii celei mai intime, în care se 

realizează « taina transsubstanţierii » (p. 164). 

 Practica antifrazei din strofa a doua conduce, aproape la fel ca în strofa întâi, la 

inversarea radicală a sensului afectiv al imaginilor. Însă dacă acolo distincția dintre trăire și 

reprezentare era limpede tranșată, pentru a privilegia incomparabilul, în versurile 5-6 aceste 

două componente se amalgamează și par a se completa reciproc în imagini al căror conţinut 

nu poate fi restituit prin limbaj, mediul/ medium-ul lor propriu fiind tăcerea. Aici se respinge 

mai întâi explicit calitatea fantasmatică a visului, dar imediat se revine şi se valorizează 

implicit forţa sa de revelație și de reorganizae a lumii obiectului si a subiectului deopotrivă. 

Decriptarea sensului ascuns e facilitată, în acest caz, de ambiguitatea ce derivă din poziţia 

sintactică a conjuncţiei „şi‖ (und, cf. v. 7). Într-un prim timp, ea pare să aibă doar un caracter 

temporal, indicând o anume ordine a evenimentelor; la un examen mai atent însă, descoperim 

că ea îşi îndeplineşte în text şi funcţia ei obişnuită, cea de coordonare, reunind din nou pe axa 

distanță-aprop(r)iere, prin intermediul visului, doi termeni eterogeni: al lumii tumult și cerul 

dulce nespus (v. 5 și v. 7). Despre poezie și despre vis, Novalis notează: « Visul este adesea 

semnificativ şi profetic, e o manifestare a Sufletului naturii şi se întemeiază aşadar pe asocieri. 

E semnificativ ca şi Poezia - dar tocmai de aceea are o semnificaţie nesupusă vreunei reguli - 

e liber în mod absolut » (III, 452/ 959, subl. aut.). Poeticianul francez, Jean-Yves Tadié [19] 

recunoaște, la rândul său, faptul că în orice povestire poetică prezenţa visului nu este « nici 

gratuită nici fortuită » (p. 168). În ideostilul novalisian, oniricul se particularizează, după cum 

susține unul din exegeții importanți ai operei lui Novalis, H. Uerlings [20], ca « un element 

subsumat unei retorici a iniţierii şi secretului » (p. 58), de care scriitorul romantic se servește 

și în acest poem. În întreaga operă novalisiană îl întâlnim cu funcția sa principală, aceea de 

mijloc eficace de explorare a necunoscutului.  

Pentru eroul poemului, chipul revelat în icoana Mariei devine, la capătul traseului 

contemplativ, asemănare iar asemănarea înfăţişare. Graţie funcţiilor sale, de prezenţă, de 

mediere și axiologică, icoana îl ajută pe erou să deosebească Binele de rău, să disocieze abia 

acum, când se află în posesia unei « cunoaşteri », aparenţa de esenţă. Tulburarea iniţială 

generatoare de căutări, instabilitatea „miilor‖ de reprezentări din planul obiectiv, ce-şi au 

corespondentul dramatic în cel subiectiv-psihic, se transformă miraculos într-un moment care 

scapă descriptibilului şi posibilităţii de identificare. Clipa ţine și ea de inexprimabil, iar 

«poetul adoră hazardul». Acest spaţiu-timp evenimenţial îl găsim concentrat atât în morfemul 

cu semnificaţie temporală seitdem („de atunci‖), care, în loc să-l exprime îl eclipsează, cât şi 

în vocabula Traum („vis―), una la fel de evanescentă în sine, din punct de vedere referenţial, 

ca şi reperul spaţio-temporal deja pomenit. Însăși poziţia sintactică a lui seitdem este deosebit 

de elocventă, întrucât accentuează în poem ceea ce am afirmat despre spațiul icoanei, și 

anume paralelismul mai multor niveluri de realitate: pe de o parte, un segment nedeterminat 

de trecut și un prezent asumat, pe de alta, apoi realitatea ca vis şi reciproc, visul, fenomen 

imaterial și contradictoriu, ca simulacru (memorial) al acestei realităţi. Die Welt wird Traum, 

der Traum wird Welt/ „Lumea-i un vis şi-un vis e lumea‖, sună celebrul vers din Astralis, 

prologul la partea a doua a romanului Heinrich von Ofterdingen. 

La nivel narativ, partea de încheiere a poemului conține încercarea glorificantă când 

măştile cad, chipul Mariei și al eroului făcându-şi, ca printr-o atracție electivă, în puritate şi 

strălucire « dulcea» apariţie. Spre deosebire de medierea discursivă (orizontală), medierea 

retorică (verticală) funcţionează pe modelul sincronic al analogiei, piatra de temelie a 

idealismului magic profesat de Novalis, graţie căreia obiectele distincte din poem ajung să se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

62 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

confunde. Îndeplinindu-şi misiunea, eroul primeşte mesajul iubirii de Dumnezeu, care a şi 

reprezentat obiectul iniţial al dorinţei subiectului. Cheia cunoaşterii şi recunoaşterii, obiectul-

mesaj este, în planul manifestărilor mitice și religioase, o formulare a modalităţii lui « a şti », 

potenţat de « a crede ». Conform cercetărilor lui G. Durand, atât mitologia universală cât şi 

psihanaliza constată deopotrivă, că « ochiul sau privirea sunt întotdeauna legate de 

transcendenţă » (idem, p. 187) şi aşează într-un raport direct pe « a vedea » cu « a şti ». Cele 

două verbe sunt în mod semnificativ distribuite pe poziţii complementare, în acest poem, pe 

care le bănuim a fi subsumate unui fenomen aparte, căruia G. Durand îi dă numele de complex 

spectacular. Un astfel de complex ar consta într-o « intensă valorificare a Supraeului » 

(ibidem, p. 187), când o realitate suprasensibilă, inefabilă, devine perceptibilă, realitate pe 

care doar expresia metaforică o poate cuprinde. Introdusă de acel und („şi‖) la care ne-am 

referit, ce poate fi şi unul concluziv, metafora sinestezică fundată pe un oximoron pare să 

indice faptul că dorinţa de a descoperi un factor de stabilitate benefică în sânul fluidităţii 

temporale s-a împlinit, graţie unei magice sinteze între aspiraţiile spre o lume transcendentă şi 

intuiţiile imanente ale devenirii. Magia sintezei se datorează, în opinia noastră, unei fericite 

îmbinări a fanteziei poetice cu rațiunea practică, două facultăți fundamentale pentru spiritul 

romantic ironic, recognoscibil în cuvântul german Witz (ironie intelectuală). Witz (provine din 

verbul german wissen - a ști- și înseamnă de fapt glumă, vorbă de duh) este un termen utilizat 

de Novalis în sens de rațiune lucidă (genială) care nu e străină de voință, adică de puterea de a 

gândi magic. Rodul acestei alchimii lăuntrice este ridicarea întregului sine la „negrăita― 

(unnennbar, cum spune poetul) puritate de care eroul se mărturisește a fi etern îndrăgostit. 

Urma tranformării unui infinit de senzaţii vizuale și de altă natură este rezumată la sfârşit în 

fuziunea exprimată de nedefinitul ein („un‖) din penultimul vers, operație traductibilă prin 

dizolvarea conflictului. În plan poetico-mistic, metafora finală (in praesentia) așează eul (mir) 

în postura de Beneficiar al darului binemeritat și afișează, dacă ne e permisă expresia, tocmai 

procesul emergenței sinelui transcendental, când poetul atotștiutor (der Allwissende, Novalis) 

are intuiția eternității și poate (pre)gusta din binefacerile cerului. Ultimele două versuri aduc 

noutatea: energia afectivă a lui lieblich se transferă și se concretizează în epitetul süß, dulce, 

cunoscut în mariologie ca atribut (gustativ) al Maicii Fecioare - un fapt observat și de G. 

Schulz [21] şi apreciat ca fiind una din trăsăturile fundamentale (datorită excepţionalei sale 

frecvenţe) ale metaforicii religioase la Novalis.  

 Secvenţa finală ar corespunde, potrivit schemei proppiene, părăsirii haosului și 

reintegrării într-o lume „frumos ordonată‖, dominată de alte legi, favorabile ei, preexistente 

dezordinii. Totuși, cât privește conceptele de ordine și de haos, Novalis nu tranșează clar 

grantița dintre ele, poetul fiind interesat de a strălumina sensul veritabil (i. e. moral) al 

existenței care nu se poate lipsi de noțiunea de mister, în calitatea sa de hrană și de potență 

stimulatoare (Novalis, III, 267/138) Într-un articol anterior, Herbert Uerlings [22] observa 

următoarele: « La Novalis, există dese referiri la haos [...]. Se pot diferenția două sensuri 

importante. Pe de o parte, haosul funcționează ca denominație pentru stări incipiente, 

nesupuse încă ordinii, din care ar trebui să rezulte „o ordine frumoasă‖. În acest mod, Novalis 

pare a defini haosul prin acele stări de dinaintea oricărei structurări. Însă găsim la el și 

întrebuințări noționale, în care haosul e descris drept ordine, desemnând ocazional acea ordine 

―romantică‖ a lucrurilor » (pp. 17-18). În acest context, se cuvine a explica, pe scurt, prin 

spusele poetului însuși, ce anume înseamnă romantic în viziunea sa: « Lumea trebuie 

romantizată. Așa se poate din nou afla sensul primordial » (II, 545/105); « Arta de a înstrăina 

în chip plăcut, de a face ca un obiect să ne pară străin și totuși cunoscut și atrăgător - iată 

poetica romantică.» (Berliner Papiere/ Documente berlineze, III, 685/ 668, subl. aut.) Prin 

aceasta se lămurește întrucâtva și caracterul transcendental pe care Hardenberg îl atribuie 

„eroului filosofiei‖ - poezia (II, 594/ 3160): « Poezia este marea artă a construcţiei sănătăţii 

transcendentale […]. Poezia face ce-i place cu suferinţa şi cu voluptatea - cu plăcerea şi cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press



 

63 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 8/2016 

 

neplăcerea - cu eroarea şi cu adevărul - cu sănătatea şi cu boala. Ea le amestecă pe toate în 

vederea marelui său scop, scopul scopurilor: înălţarea omului peste sine însuşi » (II, 535/ 42).  

 

Cu o suprafaţă textuală restrânsă, două catrene în total, dar cu un potenţial semantic 

impresionant, acest poem religios, citindu-l în cheie epic-hermeneutică, se poate, iată, 

amplifica într-o naraţiune simbolică, iniţiatică, el parcurgând traseul devenirii spirituale a 

autorului său. Modelul actanțial dezvoltat de A. J. Greimas, pe care l-am aplicat la Cântecul 

religios numerotat cu „XV‖, ne-a permis să re(con)stituim, după un complicat demers analitic, 

una dintre povestirile posibile care informează, multiplică, transformă structura poetică a celor 

două catrene dedicate Mariei. În finalul acestei scurte concluzii, dăm din nou cuvântul lui 

Novalis: « O povestire este un produs specific al voinței și al rațiunii - Fără intervenția 

acestora nu există niciun fel de povestire - prin ele însă orice poate deveni povestire - pildă - 

imagine a unei legi » (III, 556/4, subl. aut.). 

 

BIBLIOGRAFIE 

1. Adam, J.-M. / Revaz, Fr., Analiza povestirii, Institutul European, Iaşi, 1999 

2. Biedermann, Alfred, Le romantisme européen, Librairie Larousse, Paris, 1989  

3. Durand, Gilbert, Structurile antropologice ale imaginarului, Univers Enciclopedic, 

Bucureşti, 1998 

4. Evdochimov, Paul, Arta icoanei - o teologie a frumuseţii, Editura Meridiane, 

Bucureşti, 1993 

5. Flew, Antony, Dicţionar de filosofie şi logică, Editura Humanitas, 1996 

6. Frege, Gottlob, Scrieri logico-filosofice, Editura ştiinţifică şi enciclopedică, 

Bucureşti, 1977 

7. Greimas, A.-J. Sémantique structurale, PUF, Paris, 1986 

8. Greimas, A.-J., Despre sens. Eseuri semiotice, trad. și introd. de Maria Carpov, 

Editura Univers, Bucureşti, 1975 

9. Haywood, Bruce, Novalis. The veil of imagery, Mouton & Co, 1959 

10. Lévi-Strauss, Claude, Antropologie structurală, Editura Politică, Bucureşti, 1978

  

11. Novalis, Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenberg, ediția HKA, 4 vol. 

(hrsg. von Kluckhohn, P./ Samuel, R.), W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart, 1965-1968 

12. Novalis, Geistliche Lieder. Die Christenheit oder Europa /Cântece religioase. 

Creştinătatea sau Europa (trad. și note I. Constantinescu), ediție bilingvă, Institutul 

European, Iaşi, 1996 

13. Propp, Vladimir, Morfologia basmului, Editura Univers, Bucureşti, 1970   

14. Râmbu, Nicolae, Romantismul filosofic german, Editura Polirom, Iași, 2001  

15. Riffaterre, Michael, Sémiotique de la poésie, Seuil, Paris, 1983 

16. Schulz, Gerhard, Novalis (1969), 12. Auflage, Rowohlt, Hamburg, 1993 

17. Stăniloae, Dumitru, Viaţa şi învăţătura sfântului Grigorie Palama, Scripta, 

Bucureşti, 1983 

18. Tadié, Jean-Yves, Le récit poétique, Gallimard, Paris, 1994 

19.Uerlings, Herbert, Einbildungskraft und Poesie bei Novalis, in: Schriften der 

Internationalen Novalis-Gesellschaft, Bd. 4, pp. 21-62, Tübingen, 2004 

20. Uerlings, H., Novalis und die Wissenschaften. Forschungsstand und Perspektiven, 

in: Schriften der Internationalen Novalis-Gesellschaft, Bd. 2, pp. 7-32, Tübingen, 1996 

21. Underhill, Evelyn, Mistica, Apostrof, Cluj, 1995 

22. Voia, Vasile, Novalis, Editura Univers, Bucureşti, 1981 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:14 UTC)
BDD-A23127 © 2016 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

