Fred Dervin
Universités de Turku & Joensuu, Finlande

P
A«

Résumé : Dans cet article, nous montrerons en quoi [’analyse des discours
peut permettre a la fois de renouveler interculturel dans la didactique
des langues et ainsi de s’éloigner de la démarche prédominante, le
différentialisme-culturalisme. L’approche suggérée tente de prendre en
compte l’interdépendance Soi-Autre, lintersubjectivité et [’intertextualité
qui traversent les mises en discours et la pluralité des contextes sociaux des
rencontres (Vion, 1992). Les analyses de discours qui résultent des apports
de [’énonciation, des dialogismes et de la subjectivité (Marnette, 2005)
permettent de travailler dans le double mouvement de la multiplicité et de
l'unification identitaire, qui taraude chaque interlocuteur, en montrant qu’«
aucune expression ne possede [’univocité de sens qui nous rassurerait (...) »
(Vignaux et Fall, 1997 : 305). C’est donc une didactique de ’identité mouvante
du sujet qui est mise en avant ici et illustrée a partir d’extraits de corpus qui
peuvent étre intégrés et travaillés dans les cursus universitaires de langues.

8£1-691 'dd 6007 - ¥ ,U 21uviunoy saI319u4g

v

Mots-clés : analyse des discours, didactique de Uinterculturel, identité, énonciation,
dialogisme

Abstract : The aim of this article is to demonstrate how discourse analysis can be
used in language education to renew approaches to interculturality and move beyond
the main approach, differentialism-culturalism. The interdependency between self and
other, as well as intersubjectivity and intertextuality are taken into account in this
new approach. Theories of enunciation, subjectivity theories and dialogism can allow
working on the fact that identity is both multiple and unified, but before all unstable.
It is thus a call for an education to appreciating the changing identity of the subject,
which is presented here. Extracts from various corpora are used to illustrate how it can
be implemented at university level.

Keywords : discourse analysis, intercultural education, identity, enunciation, dialogism

Conférence sur le dialogue interculturel... quelque part en France, une intervenante
francaise :

« Dans le cadre de notre projet, chaque pays apporte un plat typique de son pays et nous
apprend a la cuisiner. Apprendre la cuisine de ’Autre, c’est apprendre a le connaitre. »

165

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)




Synergies Roumanie n° 4 - 2009 pp. 165-178
Fred Dervin

Conférence sur U'interculturel dans les mobilités estudiantines... quelque part
en Allemagne, un grand spécialiste de ’interculturel: « Moi je travaille en
Italie et je peux vous dire que les Italiens ne peuvent pas travailler avec les
Norvégiens, ils sont trop différents, les Italiens parlent tout le temps alors que
les Norvégiens aiment le silence. »

Conférence sur la mobilité internationale des étudiants... quelque part en
Finlande, une intervenante finlandaise: « Nous devons nous souvenir que nous
sommes tous pluriels et que nous avons tous des identités multiples (...) [3 minutes
plus tard] les Italiens ont plus tendance a tricher que nous les Finlandais. »

« L’objectif de la formation ne sera pas tant d’emmagasiner des savoirs et des données
informatives (y compris culturelles) que de proposer des démarches interrogatives,
de favoriser la compréhension des mécanismes psychosociaux et anthropologiques qui
accompagnent les mutations culturelles actuelles » (Abdallah-Pretceille, 2003: 52).

Un théme similaire (« Uinterculturel »), des intervenants/spécialistes des
questions interculturelles de nationalités différentes, trois espaces-temps
dispersés (Allemagne, Finlande, France) et pourtant des discours trés similaires
sur ’altérité et les rencontres dites interculturelles. Tel est le constat qui peut
étre tiré des trois interventions reproduites ci-dessus. Le discours résultant
est typiquement différentialiste, culturaliste voire fonctionnaliste (la culture
explique les attitudes de l’individu ; cf. Abdallah-Pretceille, 2003 ; Dervin,
2008 ; Holliday et al., 2004 ; Dahl et al, 2006...). Souvent décontextualisé
et généralisant, ce discours qui semble aller de soi, pose un grand probléeme
éthique : "impression donnée a l’interlocuteur est que ’Autre est un objet que
’on peut traiter comme s’il était « prévisible » voire « programmable » (Les
Norvégiens sont... les Italiens font...).

Comment Uinterculturel est-il traité dans le domaine qui nous intéresse ici,
la didactique des langues ? On peut constater tout d’abord que les approches
de Uinterculturel sont relativement nombreuses, disparates et dispersées dans
ce domaine. Méme si le terme interculturel est d’ailleurs omniprésent dans la
recherche, les programmes d’enseignement, les nombreuses publications et
projets, et les journées de formation, une véritable didactique de Uinterculturel
ne semble pas s’étre développée en un champ cohérent - dans les mondes
francophones comme anglophones et cela, malgré les initiatives de nombreux
spécialistes tels que M. Abdallah-Pretceille, M. Byram, A. Gohard-Radenkovic, A.
Holliday et al., etc.

Partant des concepts d’identité mouvante et de sujet, inspirés des paradigmes
postmodernes et surmodernes (Augé, 1999 ; Bauman, 2000) et inspiré par
les travaux de Martine Abdallah-Pretceille (cf. la citation en exergue), ce
que je souhaite faire dans cet article, c’est m’interroger sur les enjeux de
Uinterculturalité, tout d’abord a partir de concepts afférents puis de préciser une
démarche de recherche et d’analyse applicable a l’enseignement-apprentissage
des langues, qui permettrait d’aller au-dela des méthodes majoritairement
différentialistes et culturalistes actuelles et des conséquences négatives qu’elles
peuvent avoir sur les rencontres interculturelles. La linguistique, représentée

166

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)



Approches dialogiques et énonciatives de I'interculturel :
pour une didactique des langues et de I'identité mouvante des sujets

dans cet article par 'analyse des discours, les théories de ’énonciation et le
dialogisme, servira de base pour la démarche proposée.

1. Didactique et interculturel : des dangers du culturalisme-différentialisme
et des méthodologies objectivistes

Linterculturel est un domaine qui travaille avec des notions quelque peu
problématiques, qui ont taraudé et taraudent les sciences molles comme
dures (ex : culture/identité/compétences/ interaction/discours/Autre/Méme).
Parfois, ’impression qui est transmise dans la recherche sur « interculturel » en
didactique est celle d’une terminologie « sauvage », qui n’est méme pas toujours
justifiée, discutée ou exposée entre enseignants et apprenants, entre chercheurs
et chercheurs... D’ailleurs, récemment, a une conférence internationale
sur la didactique des langues, durant laquelle le concept de culture a été
systématiquement employé, je demandais a un des communicants de préciser ce
qu’il entendait par ce terme. Il me répondit que c’était un terme trop compliqué
(certes !) qu’on ne pouvait pas définir - et pourtant, il Uutilisait !

Culture, identité et différentialisme

Les objectifs posés par la démarche différentialiste-culturaliste correspondent
souvent a : apprendre sur les cultures, s’approprier une culture, étre confronté
a d’autres cultures, devenir un médiateur entre cultures (cf. Dervin, a paraitre
pour une critique de ces objectifs dans un des ateliers du Centre Européen
pour les Langues a Graz en Autriche). Dans la plupart des cas, la culture et
’identité sont conceptualisées comme étant des entités solides, enfermées,
qui ne changent pas. A partir de cette compréhension (on ne retient que les
différences entre cultures ou identités), des « checklists » de détails a respecter
face a la culture autre sont proposées aux apprenants.

Souvent, dans le cas de la culture par exemple, elle devient un agent social (cf.
« rencontre entre cultures » lorsqu’on parle d’interculturel) et sert a expliquer
attitudes, croyances, « valeurs » de autre et du soi et des « communautés »
afférentes, telles qu’elles sont présentées dans les discours de 'un ou de
lautre. En outre, la culture est abordée comme une « ile » ou une « péninsule »,
vierge de contacts et de mélanges en dehors de ses propres frontiéres. Les
traditions locales ont également une place privilégiée dans la didactique. Ce
que dit ’anthropologue Eriksen (2001: 134) a propos des intéréts sociétaux pour
la culture-tradition et non la culture « du quotidien » de |’ Autre est tout a fait
valable pour ’approche culturaliste-différentialiste: « Creole culture, hybrid
forms, global universals such as MacDonald’s (and human rights discourses?)
must thus be seen as superficial; while tradition, associated with ‘roots’ and
the past, is profound ». En guise d’illustration, prenons un extrait de rapport
de projet Comenius impliquant des enseignants de langues de multiples pays
européens dans lequel on a pu lire a propos de ce que le projet a apporté
aux éleves : « leurs objectifs ne sont pas liés nécessairement a la découverte
des autres cultures. Les thémes qu’ils abordent leur sont déja communs et
fort réduits en nombre: musique, mode, loisirs, etc. et ne nécessitent pas un
niveau de connaissances tres élevé en langue étrangere ».

167

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)




Synergies Roumanie n° 4 - 2009 pp. 165-178
Fred Dervin

Critiques du modéle : et le sujet dans tout cela ?

Il est clair, depuis longtemps, que cette démarche pose de nombreux problémes
pour I’apprenant qui va devoir aller a larencontre d’un Autre. Les anthropologues
ont souligné les dérives de la démarche culturaliste-différentialiste non
réflexive et « objectivante » (cf. par ex. Bensa, 2008) car, comme le note
Gillepsie (2006: 69): « when the researcher gets close to lived life s/ he does not
find the invisible hands of statistics or traits, but people acting on the basis of
meaning ». Les apprenants, qui, nourris de faits culturels et d’items sur ’autre,
se retrouvent souvent en situation d’échec ou de surprise face a des individus
qui ne correspondent pas a ce qu’on leur a proposé, pré-dit. C’est pourquoi,
pour l’interculturel, on pourra toujours donner autant de recettes miracles
culturelles ou identitaires alors qu’en fait, « there is no way we can provide
a technique for successful communication or a causal model for intercultural
communication » (Nynas 2001: 34).

Vu que le culturalisme est basé avant tout sur l’importance des connaissances/
savoirs, on est en droit de s’interroger sur la valeur de ceux-ci face par ex. au
sens commun, a la doxa, aux pré-discours et aux représentations. En effet,
savoir quelque chose sur une culture est-il suffisant pour pouvoir rencontrer un
individu ? De quelle culture parle-t-on ? Un discours sur le Soi et |’Autre peut-
il étre accepté comme <« vrai » ou représentatif d’un vaste ensemble (nation,
communauté, groupe religieux...) ? Ou est le sujet (Anderson, 1999) dans cette
conception de la culture et ’identité aux frontieres impossibles a définir?

Il est notable toutefois que de nombreux chercheurs et didacticiens semblent
avoir modifié légérement cette approche et les discours qui vont avec,
influencés par la mode du postmodernisme. Néanmoins, les discours théoriques
et de recherche sont souvent opposés. En effet, certains chercheurs mettent en
avant la diversité (ex. au sein des pays) mais d’un autre, ils continuent a accoler
aux interlocuteurs des caractéristiques culturelles nationales, religieuses,
ethniques... pour analyser leurs contacts « interculturels ». C’est souvent au
niveau des méthodes et outils d’analyse que le bdt blesse...

2. Pour une didactique de ’identité mouvante et du sujet

L’approche culturaliste-différentialiste dans |’enseignement-apprentissage des
langues met de coté et ignore le role de 'autre (I’interlocuteur entre autres)
dans la co-construction de ce qui se passe lorsque deux sujets se rencontrent.
Cet autre, complexe et intersubjectif, a un impact sur les négociations/
constructions qui prennent place et permettent une liberté plus ou moins
soulignée dans l’image que |’on souhaite donner de soi ou dans ce que ’on peut
imposer a l’Autre en termes de discours et d’actes. Martine Abdallah-Pretceille
insiste sur cet aspect depuis le début de ses recherches : « C’est autrui, qui,
dans sa totale diversité et singularité, sous toutes ses formes, s’impose a nous.
(...) Ainsi, la connaissance hors contexte, hors relation, hors communication
avec autrui, ne facilite pas la rencontre. (...) L’identité de chacun ne peut plus
étre définie sans lui, en dehors de lui, mais avec lui » (Abdallah-Pretceille,
2003 : 146). Dans inter-culturel, il y a ’idée d’interaction, de mélange, de

168

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)



Approches dialogiques et énonciatives de 'interculturel :
pour une didactique des langues et de I'identité mouvante des sujets

négociation et donc d’instabilité. Faire de 'interculturel en classe de langues
(et analyser Uinterculturel), c’est travailler sur les contradictions qui nous
touchent tous a travers une identité « mouvante » (et non unique ou stable) que
’Autre contribue a transformer et donc c’est aussi remettre en question ’idée
que la culture et l’identité gouvernent U’un et [’autre dans les interactions.

Une minorité de chercheurs ont tenté de modéliser U'interculturel d’une facon
qui se rapproche de cette vision de l’identité comme co-construction. Les
cadres théoriques sont souvent riches et interdisciplinaires, et pourtant, tres
peu de moyens et d’outils d’analyse concrets sont proposés aux apprenants
pour développer leurs compétences interculturelles. On retiendra entre autres
les travaux de Ch. Develotte, 2007 ; Holliday et al., 2004 ; Jack, 2009... Nous
avons proposé nous-méme une didactique de U'interculturel qui se base sur un
modele (repris entre autres par M. Dirba, 2007) fondé sur deux savoir-faire
(savoir noter les actes d’identification, préter attention aux discours) et un
savoir-réagir/savoir (controler ses émotions et ses actes) et qui met de coté la
démarche différentialiste-culturaliste. Je renvoie le lecteur a Dervin (2007 et
2009) ou je détaille ces éléments.

3. Didactique de l’interculturel renouvelée et linguistique : comment
analyser ’identité mouvante ?

«’analyse du discours francaise, pour [’instant, n’a laissé aucune trace en didactique »
S. Moirand (1994 : 36)

Les méthodes de travail en didactique sont souvent issues de domaines tels
que l’ethnographie, la sociologie, la sociolinguistique, l’interactionnisme,
les Cultural Studies... (Corbett, 2003) et ont recours, dans le cadre de
’enseignement-apprentissage, a des tests objectifs sur les savoirs culturels,
des productions écrites réflexives, des simulations, des projets et des portfolios
divers (Byram, 1997 ; Dervin, 2009) pour évaluer sommativement mais aussi
formativement les apprentissages. La thématique des représentations a souvent
été utilisée comme plateforme en didactique (cf. par ex. Zarate, 2003) soit
dans le but de les supprimer (ce qui est impossible car les représentations
sont instables et mises en discours/co-construites avec un autre) ou de les
remplacer par une « vérité » (Puren, 2002).

Afin de mettre en place une didactique de ’identité mouvante, [’une des options
disponibles est celle de l’analyse linguistique des discours (« a la francaise »,
cf. Maziére, 2005), car une analyse de contenu « figée » et « naive' » ne permet
ni de relever ni de questionner le changement. Comme le note Moirand en
exergue de cette section pour la didactique en général, [’analyse du discours a
peu été utilisée pour Uinterculturel. Nous verrons ci-dessous deux branches de
’analyse des discours qui peuvent étre utiles pour travailler sur la mouvance :
les théories de ’énonciation et le dialogisme. Celles-ci permettent a la fois de
faire ressortir la complexité dans |’apparente unicité et de travailler sur les
mises en scene, les identifications, les contradictions...

169

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)




Synergies Roumanie n° 4 - 2009 pp. 165-178
Fred Dervin

3.1. Enonciation et discours

L’analyse du discours ne cherche pas a savoir si tel ou tel énoncé est véridique
mais elle s’intéresse avant tout aux représentations qui traversent les discours.
Elle part donc du principe que tout énoncé est scindé en deux : on a d’une part
le dictum (ce qui est dit) et le modus (la maniére de le dire) (Bally, 1965 : 36).
Le dictum n’est jamais réellement vérifiable car, d’une part, il est issu du monde
subjectif/intersubjectif des énonciateurs et d’autre part, il est construit par le
modus (Ducrot, 1993 : 113). En d’autres mots, le modus est « la réaction d’un
sujet a une représentation qu’il construit lui-méme dans son discours » (Vion,
2005 : 144).

Ainsi, un des éléments essentiels dans la définition du discours que donne
Dominique Maingueneau (1987 : 37) est le fait que celui-ci est toujours orienté
par rapport a la réalité. L’énonciation « a la francaise », inspirée par les
philosophes du langage (entre autres, Austin et Searle), mais aussi par Mikhail
Bakhtine et Roman Jakobson, propose que le discours est marqué par des traces
d’énonciation (Marnette, 2005 : 19), ou par le fait que « les acteurs peuvent
assumer, au fur et a mesure que se déroule l’événement, différents roles dans
Uinteraction, en échangeant l’usage de la parole » (Montés, 2004 : 55) et cela
de facon souvent instable. Les théories de |’énonciation permettent d’analyser
et de s’interroger sur l’agencement ou le positionnement des acteurs impliqués
dans l'acte d’énonciation : le locuteur (celui qui parle physiquement),
les énonciateurs (les entités qui sont impliquées dans le discours), les co-
énonciateurs (l’interlocuteur entre autres). Travailler sur |’énonciation sert
donc a « la recherche des procédés linguistiques (...) par lesquels le locuteur
imprime sa marque a U’énoncé, s’inscrit dans le message (implicitement ou
explicitement) et se situe par rapport a lui (...) » (Kerbrat-Orecchioni, 2002 : 33).
Cette démarche correspond tout a fait a Uinterculturel et ’identité mouvante
des sujets suggérés ici car elle permet un travail qui s’intéresse davantage aux
processus qu’aux états (Vion 1998 : 578).

En termes d’analyse, les apports des théories de |’énonciation permettent de
travailler sur les marques de subjectivité (choix de mots et valeurs afférentes),
les modalités (ou comment |’énonciateur se positionne dans le discours face a ce
qu’il dit), Uutilisation des déictiques et pronoms (par ex. le pronom caméléon
« on », qui pose de facon intéressant la question de l’identité, cf. Flgttum
et al., 2007, Dervin, 2008). En termes de modalité par exemple, Le Querler,
dans son ouvrage Typologie des modalités (1996), propose de s’intéresser
aux modalités aléthiques (possible, impossible, nécessaire et contingent),
modalités déontiques (devoir), modalités temporelles, modalités subjectives
(épistémiques), modalités intersubjectives et modalités implicatives (une
proposition en implique une autre). C’est a travers ces éléments que ’on
pourra noter la mise en scéne de soi et de l’Autre et donc la co-construction de
’identité mouvante des sujets dans un contexte interculturel. En apprenant a
relever ces traces énonciatives, |’apprenant peut étre amené a mieux controler
son propre discours, éviter la mise en scéne différentialiste-culturaliste, avoir
un impact sur les attitudes, et ainsi agir/réagir éthiquement face a l’altérité.

170

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)



Approches dialogiques et énonciatives de I'interculturel :
pour une didactique des langues et de I'identité mouvante des sujets

3.2. Etudes dialogiques

Les études dialogiques sont issues d’un mouvement qui se développe depuis un
siécle et qui est en train de prendre une envergure globale, notamment a travers
la création d’une association mondiale interdisciplinaire de recherche des
« Dialogical Sciences » (Dialogicalscience.org). L'idée capitale de ce mouvement
est que l’interdépendance « soi-autres » ne peut étre écartée de l’analyse des
faits humains (Markova et al., 2007: 1). Ainsi, il n’y a pas d’ego sans autre(s),
pas de voix sans autres voix, pas de discours de soi sans discours autres... (Linell,
2009: 36). Le concept de voix est central dans les démarches proposées et
permet un lien direct avec ’énonciation. D’aprés Hermans, un psychiatre
hollandais initiateur de |’association mentionnée supra, « voices function like
interacting characters in a story, involved in a process of question and answer,
agreement and disagreement » (Hermans, 1999: 110). Ces voix dévoilent des
stratégies discursives qui aident les interlocuteurs a se positionner et a réagir
face aux positionnements imposés par l’Autre, le contexte, U'interdiscours...
(sur les stratégies afférentes en linguistique, cf. Perrin, 1999, Dervin 2008...).
En outre, les voix utilisées sont toujours inscrites dans des discours présents,
passés ou futurs (Orvig & Grossen 2004). En tout, les positions prises par
les interlocuteurs sont altérables et contribuent a Uinstabilité des discours
résultants (mises en scéne, mensonges, manipulations, contradictions...). C’est
par ces voix que le soi et [’autre se co-construisent.

Linguistiquement, les voix peuvent étre relevées soit par le biais des
discours rapportés (ou représentés dans le sens ou une parole reprise est une
représentation plutét qu’une reprise fidele) : directs (il dit : « il fait beau),
indirects (il m’a dit qu’il fait beau), hybrides (mélange direct et indirect), etc.
(cf. Rosier, 1999). On peut également étre amené a travailler sur Uutilisation
des pronoms, qui servent a mettre en scéne. En francgais, on pense ici a nouveau
au pronom « on » et « nous ». Enfin, la négation elle-méme est une marque de
voix (cf. Ducrot, 1993). Ainsi, dans l’exemple « elle ne nous a pas laissé tomber,
elle », la négation précise qu’il y a d’autres entités qui ont été opposées a
Uentité en question et permet de la critiquer tout en U'effacant.

Pour résumer, les études dialogiques permettent d’identifier certaines voix
utilisées par des interlocuteurs dans leurs discours et de tenter de trouver en
quoi ces voix sont utiles a la mise en scéne/présentation de soi, constructions de
soi et de l'autre... et les conséquences possibles sur la relation qui s’établit. On
notera pour finir que ces voix ne sont pas toutes identifiables car le dialogisme
n’est pas toujours marqué dans le discours.

3.3. Analyse linguistique des discours et identité mouvante : quelques exemples

Aluniversité, par exemple, aprés avoir suivi un déconditionnement interculturel,
i.e. un travail sur du long terme sur les visions croisées des apprenants et de
leurs « communautés », sur eux-mémes et sur le/s pays ou Uon parle la langue
étudiée (Dervin, 2006 ; Dervin & Suomela-Salmi, 2007), une spécialisation
en analyse linguistique des discours et une pratique des outils proposées par
’énonciation et le dialogisme est essentielle pour consolider le changement

171

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)




Synergies Roumanie n° 4 - 2009 pp. 165-178
Fred Dervin

de paradigme. Je propose ici quelques exemples d’analyse et précise en
quoi ils peuvent servir a travailler l’identité mouvante des sujets. On passera
les deux catégories suivantes en revue: détecter les discours culturalistes-
différentialistes et écouter les discours du soi et de ["autre.

1. Détecter les discours culturalistes-différentialistes

Dans les exemples ci-dessous, on note que différents éléments linguistiques
permettent de donner une image « solide » de soi, de son propre groupe, de
[’autre et de son groupe, de les opposer mais aussi de s’expliquer face aux
autres et a leurs critiques :

Yes, we are maybe quieter than people in other countries. Why it is such a big
problem? It just belongs to Finnish culture. It doesn’t mean that we were depressed
or something, it’s just in the habit of Finland. (Message laissé sur le site du journal
Times en réponse a un article qualifié de négatif sur la Finlande)?.

On note ici le recours a nous (we) en opposition aux autres (people) et ’adverbe
juste/simplement (just) qui semble donner un air naturel/normal a la culture
finlandaise. C’est bien ici la culture et le pays qui expliquent le fait que les
Finlandais soient définis comme plus « calmes » par la jeune fille.

| suspect that this is true now | know that they sort of stop at about 7 o’clock or so
and gives the kids a snack if they have children at home and then it’s on with the
evening and the tapas rounds again and people are rushing about until 12 o’clock
or 1 at night so it seems to me that they sleep on average 5 or 6 hours a night and |
really don’t know why this is specially as | said coming from Sweden where we need
so much sleep | don’t know what it is got to do with? Is it the climate? Or is it just
the fact that people having to work harder even in Spain ? (extrait d’un podcast dit
« interculturel » dans lequel une enseignante-chercheuse anglaise qui travaille en
Suéede parle d’une courte visite professionnelle en Espagne et donne son point de vue
sur le fait que « les Espagnols ne semblent plus faire la siesta »)

Dans le deuxiéme extrait, il y a une certaine mise en scene de ’entité-Autre
générique par une enseignante-chercheuse spécialiste de 'interculturel (mais
qui ne connait pas ’Espagne). L'image générale donnée est a la fois précise
(utilisation du présent simple généralisateur, progression de la description dans
une logique presque péremptoire) et approximative (insertions multiples de
marques d’approximatives - about, around, sort of...). La fin de Uextrait, qui
sert de conclusion, met en scéne la chercheuse qui joue la porte-parole d’une
nation (utilisation de nous (we) pour représenter la Suéde : « venant de Suede
oU nous avons besoin de tant de sommeil ») et compare la Suéde et l’Espagne.
Finalement, U'utilisation de l’adverbe even dans « is it just the fact that people
having to work harder even in Spain ? » souligne une attitude relativement
stéréotypée envers les Espagnols (« subjectivité » de la chercheuse relevée)
car celui-ci revét ’idée doxique souvent mise en avant que les Espagnols ne
travaillent pas beaucoup.

172

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)



Approches dialogiques et énonciatives de I'interculturel :
pour une didactique des langues et de I'identité mouvante des sujets

2. Ecouter les discours du soi et de ’autre
Xénophilie

L’interculturel fait souvent référence au racisme et a la xénophobie comme
étant des dangers pour les relations entre les « peuples ». Pourtant, le concept
de xénophilie (I’appréciation « poussée » de |’étranger) est rarement introduit
alors qu’il est potentiellement aussi risqué. La xénophilie a elle aussi des vertus
discursives comme Uillustre U’extrait ci-dessous :

| love the Japanese people | love the Asian culture the attitude the way you respect
all the other humans.
(Un chanteur finlandais dans une émission parodie d’une fausse journaliste japonaise).

Dans cet extrait, le chanteur finlandais fait les louanges des Japonais et les
amalgame aux Asiatiques en général. L'interview que lui fait passer la fausse
journaliste japonaise est difficile car celle-ci lui pose soit des questions
incompréhensibles soit des questions embarrassantes. En réponse a une de ses
questions (qu’il ne comprend pas), il commence ce discours positif dans lequel
il généralise a partir d’« extreme case formulation » (Pomerantz, 1986 ; the
Asian culture ; all the other humans). Le tout lui permet en quelque sorte
de sauvegarder sa face et de montrer aux Japonais qui le regarderont a la
télévision (mais c’est en fait la télévision finlandaise qui montrera la parodie)
qu’il respecte beaucoup leur « culture ».

Discours contradictoires et instables

Les discours sur le soi et ’Autre sont souvent construits de facon instable et
peuvent mener a des contradictions. Dans un entretien sur son expérience en
Finlande, une étudiante en échange explique qu’elle n’a pas pu réussir a se
faire des amis finlandais.

No, it’s difficult to have contact with Finnish people, | think they’re just cold and
euh shyness euh it’s a stereotype but unfortunately they work and at least in my
experience. (étudiante étrangére en Finlande)

L’intervieweur est son ancien professeur de communication interculturelle qui a
tenté de lui enseigner la démarche proposée ici - il y a donc de Uintertextualité
entre les deux personnes quin’est pas toujours marquée - mais, toutefois, ilyaune
pression « indirecte » d’ouverture interculturelle. L’explication de ’étudiante
est d’abord catégorique et souligne la « froideur » des Finlandais (adverbe just
a nouveau qui « naturalise » cette attitude ; « I think they’re just cold » ; cette
représentation est largement partagée a la fois par certains Finlandais eux-
mémes et par certains étrangers). Puis, elle montre a interlocuteur qu’elle
sait qu’il s’agit d’un stéréotype (notion largement travaillée dans les cours)
mais que néanmoins cela a été le cas de son expérience. Le recours a une
modalité (unfortunately) lui fait en quelque sorte sauvegarder sa face (elle
n’est pas si fermée que cela ; cela sous-entend : elle a essayé), et montre
qu’elle comprend le paradoxe dans ce qu’elle affirme.

173

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)




Synergies Roumanie n° 4 - 2009 pp. 165-178
Fred Dervin

Discours instables

A: Well yes as we talked before well Germans... whatever people think Germans are...
so when | started my internship | said myself well ok | want to be less German

B: (Laughter)

A: whatever that means... so | started with a good motivation and you know | like
invited colleagues to a coffee and not like typically German counting the coins and...
you owe me 20 cents... you owe me whatever... so | invited colleagues for coffee. And
| tried to be relaxed when people didn’t deliver... deliver an assignment on time so |
tried to be a little bit more relaxed and | showed my colleagues Germans have humour
etc. (ancienne stagiaire a ’étranger).

Dans ce dernier extrait, il semble que I’étudiante se mette en scéne car son discours
est parsemé (du moins au début) d’hésitations. Elle se promet donc d’étre moins
allemande avant de quitter son pays (recours a un discours représenté virtuel :
« | said myself »). Puis aprés un rire de l'intervieweur qui est lui-méme allemand,
elle remet en question la notion de « typiquement allemand » (« whatever that
means »). Malgré cela, elle finit son tour par des éléments qui démontrent qu’elle
sait ce que cela veut dire en termes de représentations. Elle va méme jusqu’a
mettre en scéne des voix (en italiques dans U’extrait) pour donner du poids a
son argument « typically German counting the coins » (i.e. les Allemands sont
avares).

Conclusion

La démarche exposée dans cet article a recu trés peu d’applications en didactique
de Uinterculturalité. Les domaines choisis (analyse des discours, énonciation
et dialogisme) pour apporter des outils d’analyse aux apprenants pourraient
tout aussi bien comporter la Membership Categorisation Theory (Pepin, 2007),
’analyse critique du discours (Barker & Galasinski, 2001) ou bien la Sémantique
argumentative (Galatanu, 2009), car ces domaines ont aussi beaucoup a apporter
a la didactique de Uinterculturel renouvelée. S’éloignant consciemment du
culturalisme-différentialisme, celle-ci souhaite mettre a profit les apports de
’analyse linguistique des discours pour déceler les mises en scéne identitaires
qui ont tendance a traverser les relations interculturelles et donc former les
apprenants de langue a réfléchir davantage sur les enjeux éthiques des rencontres
et du respect du sujet, mais aussi a étre davantage critiques face aux discours
d’altérisation traversés et d’interculturellement correct (du type : je n’ai pas de
stéréotype sur les Grecs, j’ai habité trois ans dans leur pays).

Une comparaison intéressante avec les définitions proposées par H. Bergson
de Uanalyse et Uintuition permettra de qualifier I’approche en opposition au
culturalisme. Pour Bergson (1938 : 181), ’analyse correspond a une « opération qui
ramene [’objet a des éléments déja connus (...) analyser consiste donc a exprimer
une chose en fonction de ce qui n’est pas elle » (ibid.). C’est en quelque sorte ce
que le culturalisme propose : je rencontre un individu (un inconnu) et je calque
sur lui (et il peut lui-méme contribuer a cela) des objets que j’ai emmagasinés.
D’un autre coté, intuition, pour Bergson, c’est « la sympathie par laquelle on
se transporte a Uintérieur d’un objet pour coincider avec ce qu’il a d’unique

174

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)



Approches dialogiques et énonciatives de I'interculturel :
pour une didactique des langues et de I'identité mouvante des sujets

et par conséquent d’inexprimable » (ibid.). Cette sympathie représente par
excellence l’objectif de la démarche de interculturel changeant et en devenir
décrite ici. Cette vision, largement partagée par tout le monde - qui s’opposerait
a Uindividualité et a la liberté du sujet ? -, devrait a présent trouver une vraie
place dans la didactique des langues et, comme en anthropologie, permettre un
changement de paradigme et donc de méthodes de travail.

La liaison analyse du discours-didactique ne devrait cependant pas étre envisagée
comme une recette miracle. En effet, par le biais des compétences d’analyse
énonciative et dialogique, on ne peut imaginer réussir a rencontrer I’Autre sans
embiiche. N’oublions pas que les sujets sont traversés en permanence par des
émotions, des positions hiérarchiques et des états mentaux dans DES contextes
divers et que ces éléments ont un impact sur les actes d’interaction qui prennent
place - et que la re/connaissance de discours culturalistes/xénophiles/phobes...
ne veut pas dire avoir la possibilité de réagir en toute liberté. Aussi, il faut veiller
a ce que les compétences d’analyse acquises ne menent pas a des débordements
avec par exemple une accentuation de la manipulation (on sait comment
généraliser, jouer avec les voix), un retrait systématique des interactions du
a une certaine irritation, etc. Malgré ces défauts, la démarche s’éloigne de la
facilité et de la simplicité et cherche par tous les moyens a respecter, comme le
dirait Edouard Glissant, « le droit de chacun a son opacité ».

Bibliographie

A. Holliday, M. Hyde & J. Kullman, Intercultural communication, London, Routledge,
2004.

A. Bensa, « Remarques sur les politiques de Uintersubjectivité ». In Fassin, D. & Bensa, A.
(éds.), Les politiques de [’enquéte. Epreuves ethnographiques, Paris, La Découverte, 2008.

A. Gillespie, Becoming other: From social interaction to self-reflection, Greenwich, CT:
Information Age Publishing, 2006.

A. Pomerantz, « Extreme case formulations: a way of legitimizing claims » dans Human
studies, no. 9, 1986, p. 219-229.

C. Kerbrat-Orecchioni, L’énonciation, Paris, Armand Colin, coll. U, 2002.
C. Bally, Linguistique générale et linguistique francaise, Berne, Francke, 1965.

C. Barker & D. Galasinski, Cultural Studies and Discourse Analysis : a dialogue on language
and identity, London & Thousand Oaks, Sage, 2001.

C. Puren, « Perspectives actionnelles et perspectives culturelles en didactique des langues:
vers une perspective co-actionnelle co-culturelle » dans Les Langues modernes, no. 3,
2002, p. 55-71.

C. Develotte, «Aspects interculturels de I’enseignement/apprentissage en ligne ». In Colles,
L., Develotte, C, Geron, G. & Tauzer-Sabatelli, F. (éds), Quelle didactique de ’interculturel
dans les nouveaux contextes du FLE/S ?, Cortil-Wodon, EME & InterCommunications, 2007,
p. 227-240.

175

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)




Synergies Roumanie n° 4 - 2009 pp. 165-178
Fred Dervin

D. Maingueneau, Nouvelles tendances en analyse du discours, Paris, Hachette, 1987.

F. Maziére, L’analyse du discours, Paris, Presses Universitaires de France, coll. Que sais-je?,
2005.

F. Dervin, <« Apprendre a co-construire par la rencontre : approche actionnelle de
Uinterculturel a Uuniversité » dans Le francais dans le monde recherches et applications,
no. 45, 2009, p. 111-121.

F. Dervin & E. Suomela-Salmi, « Solidité et liquidité des stéréotypes d’étudiants
universitaires finlandais ». In Boyer, H. (éd.), Stéréotypage, stéréotypes: fonctionnements
ordinaires et mises en scéne, tome 3. Education, école, didactique, Paris, |’Harmattan,
2007, p. 65-79.

F. Dervin & M. Vlad, Pour une cyberanthropologie de la communication interculturelle:
Interactions entre étudiants finlandais et roumains spécialistes du francais langue
académique (FLA), Alsic, 2009.

F. Dervin, « Constructions de Uinterculturel dans le deuxiéme programme a moyen terme
du Centre Européen pour les Langues Vivantes (CELV) : ’exemple de La communication
interculturelle dans la formation des enseignants » dans Synergies pays riverains de la
Baltique. (a paraitre)

F. Dervin, « Evaluer Uinterculturel : problématiques et pistes de travail ». In Dervin F. &
Suomela-Salmi, E. (éds.), Evaluer les compétences langagieres et interculturelles dans
[’enseignement supérieur, Turku, Publications du département d’études francaises, 2007,
p. 95-122.

F. Dervin, « Reflections on the deconditioning of language specialists on Finnish higher
education ». In Dervin, F. & Suomela-Salmi, E. (eds.), Intercultural communication and
education. Finnish perspectives, Bern, Peter Lang, 2006, p. 105-125.

F. Dervin, Métamorphoses identitaires en situation de mobilité, Turku, Presses
Universitaires, 2008.

G. Jack, « A Critical Perspective on Teaching Intercultural Competence in a Management
Department ». In Feng, A.W., Byram, M., & Fleming, M. (eds.), Becoming interculturally
competent through education and training, Clevedon, Multilingual Matters Ltd, 2009, p.
93-113.

G. Zarate, Représentations de [’étranger et didactique des langues, Paris, Didier, 2003.

G. Vignaux & K. Fall, « Processus cognitifs, processus culturels. Du langage et de la culture
comme jeux sur les frontiéres” ». In Turgeon, L., Létourneau, J. & Fall, K. (éds), Les
espaces de ’identité. Sainte-Foy, Laval, Les Presses de ’Université, 1997, p. 302-331.

H. Bergson, « Introduction a la métaphysique », dans La pensée et le mouvant, Paris, Félix
Alcan, 1938, p. 177-228.

H. Bergson, L’évolution créatrice, Paris, Félix Alcan, 1907.

H. J.M. Hermans, « Dialogical Thinking and Self-Innovation », vol. 5, Culture psychology,
1999, p. 67-86.

I. Markova, P. Linell, M. Grossen, O. Salazar, Dialogue in Focus Groups: Exploring Socially
Shared Knowledge, London, Equinox Publishing, 2007.

176

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)



Approches dialogiques et énonciatives de I'interculturel :
pour une didactique des langues et de I'identité mouvante des sujets

J. Corbett, Intercultural Approach to English Language Teaching, Clevendon, Multilingual
Matters, 2003.

K. Flgttum, K. Jonasson, & C. Norén, Pronom a facettes, Bruxelles, de Boeck, 2007.

L. Rosier, Le discours rapporté : histoire, théories, pratiques, Paris-Brussels, Duculot,
1999.

L. Perrin, « La fonction des reprises diaphoniques locales dans le dialogue ». In Verschueren,
J. (éd.), Pragmatics in 1998 : Selected papers from the 6th International Pragmatics
Conference, vol. 2, Antwerp, International Pragmatics Association, 1999, p. 448-461.

M. Dirba, « Towards proteophilic competence? Intercultural learning and language
education in Latvia » dans Intercultural Education, no. 18, 3, 2007, p. 193-205.

M. Augé, Pour une anthropologie des mondes contemporains, Paris, Flammarion, coll.
Champs, 1999.

M. Abdallah-Pretceille, Former et éduquer en contexte hétérogéne. Pour un humanisme
du divers, Paris, Anthropos, 2003.

M. Byram, Teaching and Assessing Intercultural Communicative Competence, Clevedon,
Multilingual Matters, 1997.

N. Le Querler, Typologie des modalités, Caen, Université de Caen, 1996.

N. Pepin, Identités fragmentées. Eléments pour une grammaire de [’identité, Frankfurt,
Peter Lang, 2007.

@. Dahl, I. Jensen, & P. Nynas, (eds.) Bridges of understanding. Perspectives on intercultural
communication, Oslo, Unipub, Découverte, 2006, p. 323-328.

O. Galatanu, « Semantic and discursive construction of identities: The ,Europe of
knowledge” ». In Suomela-Salmi, E. & Dervin, F. (eds.), Cross-linguistic and cross-cultural
perspectives on academic discourse, Amsterdam, Benjamins, 2009, p. 275-296.

0. Salazar & M. Grossen, « Représentations sociales et analyse de discours produit dans
des focus groups: un point de vue dialogique » dans Bulletin de psychologie, vol. 57, 3,
2004, p. 263-272.

0. Ducrot, « A quoi sert le concept de modalité ? ». In Dittmar, N. & Reich, A. (éds),
Modalité et acquisition des langues, Berlin, Walter de Gruyter, 1993, p. 111-129.

P. Nynas, Bakom Guds rygg, En hermeneutisk ansats till interkulturell kommunikation och
forstdelse | industriella project, Abo, Abo Akademi University, 2001.

P. Anderson, La Didactique des langues étrangeéres a [’épreuve du sujet. Série Linguistique
et Sémiotique, 33, Besancon, Presses Universitaires Franc-Comtoises, 1999.

P. Linell, Rethinking Language, Mind, and World Dialogically, Information Age Publishing,
2009.

R. Montés, « Les multiples tiers du débat politiques ». In Charaudeau, P. & Monteés, R. (éds),
La voix cachée du tiers. Des non-dits du discours, Paris, L’Harmattan, 2004, p. 53-77.

R. Vion, « De instabilité des positionnements énonciatifs dans le discours ». In Verschueren,
J. (éd.), Pragmatics in 1998 : Selected papers from the 6th International Pragmatics

177

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)




Synergies Roumanie n° 4 - 2009 pp. 165-178
Fred Dervin

Conference, vol. 2, Antwerp, International Pragmatics Association, 1998, p. 577-590.

R. Vion, « Modalités, modalisations, interactions et dialogisme ». In Bres, J., Haillet, P. P.,
Mellet, S., Nalke, H. et L. Rosier (éds.), Dialogisme, polyphonie : approches linguistiques.
Actes du colloque de Cerisy, 2-9 septembre 2004, Bruxelles, Duculot, 2005, p. 143-157.

R. Vion, La Communication Verbale. Analyse des Interactions, coll. Hachette Université,
Communication, Paris, Hachette Supérieur, 1992.

S. Marnette, Speech and Thought Presentation in French : Concepts and Strategies,
Philadelphia, John Benjamins, 2005.

S. Moirand, « Le discursif et le conversationnel : quelles descriptions pour la didactique ? ».
In Coste, D. (éd.), Vingt ans dans [’évolution de la didactique des langues, Paris, Crédif-
Hatier, LAL, 1994, p. 24-36.

T. H. Eriksen, « Between Universalism and Relativism : ,, A Critique of the UNESCO Concept
of Culture ”». In Cowan et al. (eds.), Culture and Rights. Anthropological Perspectives,
Cambridge, CUP, 2001, p. 127-148.

Z. Bauman, Liquid Modernity, Cambridge, Polity Press, 2000.

Notes

" Dans laquelle par exemple, le discours d’un représentant « d’une culture » est pris a la lettre et
sert de garantie d’authenticité (nous les Allemands, nous faisons comme c¢a donc j’ai du mal a faire
autrement). Avec les mélanges et la multiplicité contemporaine, qui peut représenter |’ensemble
d’une « culture » ? Existe-t-elle d’ailleurs ?

2 Tous les extraits utilisés dans cet article sont en langue anglaise, issus de podcasts, de journaux en
ligne, de programmes télévisés... Ces extraits ont été utilisés dans des articles de recherche que nous
avons publiés dans cette langue. Pour des analyses en francais, cf. Dervin & Suomela-Salmi (2007),
Dervin & Vlad (2009)...

178

BDD-A2295 © 2009 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:22 UTC)


http://www.tcpdf.org

