Vlad Muresan
Lecteur universitaire
University Babes-Bolyai, Cluj-Napoca

P
Z — d

Résumé : Il existe un consensus selon lequel le monde occidental est une
civilisation de ’altérité. Afin de élargir la signification de cette notion, notre
étude essaie de mettre en évidence quelques dimensions généalogiques.
Premierement, on ne peut ignorer le concept chrétien du « aimer le prochain ».
C’est lui qui doit avoir consolidé l’idéal « universaliste » occidental. Il ne
suffit pas, en conséquence, de dire - comme le fait Derrida en interprétant
Hegel - que [’Occident est la civilisation qui differe d’elle-méme. C’est la
une définition purement négative, qui n’aide pas a saisir [’intégralité de la
phénoménologie du monde occidental. C’est notre but de démontrer que
cette perpétuelle négation-de-soi qui a travaillé dans [’histoire spirituelle
de [’Occident (par contraste avec sa brutale affirmation dans [’histoire
politique) peut étre comprise seulement dans les termes d’un idéal positif
d’une conciliation universelle (I’eschatologie occidentale). C’est justement
cet idéal qui commande la destruction successive des toutes les «identités » qui n’arrivent pas
a honorer la pureté de cet idéal méme. Notre discussion se termine par quelques réflexions
sur les « dommages collatéraux » de la dynamique d’une telle « identité culturelle ».

-261 'dd 8007 - € LU a1uvunoy sar31auig

A 4
v0T

Mots-clés : Civilisation occidentale, universalisme, déconstruction.

Abstract: There is a common consensus that the Western World is a civilisation of the
“otherness”. The present study underlines some genealogical dimensions in order to
enlarge the signification of this notion. First of all, we cannot ignore the Christian
concept of “loving your neighbour”. This, we argue, must have fortified the Western
“universalistic” ideal. That is why, it is not enough to say, as Derrida does interpreting
Hegel, that Western civilisation is the civilisation that differs-from-itself. This is a
purely negative definition, which does not help us see the entire phenomenology of
the Western world. We undertake to demonstrate that this perpetual self-denial that
worked within the European spiritual history (as contrasted to its brutal affirmation in
the political history) can only be understood in terms of a positive ideal of universal
conciliation (Western eschatology). It is this ideal that commands the successive
destruction of all “identities” that do not equate the purity of this ideal. We end our
discussion with some reflections on the “collateral damages” in the dynamics of such a
singular “cultural identity”.

Key words: Western Civilisation, universalism, deconstruction.

197

BDD-A2275 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:09 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 197-204
Vlad Muresan

Il existe un consensus qui semble étre constitutif a ’lhomme occidental actuel :
’idée que ’Occident est une civilisation de ’altérité. Néanmoins, la généalogie
et les significations d’une telle détermination ne sont pas toujours évidentes.

Une civilisation du prochain

L’Occident s’est affirmé, aussitot que la synthese christologique a structuré son
identité, en tant que civilisation du prochain, de ’altérité. Et cela grace a sa
profession de foi, qui postule que U'Infini s’est assumé en tant que altérité finie
et ne la repousse plus ni comme une vanité, ni comme une illusion.

Le Dieu chrétien n’est ni ’Unité pure, impersonnelle ou personnelle, ni la
multiplicité polythéiste du Panthéon, mais la religion par excellence de [’Un-
Multiple divin. L’altérité est donc donnée déja a l'intérieure de la divinité. Si
la civilisation occidentale s’est projetée dans son altérité, elle n’a pas moins
essayé de [’assimiler, et non pas seulement de la réduire tout simplement a
elle-méme. Lorsque ’altérité est absorbée et neutralisée dans U’identité, elle
devient son pléonasme et ne génére plus la totalité, en tant qu’enrichissement
exhaustif de ’universalité vide avec sa propre diversité. Ce rapport stable entre
’identité et la différence, entre I’Un et le Multiple, est devenu la méthode
et Uobjectif pour les « épistémologies de la totalité » du romantisme (Gustav
Gusdorf, 1984), et se présente comme un trait éminemment occidental.

Le plus grand impératif christique est celui de I’amour du prochain (Matthieu
23 : 36). Bien qu’il apparaisse déja dans |’Ancien Testament (« Tu aimeras ton
prochain comme toi-méme » - Lévitique, XIX, 18), c’est le christianisme qui a
dés-enclavisé ’amour du prochain, qui l’a dénationalisé : « et si vous réservez
vos saluts a vos fréres, que faites-vous d’extraordinaire? Les paiens n’en font-ils
pas autant? » (Mt. 5 : 47-48).

La civilisation occidentale ouverte vers l'altérité dans ’aspiration de la
récupération de la Totalité s’est manifestée comme une civilisation des grandes
catastrophes historiques, et cette chose doit étre expliquée, sans que cela se
transforme pour autant en une justification. Le sang résulte de convulsions
historiques, de tourments, de catastrophes, puisque les hommes sont animés
non seulement de grandes idées, mais aussi de petites réalités. Tous ceux qui
sont juchés sur la vague des grandes visions ne peuvent pas y participer. L’esprit
visionnaire reste le privilége de certains élus qui sont souvent crucifiés a leur
époque (comme Bartholomé de Las Casas). Le reste est le territoire de ceux
« petits dans leur temps, mais grands dans leurs désirs », ce reste historique
des hommes insuffisamment humanisés par les idéaux, ou méme déshumanisés
par ces derniers, par une étrange alchimie existentielle. En méme temps, nous
n’avons pas le droit de croire que les idées peuvent recevoir n’importe quelle
interprétation possible, car lorsqu’on a pu tuer au nom de la liberté, cette
chose pouvait se faire justement en piétinant ’essence méme de la liberté.
Mais il s’agit la seulement de ’aveuglement complet des assassins, qui ne
sauraient cependant infirmer ’idée elle-méme.

198

BDD-A2275 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:09 UTC)



LOccident: entre non-identité et universalité

Differentes rapports a l’alterité

C’est en effet I’énonciation du principe de la réciprocité positive - selon lequel
ce que nous donnons a |’ Autrui soit exactement ce que nous attendons de lui - qui
anticipe, ou mieux encore, rend possible l'impératif catégorique. Kant est |’écho
du Christ lorsqu’il demande que la maxime de notre action qui vise Ualtérité
reproduise la maxime de nos exigences envers l’altérité (« Ainsi, tout ce que vous
voulez que les hommes fassent pour vous, faites-le vous-mémes pour eux »).

Les deux formulations majeures de 'impératif catégorique kantien parlent
d’universalité, et non d’altérité. La conduite de |’action selon la regle
universelle signifie en réalité la conduite en conformité avec la totalité des
mes altérités (mes prochains) possibles. L'impératif catégorique n’est donc au
demeurant que le raffinement de la régle évangélique de ’altérité : « Agis de
telle sorte que la maxime de ta volonté puisse toujours valoir en méme temps
comme principe d’une législation universelle ».

Cette ouverture décisive envers 'autre a permis et animé le travail de
recherche, d’assimilation et d’intégration civilisationnelle qui semble animer
’Occident, travail de « dés-enclavisation » mondiale, en tant que mécanisme
culturel d’appropriation, de récupération tendentielle de la totalité humaine.
Il va de soi que toutes les grandes religions et toutes les grandes éthiques
comprennent une certaine sensibilité envers laltérité et la souffrance
universelle. Ainsi, I’éthique judaique est premiérement une éthique du prochain
et de ’assumation de sa souffrance. Mais il a été nécessaire que Jésus le Rabbi
dissocie analytiquement le prédicat ethno-religieux du « prochain », afin de lui
rendre de nouveau son universalité adamique : « Car Il fait lever son soleil aussi
bien sur les méchants que sur les bons, il fait pleuvoir sur ceux qui agissent
bien comme sur ceux qui agissent mal » (Mt, 5 : 45).

Le bouddhisme, au contraire, a un rapport de rejet dissociatif, et non
d’engagement charitable contre la souffrance : il fait de [’extinction un idéal
méme plus profond que celui de la compassion. Et puisque la compassion nous
contamine avec la souffrance universelle, il faut nécessairement :

1. que l'on s’enferme et s’immunise aux souffrances de U’Autrui, qui brouillent et
rendent négatif le chemin de sa propre pacification contemplative ;

2. que U’on renonce a la dispersion mondaine de "action pour U’Autrui, qui n’est autre
chose qu’une sortie ek-statique de soi-méme, asservissante du point de vue karmique,
afin de pouvoir se focaliser sur sa propre libération extinctive dans le Nirvana.

Tout au contraire, pour le christianisme, la com-passion en tant qu’expérience
empathique de U’Autrui, et [’action charitable (caritas), en tant que combat
pour la diminution de la souffrance mondaine, sont des valeurs cardinales,
qui nous sont si propres comme modernes de méme qu’occidentaux. Qui se
reconnait a présent dans ’orientation altéritaire et dans celle compassionnelle
moderne, reconnait par cela qu’il n’est, nolentem volentem, qu’un chrétien
sécularisé. A savoir - un occidental moderne. Et qui ne se retrouve pas dans ces
deux déterminants, est dés lors :

199

BDD-A2275 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:09 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 197-204
Vlad Muresan

1. soit instinctivement barbare (a savoir disciple de Nietzsche dans son projet du
sacrifice de celui plus faible devant celui plus fort, de ’esclave souffrant devant
le surhomme immun et sain), donc descendent directe du guerrier pré-moderne, de
’aristocrate de la horde ;

2. soit un contemplatif anti-mondain, a savoir bouddhiste qui, fuyant sa propre
souffrance, fuit aussi la souffrance contaminatrice des autres, qui fuyant soi-méme -
la solidarité de ’individuation avec la souffrance - fuit aussi les autres et le monde,
réduisant la totalité cosmologique a une simple illusion dé-substantialisée ;

3. soit tout simplement, et moins glorieusement, un postmoderne indifférent ou
cynique (Peter Sloterdijk, 1997). Bref, un « bouddhiste européen » (Nietzsche), un
nihiliste sans Absolu, dans le sens fort anti-axiologique d’un Deleuze. Ce dernier,
par exemple, méne ’apologie de la « singularité » jusqu’a justifier ’ignorance et
Uindifférence envers « U’étre-loup » qui manifesterait tout simplement son droit a la
différence par rapport a « ’étre-agneau », qui n’est qu’une singularité positive pour
lui-méme’. Le concept des « différences affirmatives » de Deleuze devient ainsi par
indifférence |’apologie du « crime sans chatiment »2.

« Nous ne sommes plus chez nous »

La culture européenne a lentement assumé ce devenir d’elle-méme pour
U’Autrui, jusqu’a ce que l’on puisse dire aujourd’hui avec Gadamer que
« nous ne sommes plus chez nous ». Le travail des siecles ne fut ainsi pas en
vain : la postmodernité n’est que ’expression maximale de cette conversion
européenne anti-identitaire. Elle est le terme final et extréme, jusqu’a présent,
de ’appropriation européenne de [’idéal christique de ’altérité.

L’Europe est différente d’elle-méme, elle nie son mode immédiat, originaire,
qui n’est pas encore confronté a U’Autrui, ce dernier encore une identité
innocente autocentrée. L’ethnocentrisme peut étre synthétiquement amplifié,
en multipliant les angles de rapport et en gagnant une complexité de perspective
supérieure, méme si pas encore totale, puisque la vision d’une totalité
« eschatologique » supra-culturelle nous est pas encore donnée. L’Europe a
aussi été un centre gravitationnel d’attraction, une bréche dans le multiple
répulsif de la diversité des ethnocentrismes, rendue possible par [’ouverture
christique vers Ualtérité, par la renonciation a |’auto-rapport simple (égoisme),
en tant qu’identité répulsive vers ’altérité, a la faveur d’un rapport attractif
(altruisme), méme envers l’altérité la plus répulsive, ennemie (I’éthique de la
gifle et de la joue remplace chez le Christ la dialectique hégélienne du maitre
et de [’esclave, ainsi que le nazisme nietzschéen de la volonté du pouvoir).

Le christianisme a donné la grande et presque impossible solution de [’abdication
de la répulsion, donc du rapport dialectique bilatéral négatif de l’un avec
l’autre, et a demandé la contradiction unilatérale : soit attractif (fraternel)
avec celui qui est répulsif (agressif). Ne nie pas celui qui te nie. L’abdication de
la dialectique victimaire par un autosacrifice expiatoire est le grand triomphe
christique anti-dialectique. A la différence de cela, Nietzsche veut tout
recentrer sur la répulsion de U'individu et la réduction, en principe, de ’autre.
Une force de répulsion supérieure donnerait un droit supérieur. L’individualité
conquérante, porteuse d’une volonté de pouvoir plus intense devient le siege

200

BDD-A2275 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:09 UTC)



LOccident: entre non-identité et universalité

des valeurs, imposées par le triomphe darwinien de celui qui est le plus fort.
Le négatif est actif lorsqu’il se rencontre avec soi-méme dans ’autre. Mais
la souffrance alchimique du négatif était destinée a disparaitre. La scission
christique du négatif ’a neutralisé. Les déterminations opposées se rapportent
d’une maniére réflexive, se miroitent donc mutuellement puisqu’elles sont
opposées. « Ne sois pas le miroir de celui qui est en colére » dit la sagesse du
Patérique, mais ici le sens ontologique est plus important que le sens moral.
Ce sens défait la solidarité dialectique des opposés, en dispute vectorielle, et
n’oppose pas a ’affirmation la négation d’une affirmation inverse.

Ainsi, ce triomphe anti-dialectique ne laisse pas le mal apparaitre. Le miroir
doit étre exclu des rapports humains. « Offrir [’autre joue » a le méme sens
ontologique de ’évasion de la dialectique, de cette réflexion qui produit, propage
et multiplie le mal’. Le mal a donc une essence spéculative. Il faut deux pour
que le mal existe, et encore faut-il qu’ils soient opposés. La perfection demande
’Un. En résulte la nature dérivée, adventice, non fondamentale du mal. Celui-ci
n’est pas simplement une privation, mais une privation résultant d’une inversion.
Encore plus fondamental c’est que le mal est donc le multiple, la différence. Ils
ne coincident pas, car tout multiple n’a pas un rapport spéculatif, d’opposition.
Il ne faut pas rejeter la diversité (I’altérité) pour éliminer le mal, mais le mal
ne peut étre éliminé sans retrouver ’identité essentielle de toutes les altérités.
Leur identité fait résulter leur « inter-intelligibilité », donc le dialogue.

L’autre cap

L’'idée de Gadamer d’une « Europe du dialogue » (qui n’est au demeurant que
le moyen de la médiation a laltérité, ainsi comme [’essence profondément
conciliatrice du syllogisme), ou bien l’idée de Derrida d’une « Europe de la
différence », sont en réalité tout autant de themes hégéliens (visibles aussi chez
Jacques Ellul, 1984). Et puisque le systéme hégélien n’est autre chose qu’une
pan-christologie monophysite, toute cette thématique est finalement d’origine
christique. Méme si Derrida est réticent de voir que c’est toujours l’accés (chrétien,
luministe) a notre identité universelle en vertu duguel nous pouvons reconnaitre
l’Autre comme étant notre différent. Chez Hegel, le monde germanique recoit
Uesprit judaique par le biais du christianisme. Par la traduction luthérienne de
la Bible, ce monde recoit son Autre en elle-méme. Le monde allemand serait
ainsi défini justement par sa non-identité avec lui-méme. Cette affirmation en
revanche peut étre extrapolée aux dimensions de ’Europe tout entiére, qui nait
et devient justement par cette appropriation de sa non-identité avec soi-méme
dans son Autre culturel. Derrida dit qu’il faut changer de direction, comme si
C’était lui, et non Hegel, qui aurait découvert que U’Europe c’est la civilisation
de la différence d’elle-méme. Il demande ainsi :

De se faire les gardiens d’une idée de U’Europe, d’une différence de U’Europe qui
consiste précisément a ne pas se fermer sur sa propre identité et a s’avancer
exemplairement vers ce qui n’est pas elle, vers "autre cap, ou le cap de l'autre (J.
Derrida, 1990, p. 11).

201

BDD-A2275 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:09 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 197-204
Vlad Muresan

Bien avant que Derrida ne demande a l’Europe et a ses élites de s’orienter non
vers son autre (comme différence) mais plutot vers soi-méme (comme identité),
’Europe ’a déja fait, lentement, mais slirement, et nonobstant tous les reculs
ethnocentriques. Et cette idée hégélienne est une application de U’impératif
christique de Ualtérité.

L’Occident dans le discours du déclin

Devant les discours du déclin, certains ont l’idée qu’il est grand temps de clore
I’ek-stase, [’hémorragie suicidaire vers Ualtérité, et de revenir vers Soi-méme :
que cela soit sans ’autre (afin de regagner l’identité perdue), ou bien avec [’autre
(car il n’y aurait point de gain que d’acquérir ’autre dans la perte de soi-méme).
L’humanité ne gagnerait rien de la simple perte de I’Occident dans son autrui,
que si elle a la structure d’un Aufhebung qui conserve, tout en supprimant
uniquement [’unilatéralité des termes de [’antithese, et non les termes eux-
mémes. La thése sur la postmodernité comme vulnérabilité de [’Europe est a
cet égard décisive : elle intégre des populations qu’elle laisse, en vertu de son
multiculturalisme, ne pas assumer le canon de la civilité moderne.

C’est le probléme de la corrosion communautariste de la République qui
enflamme aujourd’hui la France, c’est la question du multiculturalisme tribalisé
qui a converti le continent civique américain dans un archipel multiethnique. De
plus, le rapport avec son négatif n’est pas uniqguement une sortie intentionnelle
du sujet envers son objet, lorsque le sujet est fixé, déchu et emprisonné dans
son objet. Le sujet est déja chez soi dans son autre, ’intentionnalité est déja
recourbée en elle-méme, reflétée en elle-méme, car je sais que l’autre est en
réalité pour moi. L’autre a une surface spéculaire qui rejette l’ldentique en lui-
méme, lorsqu’il revient par et avec son Autre, et non sans lui, chez soi-méme.
Le repli de [’ek-stase peut recevoir plusieurs solutions :

a) la cléture faustienne de [’ek-stase : c’est la solution de la droite

politique, sous la forme d’un pan-européanisme communautaire, monolithique,
anti-migratoire, engagé dans la fortification nietzschéenne, héroique, de
’Europe (militaire, symbolique, économique), dans une isolation étanche
devant la « migration jaune / noire / islamique ».
Cette solution contient le paradoxe de défendre [’identité de [’Europe
justement par la négation de ce qui a constitué sa gloire, qui est sa donation
envers son altérité. Elle défend ce qui est historique, sous la forme de ce qui
constitue aujourd’hui la civilisation de ’Europe en confrontation / comparaison
avec les autres civilisations, tout en abjurant ce qui est éternel, comme esprit
de la culture européenne, ouverte en principe envers ’altérité, méme au prix
de la catastrophe historique de l’actuelle Europe.

b) la cléture contemplative de [’ek-stase : solution hégélienne, de
récupération contemplative de I’hémorragie, qui n’agite pas les mécanismes de
’histoire, car elle ne s’y engage pas, au prix d’accepter sa lente décomposition,
afin d’accomplir le destin grandiose et éternel de l’Europe en tant que civilisation
de l’altérité, méme si les fondements matériels, culturels, symboliques seraient
intégralement ébranlés sous la pression historique de ’altérité.

202

BDD-A2275 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:09 UTC)



LOccident: entre non-identité et universalité

Hitler aurait voulu, par exemple, définir I’ Allemagne par son identité avec elle-
méme, et récupérer justement par son amputation de [’horizon biblique et
sa réduction au substrat teutonique, a l’imaginaire sanguinaire du génocide
ontologique des Nibelung, ce carnage archétypal de [’Holocauste. La béte blonde
de UAllemagne est foncierement nietzschéenne, alors que son génie blond
est luthérien : il aura fallu que Bach, la lumiére allemande, soit en préalable
enterré par Nietzsche afin que le surhomme (Adolf Hitler) puisse éradiquer
la « morale des esclaves ». C’était justement cette éthique qui attachait les
Allemands au sublime de la polyphonie et au « ciel étoilé » qui faisait réver
méme ’intellectualiste parmi les intellectualistes. Mais la voix macabre de
I’Eclipse demanda la réorientation de ces énergies contemplatives verticales
sur "horizontale ou rampait Nietzsche, le véritable « homme malade » de
UEurope. Il était impossible que de U'impératif catégorique du vieux Kant
puisse résulter la moindre ombre de nazisme : ce fut donc a Nietzsche, le héros
des postmodernes, d’enseigner au jeune prometteur Adolf ’art de accomplir
’histoire « jenseits von Gut und Bose »*. Toutes les tentatives d’innocenter
Nietzsche doivent se taire devant ’évidence que ce fut bien lui, et personne
d’autre, qui a donné le principe de la transgression intra-historique du couple
bien / mal, tout le reste n’étant que des concrétisations aux divers degrés
d’aberration, mais non moins des déductions logiques de ses prémices.

La fermeture qui se ferme, en défendant sa « virginité », reste stérile. La
fermeture qui se ferme des cultures identitaires défend leur virginité, mais fait
aussi de telle maniére qu’elles restent stériles. La virginité stérile des cultures
identitaires vient de leur auto-sauvegarde par |’assassinat de leurs virtualités
procréatrices en synergie avec ’altérité. Méme si l'altérité a été agressive,
autrement dit, si les « contacts culturels » ont été « non-controlés », sans un
mécanisme de sélection des influences, toujours est-il que les enfants issus d’un
sanglant viol colonial sont plus que la stérilité virginale, sans étre pour autant
des « pseudomorphoses » batardes, dignes d’étre amputées. Il est trés juste
de plaindre les Amérindiens, mais alors les peuples brésilien, argentin etc. ne
comptent plus ? Soient-ils seulement des batards inutiles, qui maudissent leurs
parents violateurs, les conquistadors, dans leur propre langue ?

Bibliographie

Jacques Derrida, <« L’autre cap. Mémoires, réponses et responsabilité » dans Liber.
Revue européenne des livres, n° 5, oct. 1990.

Gilles Deleuze, Mille plateaux, Paris, Les Editions de Minuit, 1980.
Jaques Ellul, La subversion du christianisme, Paris, Editions du Seuil, 1984.
Gustav Gusdorf, Le Romantisme, Paris, Payot, 1984.

Peter Sloterdijk, Critique de la raison cynique, Paris, Christian Bourgois, 1997.

203

BDD-A2275 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:09 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 197-204
Vlad Muresan

Notes

' Les différences affirmatives conceptualisent la nostalgie du nihiliste de se conduire envers soi-
méme plutdt de maniere positive, affirmative, créatrice que de maniére négative. Les différences
négatives sont celles dissociatives, répulsives, oppositionnelles envers ’autre. Du point de vue
logique, il n’y a aucune différence qui ne soit simultanément négative et positive, de sorte que
’idée d’une différence affirmative est flatus vocis, sous rapport ontologique, et nazisme global
sous rapport axiologique. (Gilles Deleuze, Mille plateaux, Paris, Minuit, 1980).

2 Ce n’est peut-étre que la proximité d’un criminel qui ne ferait qu’exprimer sa « différence
affirmative » qui pourrait nous convaincre (post-mortem) que le relativisme est invivable.

3 Matthieu, 5 : 38-42 : « Vous avez entendu qu’il a été dit : CEil pour ceil, dent pour dent (cf. Ex.
21: 24 ; Lév. 24:20; Deut. 19: 21). Mais moi je vous dis de ne pas vous venger de celui qui vous
fait du mal. Si quelqu’un te gifle sur la joue droite, laisse-le aussi te gifler sur la joue gauche. Si
quelqu’un veut te faire un proces et te prendre ta chemise, laisse-le prendre aussi ton manteau.
Si un représentant des autorités t’oblige a porter une charge sur un kilométre, porte-la sur deux
kilometres. Donne a celui qui te demande quelque chose ; ne refuse pas de préter a celui qui veut
t’emprunter ».

“Voir Ernst Bertram, Nietzsche, Versuch einer Mythologie, Berlin, 1918, pour la récupération nazie
de Nietzsche, vu comme incarnation héroique de ’ame allemande, livre qui a connu un grande
succes dans le milieu intellectuel de droite et qui a permis la récupération de Nietzsche par les
exégétes nazis. Bertram salua en Hitler ’avénement du nouveau Messie et |’accomplissement du
destin allemand. Ernst Barthel, Nietzsche als Verfiihrer, Baden-Baden, 1947. Pour la solidarité
substantielle entre « le renversement nietzschéen de toutes les valeurs » et [’antihumanisme des
nazis.

204

BDD-A2275 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:09 UTC)


http://www.tcpdf.org

