
I
storia reflecţiei asupra literaturii în cultura
occidentală se revendică, aproape obsesiv,
de la Aristotel, cel care prin Poetica şi

Retorica (părţi ale unui proiect pedagogic amplu)
construieşte primele încercări de descriere sistematică a
fenomenului literar sau discursiv. Proiecte fundamental
analitice şi descriptive, cele două discipline antice
(Poetica, Retorica) au modelat în manieră autoritară
gândirea asupra literaturii până în prejma epocii
romantice, atunci când un alt tip de demers,
hermeneutica, îşi va revendica dreptul de cetate în
perimetrul modurilor de a studia literatura. Faptul că
demersul hermeneutic asupra literaturii capătă
relevanţă şi recunoaştere culturală abia în această epocă
nu exclude însă o istorie lungă şi o moştenire
complexă.

Trebuie spus de la început că hermeneutica,
asemenea retoricii de altfel, nu se naşte în spaţiul
literaturii şi nu va deveni un demers dedicat în
întregime acesteia. Constituindu-se ca o teorie şi o practică
a înţelegerii (comprehensiunii) şi a interpretării, hermeneutica
este preocupată de sens şi îşi găseşte temeiul în relaţia
dialogală eu-alteritate. Acest temei face din
hermeneutică un demers cu o importantă implicare
existenţială, căci a înţelege înseamnă şi transformarea
conştiinţei celui care înţelege, de-a lungul unui dialog
activ cu ceea ce-i este străin. Iată prima diferenţă
majoră între hermeneutică şi celelalte arii de studii ale
textelor (şi, implicit, ale celor literare): dacă poetica şi
retorica sunt preocupate de descriere (model, tipologie,
elementaritate şi structură), hermeneutica este preocupată de
elucidarea sensurilor, de înţelegere. Raportate la literatură,
primele două arii disciplinare ar reprezenta o
„geografie fizică” a acesteia. Hermeneutica este, în
schimb, o „teologie” a ei.

Preocuparea pentru sens se poate observa din chiar
denumirea disciplinei: hermeneuin (gr.) înseamnă a
interpreta. Prima folosire cunoscută a cuvântului în
înţeles pan-disciplinar vine tot de la Aristotel, care dă

părţii a doua a Organonului său titlul Peri hermeneias
(Despre interpretare). La filosoful antic hermeneutica este
mai degrabă o semiotică: limba este privită ca fiind
izomorfă realităţii, adevărul limbajului aflându-se într-
o corespondenţă logică cu adevărul lumii. Sensul
„textului” este central şi poate fi descoperit străbătând
ambiguităţile limbii şi urmărind sensurile figurate.
Sarcina acestei „hermeneutici” este aceea de a elucida
sensul originar al textelor importante ale culturii
clasice: „poezia”, textele juridice, textele sacre ale
mitologiei greco-latine şi, mai apoi, textele sacre
creştine. Corpusul instrumental al acestui demers este
acela al filologiei (gramaticii) şi al retoricii. Din acest
motiv, istoricii hermeneuticii denumesc această etapă
fondatoare din existenţa „disciplinei” etapa filologico-
retorică1.

La Aristotel „hermeneutica” este o semiotică (o
teorie a semnificării) pentru că inţelegerea este plasată
într-un context cultural caracterizat de încrederea în
caracterul obiectiv şi natural al cunoaşterii, dublată de
încrederea în Tradiţie ca depozitară a acestui caracter.
Hermeneutica se va transforma într-un demers al
elucidării sensului atunci când necesitatea interpretării
devine evidentă, adică în momentele de declin ale
Tradiţiei greco-latine2. De aici încolo nevoia de
hermeneutică se va afla întotdeauna în relaţie cu o criză a
sensului datorată schimbărilor culturale. Orice
modificare a fundamentelor unei tradiţii culturale
implică o alterare a sensurilor acelei tradiţii. Sarcina
hermeneuticii, în primul rând una filosofică, în epoca
constituirii ei ca disciplină, este aceea de a recupera
ceva din esenţialitatea acelei tradiţii, pentru a o face
compatibilă cu noul sistem de valori rezultat în urma
metamorfozei culturale. Hermeneutica este implicit
legată de momentele de declin ale tradiţiilor culturale şi
de criza sensului cauzată de acestea, reprezentând
instrumentul unui dialog între momentele culturale,
fiind, în acelaşi timp, încredere în Sens, căutare de Sens,
restaurare de Sens şi instaurare de Sens3.

Încrederea în Sens este, de fapt, încrederea în
existenţa unui adevăr esenţial care transcende
semnificaţiile de suprafaţă (literale) ale expresiei, de

TTrr
aa
nnss
iill
vvaa
nnii
aa

1 /
 20

08

<<< 40

D u m i t r u T U C A N

Hermeneutica literară
şi criza sensului

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:17 UTC)
BDD-A22742 © 2008 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



neacceptat datorită caracterului tranzitoriu şi
circumstanţial al limbajului. Încă de la filosofii stoici
sensul literal este inacceptabil pentru că, spre exemplu,
o descifrare literală a miturilor (ce reprezintă
divinitatea în cadrele unor atribute umane) ar duce la
impietate faţă de zei. Acest lucru naşte dorinţa de a
cunoaşte acest Adevăr. Singura modalitate de a-l
descoperi este căutarea (dublată de explicitare) unor
sensuri spirituale, pornind de la sensul direct al
expresiei, conceput nu ca simplu semn ci ca instrument
de oglindire simbolică a lumii, ca element al unei
corespondenţe cosmice. Tehnica acestei căutări /
explicitări este alegoreza (interpretarea alegorică), adică
punerea în relaţie explicită a unui sens literal (evident)
cu un sens spiritual (ascuns). Dar cum alegoria e acel
trop care presupune un efort de încifrare, trebuie să
spunem că practica alegorezei (tehnica cea mai
importantă a hermeneuticii, încă de la începuturile
acesteia) presupune credinţa puternică nu numai în
existenţa unui sens ascuns, esenţial şi încifrat, ci şi în
importanţa restaurării acelui sens pentru prezent.
Acesta este demersul restaurator al hermeneuticii:
angajarea în procesul de recuperare al unui „Adevăr”
mitic (religios) care e pe cale de a fi distrus de prezent.

În momentul în care am legat naşterea
hermeneuticii de mecanismul metamorfozei culturale
(şi, implicit, de un dialog prezent – trecut),
presupuneam, însă, nu numai o relaţie de recuperare a
unui adevăr esenţial al trecutului, ci şi una de subordonare
a trecutului faţă de prezent. Paradoxul hermeneuticii este
evident: dialogul cultural prezent – trecut se face
întotdeauna pornind din prezent, ceea ce înseamnă o
situare a demersului „descifrării de sens” într-o
circumstanţialitate istorică (şi culturală) care îşi lasă
amprenta sa specifică. O tradiţie culturală aflată în faza
de constituire se poate mobiliza în direcţia legitimării
sistemului său valoric prin căutarea Sensurilor sale deja
constituite în scrierile altor tradiţii. Hemeneutica poate
susţine şi acest demers care este unul productiv (creează
Sens) şi instaurativ (fundamentează un Sens). Şi în acest
caz, tehnica esenţială a hermeneuticii este alegoreza,
înţeleasă de data asta ca  interpretare „anacronică” a
trecutului, o lectură a vechiului pe modelul noului, un
act de însuşire de către prezent a unui sens cultural
trecut4.

Hermeneutica biblică. Acest înţeles productiv şi
instaurativ al hermeneuticii este evident de-a lungul
Evului Mediu, în mediul ecleziastic, acolo unde
hermeneutica devine un instrument teologic şi, prin
aceasta, se constituie irevocabil într-o disciplină a
sensului. Instrumentele demersurilor hermeneutice
rămân acelea gramatical-retorice, dar deja se
fundamentează în această perioadă un corpus
metodologic care va modela, de acum încolo,

transformările ulterioare ale disciplinei (teoria celor
patru sensuri, de exemplu).

Hermeneutica biblică se naşte dintr-o nevoie de a
reconcilia noul sistem de valori al creştinătăţii, aflat
într-un proces de consolidare, cu textele fundamentale
şi sistemele de valori ale celor două tradiţii
premergătoare şi formatoare: tradiţia religioasă iudaică
(conţinută de Vechiul Testament şi „anunţând”
mântuirea, fundamentul noii religii) şi tradiţia culturală a
antichităţii greco-latine (solul cultural care va susţine
conceptual noua tradiţie). Sfinţii Părinţi ai Bisericii,
gânditorii creştini, au la dispoziţie un text al cărui
caracter sacru este de netăgăduit – Noul Testament -, şi o
multitudine de alte texte care, citite literal, contrazic, cel
puţin parţial, acel text. Cultura occidentală se află,
aşadar, în acel moment în plină criză a sensului, o criză
pe care demersul hermeneutic e chemat să o rezolve.
Singura modalitate de a reconcilia aceste corpusuri de
texte va fi citirea, explicarea şi interpretarea textelor
tradiţiilor iudaică şi greco-latină în cheia oferită de
textele cuprinse în ceea ce noi denumim astăzi Noul
Testament. De asemenea, singura metodă capabilă să
conducă acest lucru este tehnica alegorezei, situată însă
în mijlocul unor afirmaţii de natură metodologică ce
vor constitui cadrele dezvoltărilor ulterioare ale
hermeneuticii.

Raportându-se la practicile filologico-retorice ale
antichităţii, hermeneutica biblică medievală postulează
faptul că sensul unui text trebuie clarificat pornind de
la situaţia enunţării sale, identificând şi elementele
esenţiale ale textului care sunt: identitatea autorului,
intenţiile lui, natura şi structura textului, acurateţea cu
care textul redă înţelesul aflat în mintea autorului5.

Fiind însă vorba de un text sacru, acesta are un statut
special. Inspirat de Dumnezeu, care este autorul prim,
acest text are un autor secund (istoriograf, poet, profet).
În ceea ce priveşte intenţia, aceasta nu poate fi decât
Mântuirea, mesaj central pe care Dumnezeu îl
formulează în mai multe chipuri, potrivite pentru
capacitatea de înţelegere a tuturor generaţiilor istorice.
Natura textelor este şi ea de o importanţă covârşitoare
pentru că înţelegerea prealabilă a acestei naturi va
necesita folosirea unor instrumente explicative
adecvate (corelaţia istorică în cazul scrierilor
istoriografice, instrumentele retoricii clasice în cazul
textelor de natură poetică, urmărirea împlinirii unei
profeţii, în cazul textelor profetice).

Centrală în acest proiect quasi-metodologic este
ideea diseminării unui Sens în diferite tipuri de texte,
diseminare benefică răspândirii lui dar dăunătoare forţei
acestuia. Astfel, hermeneutica (ca instrument teologic)
trebuie să refacă forţa acestui Sens divin, însumând
fiecare dintre posibilele reluări şi sensurile acestora de
suprafaţă. Preocuparea viitoare a hermeneuticii pentru
nivelurile de sens se va dezvolta din acest punct.

41 >>>

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:17 UTC)
BDD-A22742 © 2008 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



Cel care a diferenţiat primul aceste niveluri de sens
a fost învăţatul evreu Philon din Alexandria (sec. I, d.
Ch.), pentru care există un sens literal (analog corpului) şi
un sens spiritual (analog sufletului). Pornind de aici,
Origene (185 – 254 d. Ch.) vorbeşte despre trei sensuri
ale scrierilor sacre (sensul literal, sensul sufletesc şi
sensul spiritual), pentru ca mai târziu, prin Ioan Cassian
(cca. 360 – 435), să se impună în practica exegezei
biblice teoria celor patru sensuri: literal, alegoric, moral,
anagogic6.

Sensul literal (sau istoric) face apel la competenţa
lingvistică şi istorică a cititorului / interpretului şi
rezultă din desluşirea cuvintelor din text şi a
referinţelor istorice ale acestuia. Intepretarea literală
necesită cunoştinţe asemănătoare acelora care au fost
folosite de cel care le-a scris, incluzând aici şi
cunoştinţe legate de situarea textului într-un context
cultural specific. Din aceste motive, sensul literal nu
poate fi redus la sensul gramatical al textului, ci e, în
acelaşi timp, o interpretare istorică a acestuia. Spre
exemplu, lectura literală a Vechiului Testament nu
necesită numai cunoaşterea limbii în care sunt scrise
textele, ci şi cunoaşterea culturii poporului evreu.
Explicaţia istorică este, aşadar, parte integrantă a
descifrării sensului literal.

Sensul alegoric este sensul „încifrat”, sensul care
trimite la o „taină”. Aceasta este ascunsă prin
intermediul unor figuri (retorice), unor simboluri
secrete sau prin intermediul unui cod, şi nu poate fi
descifrată decât de către un iniţiat în acestea. În fapt,
„interpretarea” sensului alegoric înseamnă credinţa că
în text există ceva „încifrat” şi, în acelaşi timp,
încrederea într-un corpus de instrumente de descifrare. În
hermeneutica biblică instrumentul de descifrare este
reprezentat de revelaţiile Noului Testament care sunt
căutate la nivel figural, tipologic şi simbolic în Vechiul
Testament (iar, în situaţii extreme, în celelalte scrieri
precursoare). Iată de ce sensul alegoric trimite mai
degrabă la o anumită tehnică de interpretare
(alegoreza), prin care se înţelege, în sens strict,
„punerea în relaţie a două texte conform cu sensul lor
istoric şi demonstrarea unui izomorfism între ele”7, un
izomorfism structural şi tipologic.

Sensul moral este acela care indică drumul unui
progres spiritual al omului. Din acest motiv, sensul moral
este mai degrabă instrumentul unui efect asupra
auditoriului. Interpretarea „sensului moral” este
interpretarea textului în funcţie de „modelele” oferite
de acesta.

Sesul anagogic este cel mai înalt şi mai tainic dintre
sensurile mistice, trimiţând, în hermeneutica biblică, la
revelaţia ultimă a sufletului în căutarea divinului (de
altfel, în greceşte anagoge înseamnă urcare, ridicare,
înălţare). Anagogia înseamnă, în cadrul teoriei
nivelurilor de sens teologice, trimiterea la profeţiile

vieţii veşnice, timpul fundamental al acestuia fiind
viitorul. Dacă alegoria înseamnă recunoaşterea
„realităţii spirituale” a prezentului în textele trecutului,
anagogia reprezintă profeţia mântuirii viitoare (cel mai
celebru exemplu de anagogie este cel al Apocalipsei
Sfântului Ioan Teologul).

Hermeneutica „psihologico – istorică”.
Constituirea hermeneuticii moderne se datorează unei
complexe crize a sensului apărută odată cu Reforma.
Ruptura de tradiţia religioasă catolică (dăunătoare
sensului „originar” în viziunea protestantă inaugurată
de M. Luther şi J. Calvin) va fi premiza pentru refacerea
relaţiei cu fondul creştin primar al Scripturii.
Hermeneutica protestantă postulează revenirea la
primatul literalităţii textului Evangheliilor repudiind, în
acelaşi timp, multitudinea de tradiţii interpretative
născute de-a lungul epocilor. Această schimbare
metodologică reprezintă o adevărată „democratizare a
interpretării” care va sta mai apoi la baza transformării
hermeneuticii într-o metodă specifică ştiinţelor
spiritului (şi va duce la o „laicizare” a acesteia).

Un rol semnificativ în naşterea hermeneuticii
moderne îl vor avea şi schimbările fundamentale din
filosofia occidentală de la sfârşitul secolului al XVIII-
lea şi din prima jumătate a secolului al XIX-lea. Cea
mai importantă „revoluţie” în filosofia epocii este
provocată de Kant, pentru care „lumea” îşi pierde
caracterul său „obiectiv”, ea fiind gândită ca o
„construcţie” a subiectului în actul de cunoaştere. În
viziunea filosofului german cunoaşterea lumii nu se
mai poate raporta, aşadar, la principiul ontologic al
filosofiei tradiţionale (formă, materie), ci este produsul
gnoseologic al subiectului. Recunoaştem în acest „primat al
subiectului” cadrul teoretic al dezvoltărilor ulterioare
ale filosofiei şi culturii romantice8, cadru căruia un alt
filosof, Hegel, îi adaugă o importantă dimensiune
istorică. Pentru acesta cunoaşterea nu este în mod
indefinit egală cu sine, ci evoluează de-a lungul unor
etape istorice. Istoria devine, astfel, locul constituirii
cunoaşterii lumii. Nevoia de hermeneutică este, din
aceste motive, nevoia descifrării configurării istorice a
subiectului cunoaşterii.

Cultura romantică este una centrată pe subiect şi pe
orizontul istoric al conştiinţei acestuia, iar hermeneutica, în
momentul devenirii sale moderne, este una centrată pe
subiectivitate şi istorie. Hermeutica, în această
configuraţie a sa, domină epoca romantică, devenind în
primul rând o filosofie a comprehensiunii (sau, cu alte
cuvinte, o teorie a comprehensiunii). Din acest moment al
dezvoltărilor romantice ale hermeneuticii, istoria
disciplinei poate fi urmărită ca o istorie a
convergenţelor între nevoia de o teorie generală a
interpretării şi practici interpretative „locale”.
Începutul secolului al XIX-lea înseamnă inaugurarea

TTrr
aa
nnss
iill
vvaa
nnii
aa

1 /
 20

08

<<< 42

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:17 UTC)
BDD-A22742 © 2008 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



preocupărilor filosofice generale pentru actul
înţelegerii – hermeneutica filosofică9, această preocupare
dând naştere, printre altele, la diferitele practici
interpretative legate de literatură – hermeneuticile literare.

Hermeneutica modernă (în dubla sa dimensiune,
filosofică şi literară) este legată direct de numele lui
F.D.E. Schleiermacher (1768 – 1834), profesor de
hermeneutică biblică şi filosofie la Halle şi Berlin, din
ale cărui manuscrise şi note de curs a fost reconstituit
un volum cunoscut astăzi ca Hermeneutica (trad. rom.
2001). Schleiermacher gândeşte posibilitatea
teoretizării unei hermeneutici generale formulată ca
teorie a comprehensiunii, ale cărei aplicaţii particulare
pot fi acele hermeneutici speciale ca cea biblică. Cât
priveşte sugestiile generale legate de interpretare,
Schleiermacher vede procesul înţelegerii ca fiind un
demers invers celui al construcţiei unui discurs. A
înţelege, înseamnă a gândi, plecând de la o expresie de
limbaj, un sens pe care autorul a încercat să îl
transmită. Însă limbajul are cel puţin două dimensiuni:
este, pe de-o parte, o construcţie culturală, supra-
individuală (pentru că se constituie în afara individului
şi pre-există acestuia), iar pe de altă parte este expresia
unui individ, o transpunere a unui spirit viu în lumea
obiectelor (semnelor). Din această dualitate a
limbajului Schleiermacher extrage caracteristica duală a
hermeneuticii înseşi, a cărei preocupare trebuie să fie
atât interpretarea gramaticală (care reprezintă,
aproximativ, o clarificare a enunţului) cât şi interpretarea
psihologică (descoperirea „spiritului” autorului
enunţului, plecând de la „semnele” în care acesta se
obiectivează), aceste două interpretări fiind
complementare.

Regulile interpretării gramaticale sunt clare (ele
aparţinând ordinii limbajului şi fiind sarcina filologiei).
Regulile interpretării „psihologice” au în vedere ideea
că „textul” este o expresie a vieţii şi spiritului unui autor
şi sunt mai puţin certe, fiind legate de capacitatea de
intuiţie a interpretului (Divinatio). Aici se remarcă
spiritul „reconstructiv” (dar şi „universalist”) al
hemeneuticii lui Schleiermacher, ca sarcină „de a
înţelege discursul mai întâi la fel de bine, apoi mai bine
decât autorul său”.

Hemeneutica lui Schleiermacher este o reluare, sub
alte auspicii epistemologice, a teoriei nivelurilor de sens
a hermeneuticii biblice. Schimbarea fundamentală este
concentrarea atenţiei asupra unui subiect creator
(gândit ca individualitate „psihologică” şi situare
„istorică”) şi asupra intenţiei de sens a acestuia care
„dialoghează” cu „supra-individualitatea” limbajului. O
altă schimbare majoră este, însă, reprezentată de
referinţele exemplificatoare ale filosofului german.
Deşi acesta este preocupat de o teorie generală a
discursului, există în textele sale teoretice o abundenţă de
referinţe la operele literare ca obiecte ale practicii

hermeneutice. Odată cu Schleiermacher, hermeneutica
părăseşte terenul textelor sacre pentru a se apropia, din
ce în ce mai mult, de textele literare şi practica lecturii
şi interpretării acestora10.

Un lucru important, legat de hermeneutica lui
Schleiermacher, trebuie remarcat. Odată cu
teoretizarea dualităţii discursului (dialogul
individualitate a spiritului  - supraindividualitate a
expresiei) va fi inaugurată posibilitatea gândirii
literaturii (dar şi a discursului) ca dialog între
subiectivitatea creatoare (nucleu de legitimare a unui
sens intenţional) şi semnificaţiile subiacente ale expresiei
(diseminarea unor posibile sensuri non-intenţionale, dar nu
mai puţin importante). Acesta este punctul de plecare
al celor două tipuri de hermeneutici ale literaturii (dar
şi ale discursului) care se vor manifesta începând cu cea
de-a doua jumătate a secolului al XIX-lea11:
hermeneuticile intenţionaliste (care vor căuta o
reconstrucţie a semnificaţiei intenţionale a autorului) şi
hermeneuticile anti-intenţionaliste (care vor căuta
semnificaţiile adiacente, ascunse ale textelor literare).

Hermeneuticile intenţionaliste sunt legate direct de
numele lui Schleiermacher datorită concentrării
demersului său pe dimensiunea interpretării
psihologice. Aceste hermeneutici au la bază o ipoteză
teoretică, aceea că înţelegerea textelor nu poate fi
practicată decât ca explicaţie a textului în relaţie cu
autorul său şi situarea sa isorică (epoca) şi culturală
(afinităţile). Deşi la filosoful german, această teorie are
un caracter universalist şi spiritual, pozitivismul celei
de-a doua jumătăţi a secolului al XIX-lea, a prilejuit (în
relaţie cu alte dezvoltări din filosofie, ştiinţele naturii şi
ştiinţele socio-umane) naşterea unei discipline
autoritare în perimetrul studiilor literare, istoria literară.

Istoria literară este, cel puţin la începuturile sale, o
hermeneutică deterministă (de coloratură intenţionalistă) al
cărei deziderat este căutarea „autorului” în operă
(Saint-Beuve). Dar chiar atunci când demersurile
istoriei literare se ocupă de descifrarea sensurilor
„contextului” cultural – istoric (H. Taine, G. Lançon),
punctul de legătură între „operă” şi acestea este
„Autorul”, ridicat la rangul de principiu ordonator al
literaturii şi asimilat sensului nucleic al operei12.
Manifestarea unui anume tip de hermeneutică
intenţionalistă şi moştenitoarea unei importante
dimensiuni a istoriei literare tradiţionale  este, în secolul
al XX-lea, critica genetică al cărei principal interes
este explicarea unei intenţii auctoriale pornind de la
compararea diverselor variante succesive ale textului.

De-a lungul dezvoltărilor sale istoria literară şi-a
păstrat caracterul de hermeneutică deterministă, dar chiar
dacă specificul său intenţional a rămas nucleic, ea s-a
apropiat de multe ori de un caracter anti-intenţionalist.

43 >>>

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:17 UTC)
BDD-A22742 © 2008 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



Acest lucru se va întâmpla, de exemplu, încă din
perioada romantică, la Fr. Schlegel care, studiind
manifestarea istorică a genurilor în literatura greacă
antică, urmăreşte, pornind de aici, o evoluţie politică a
societăţii antice greceşti, pentru care genurile
respective funcţionează ca indici. În acelaşi spirit,
Madame de Staël (De la littérature considerée dans ses
rapports avec les institutions sociales, 1800) vorbeşte despre
necesitatea unui examen detaliat al cauzelor morale şi
politice care modifică spiritul literaturii.

Din punctul de vedere al căutării unui sens
intenţional sau al unuia non-intenţional, istoria literară
este o hermeneutică hibridă, în dezvoltările acesteia
putându-se distinge întrepătrunderea a două idei
principale care funcţionează ca suport teoretic implicit:
literatura este expresia societăţii, iar punctul de legătură dintre
„realitatea” socială şi operă este autorul acesteia, propulsat
în prim plan ca „producător” nu numai al textului dar
şi al sensului principal.

Viziunea autorului ca mijlocitor între societate şi
literatură are un caracter central în istoria literară
practicată spre mijlocul secolului al XIX-lea de C. A.
Saint-Beuve (1804-1869). Odată cu Saint-Beuve studiul
biografiei autorului devine crucial pentru studiul operei,
istoricul francez aşezându-l pe scriitor într-un context
(epocă istorică, mediu literar, curente literare, afinităţi
spirituale etc) şi interpretându-i viaţa în funcţie de
aceste adevărate „elemente de determinare”. Opera
este concepută ca „sumă de intenţii” pe care istoricul
literar este chemat să le descifreze prin intermediul
cunoşterii individului creator.

Hippolyte Taine (1828-1893) e mai puţin aplecat
asupra unui biografism individualizant. Având un
principiu de interpretare asemănător celui al lui Saint-
Beuve (stabilirea unei legături între „om” şi operă),
Taine este preocupat de ceea ce el denumeşte
„facultatea călăuzitoare” (faculté maîtrise) a individului
creator, aflată la originea operei. Aceasta nu este
altceva decât o determinare complexă a „autorului”,
văzută de istoricul francez pe o triplă dimensiune: rasa,
mediul, momentul istoric şi cultural.

Biografismul lui Saint-Beuve şi determinismul lui
Taine în interpretarea faptului literar sunt şi punctele
de susţinere13 ale istoriei literare practicate de G.
Lanson (1857-1973). Acesta vede rolul interpretării
operei în descifrarea „adevărului” acesteia, echivalat (în
maniera lui Schleiermacher) cu „ceea ce autorul a vrut
să exprime”. Opera nu poate fi analizată decât prin
cunoaşterea precisă a faptelor care au stat la baza
elaborării sale, în special a izvoarelor şi a contextului
istoric.

Hermeneuticile secolului al XX-lea.
Hermeneutica psihologico-istorică a lui

Schleiermacher din epoca romantică (cât şi cele
deterministe practicate de istoricii literari ai epocii
post-romantice) sunt hermenutici restaurative, creditând
posibilitatea recuperării unui sens şi a unei figuri care
legitimează adevărul operei: autorul. Către începutul
secolului al XX-lea contextul epistemologic general se
va schimba din nou, un nou tip de hermeneutică
devenind necesar ca instrument capabil să gestioneze o
nouă criză a sensului. Hermeneuticile anterioare
reprezentaseră oglinda filosofiei anterioare centrată pe
subiect şi istorie, pe spirit şi conştiinţă, pe ideea
libertăţii de acţiune conectată la gândirea raţională,
imaginea autorului operei fiind capabilă să
încorporeze, într-o sinteză ad-hoc, toate aceastea.
Către sfârşitul secolului al XIX-lea principiul raţional al
filosofiei şi ştiinţei occidentale începe să piardă terenul
în favoarea unor filosofii ale declinului14 care, abandonând
credinţa într-o lume coordonată de valorile
tradiţionale, au devenit gândiri în act ale crizei culturii
occidentale. Este vorba despre filosofia „voinţei” (un
principiu iraţional prin excelenţă) a lui Schopenhauer,
filosofia „existenţei” (iniţiată de gândirea lui S.
Kierkegaard), anti-filosofia lui Nietzsche, filosofia
„declinului Occidentului” (Spengler), psihologia
centrată pe inconştient a lui S. Freud sau filosofia
istoriei, centrată pe relaţiile economice, a lui K. Marx.
Din punctul de vedere al acestor gândiri ale crizei, ceea
ce stă în spatele acţiunii umane, sunt nu actele unui
subiect conştient (aflat într-o relaţie transparentă de
determinare/comunicare cu istoria şi condiţionările
sale), ci acte determinate de „inconştient”, acte pentru
care limbajul este un semn legitimator. Conform
acestor noi filosofii subiectul însuşi nu este altceva
decât  produsul raporturilor sociale şi economice
(Marx), expresia voinţei de putere (Nietzsche) sau
rezultatul proceselor inconştiente (Freud).

Acesta este punctul de plecare al conceperii
discursului (şi, implicit a literaturii) ca manifestare a
inconştientului sau ca manifestare a unor forţe aflate dincolo de
raţionalitatea subiectului uman. Interpretarea sensului unui
text se transformă în încercarea de descifrare a
semnelor care atestă aceste manifestări ale
inconştientului, termen care capătă însă o conotaţie
aparte la fiecare dintre cei care practică o astfel de
hermeneutică: inconştientul individual la S. Freud,
inconştientul colectiv de factură arhetipală la C. G. Jung,
inconştientul colectiv de factură ideologică la K. Marx,
voinţa de putere la Nietzsche. În literatură începuturile
acestui tip de hermeneutică au o caracteristică hibridă ca
şi istoria literară, însă centrul de greutate se mută
dinspre aspectul intenţional (conştient), pus pe seama
unui autor, pe aspectul non-intenţional, pus pe seama
inconştientului sau a unor forţe ce vin din zona
iraţională a gândirii umane. Din aceste motive noile
tipuri de interpretări sunt mai degrabă hermeneutici anti-
intenţionaliste, punând accentul pe găsirea unor

TTrr
aa
nnss
iill
vvaa
nnii
aa

1 /
 20

08

<<< 44

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:17 UTC)
BDD-A22742 © 2008 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



semnificaţii esenţiale ascunse, aflate dincolo de sensul
aparţinând unei conştiinţei auctoriale. Căutând sensul
textelor dincolo de semnificaţiile de suprafaţă
(semnificaţii transparente şi pre-existente din punctul
de vedere al hermeneuticilor restaurative), sau dincolo
de semnificaţiile aparţinând unui act conştient al
subiectului creator, aceste hermeneutici îşi dezvăluie
caracterul lor contestatar, sunt hermeneutici ale
suspiciunii15? care practică, prin descifrarea unui sens
opac şi ascuns, un demers de critică ideologică şi
culturală, avertizând asupra unor „iluzii ale
conştiinţei”. De altfel Freud, Marx şi Nietzsche,
fondatorii acestor „filosofii ale declinului”, au fost
denumiţi de către P. Ricoeur „maştrii suspiciunii”
(maîtres du soupçon) tocmai datorită faptului că cei trei au
în comun o gândire critică radicală asupra religiei şi
moralei tradiţionale, văzând ascunse în acestea interese
particulare pe care noua filosofie ar trebui să le pună în
lumină16. Principalele direcţii în hermeneutica secolului
al XX-lea sunt direct îndatorate acestor „maeştri ai
suspiciuni”. Teoria „clinică” a lui Freud stă la baza
hermeneuticilor psihanalitice, filosofia istoriei a lui Marx
reprezintă baza teoretică a hermeneuticilor sociologizante, în
timp ce redescoperirea, în a doua jumătate a secolului
al XX-lea, a filosofiei vitaliste a lui Nietzsche va
reprezenta impulsul nucleic al hermeneuticilor post-
structuraliste.

Note:

1. Aurel Codoban, Semn şi interpretare. O introducere
postmodernă în semiologie şi hermeneutică, Dacia, 2001, p. 83-95.
2. A se vedea, în acest sens, U. Eco, Aspecte ale semiozei
hermetice, în Umberto Eco, Limitele interpretării, Constanţa,
Ed. Pontica, 1996, p. 43-113.
3. Aceste dimensiuni ale hermeneuticii vor reprezenta
liniile de forţă ale hermeneuticii filosofice actuale,
constituită ca o gândire complexă a actului
comprehensiunii (Gadamer, Ricour).
4. Cf. Antoine Compagnon, Le démon de la théorie. Littérature
et sens commun, Seuil, Paris, 1998, p. 62 – 63; Ioan Pânzaru,
Practici ale interpretării de text, Polirom, 1999, p. 76.

5. Ioan Pânzaru, op.cit., p. 61.
6. În secolul al XIII-lea, pe urmele lui Origene şi Ioan
Cassian, Toma D’Aquino vorbeşte despre un sens literal şi
unul spiritual, acesta din urmă având trei niveluri (alegoric,
moral şi anagogic).
7. Ioan Pânzaru, op.cit., p. 76.
8. Un cadru care va redimensiona şi creaţia literară.
9. Care poate fi urmărită până în contemporaneitate pe o
filiaţie care îşi are rădăcinile în epoca romantică
(Schleiermacher – Dilthey – Heidegger – Gadamer -
Ricour). Despre Hermeneutica filosofică (şi despre această
filiaţie a se vedea Erwin Hufnagel, Introducere în hermeneutică,
Univers, 1981).
10. Acest lucru este, indiscutabil, legat şi de importanţa din
ce în ce mai mare pe care definiţia  “literaturii” ca artă a
limbajului o are începând cu epoca romantică.
11. cf. Oswald Ducrot, Jean Marie Schaeffer, Noul dicţionar
enciclopedic al ştiinţelor limbajului, Babel, 1996, p. 61.
12. Sarcina istoriei literare (cel puţin până la reformulările
metodologice datorate Şcolii de la Konstantz) a fost
explicarea operei prin contextul ei, pornind de la Autorul
acesteia.
13. La aceste puncte de susţinere din interiorul studiilor
literare se vor adăuga altele din practica ştiinţifică a vremii
(pozitivismul lui A. Comte, istoria pozitivistă a lui Ch.
Seignobos şi Ch. Langlois (Introduction aux études historiques –
1898) şi evoluţionismul lui Ch. Darwin.
14. Christian Delacampagne, Istoria filosofiei în secolul al XX-
lea, Babel, 1998, p. 67-68.
15. Vezi distincţia lui J. Culler (Teoria literară, Cartea
Românească, 2003, p. 80) dintre „hermeneuticile
recuperării” (pe care eu le-am denumit „restaurative”) şi
„hermeneuticile suspiciunii”.
16. cf. André Lacroix, Jean-François Malherbe, L’éthique à
l’ère du soupçon – La question du fondement anthropologique de
l’éthique appliquée, Éditions Liber, 2003.

45 >>>

Abstract

The article „ The literary hermeneuthic and the literary sense” is speaking about a certain idea of literature
starting with Aristoteles and going on with and almost ending with Friedrich Nietzsche. The article analysis step by
step all kind of hermeneuthic types like the biblic ones or the one of the XX century. Also an important point is
the evolution of it from a very unlikely form of it to a more and more important and developed form of it.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:17 UTC)
BDD-A22742 © 2008 Centrul Cultural Interetnic Transilvania

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

