
S
pre a ilustra tehnica de compoziţie
dantescă, Francesco Mazzoni arată că,
tocmai, modelul silvic al amărăciunii

lumeşti poate fi identificat într-un pasaj al
comentariului sfântului Augustin asupra Evangheliei
după Ioan, unde lumea însăşi e asemuită cu o „pădure
amară” (Amara selva mundus hic fuit, IV, tr. XVI)1. Tot
sfântul Augustin se prevalează (ca de obicei, într-un
discurs executat la persoana întâi, asemenea lui Dante
narator şi personaj) de aspectul primejdios al pădurii ca
spaţiu al fricii, într-un pasaj din Confesiuni: „Aflându-mă
deci în această pădure atât de întinsă şi atât de plină de
curse şi de primejdii…” (In hac tam immensa silva plena
insidiarum et periculorum – X, XXXV, 56). Acestor
patristice sugestii, aşezate peste biblice şi vergiliene
precedente, li se alătură, cu mult mai aproape de
momentul elaborării textului Divinei Comedii, partitura
bunului şi dragului magistru Brunetto Latini, care
introduce în poemul său Tesoretto o situaţie (amănunt
semnificativ: narată tot la prima persoană) pentru noi
grăitoare de la sine:

E io, in tal corrotto
Pensando a capo chino,
Perdei il gran cammino,
E tenni a la traversa
D’una selva diversa

(Tesoretto, 186-190)

(„Iar eu într-o asemenea nenorocire/ Gândindu-
mă cu capul plecat,/ Am pierdut drumul principal,/ Şi
am ajuns la marginea/ Unei păduri nemaivăzute”)2.
Din partea dascălului, precum se vede, o contribuţie
mai modestă, dar serioasă. În sfârşit, odată asimilată
lecţia iluştrilor antecesori, în propriul său tratat,
neterminat, Convivio („Ospăţul”, IV), Dante vorbeşte,
metaforic, de „pădurea rătăcirii acestei vieţi” (selva
erronea di questa vita), primejdie din care adolescentul nu
poate găsi scăpare decât prin sfatul celor mai înţelepţi

decât el3. Iată o metaforă de care va trebui să se ţină
seama, la şapte veacuri depărtare, şi printre aspiranţii
dantologi ai celui de-al treilea mileniu.

Imediat următoarele întâlniri danteşti, ce vor
constitui premisa „terestră” a călătoriei sale
ultramundane, vor da uitării, în memoria înfiorată,
orice alt termen legat în mod direct de pădurea cea
întunecată, sălbatică şi aspră şi puternică. Le vom
urmări însă în continuare, întrucât, cu toate că poetul
va recurge la invocarea altor forme de relief şi de
fiinţare a naturii, ele se vor înscrie, toate, coerent, în
logica simbolică a episodului inaugurat prin pădure.

Io non so ben ridir com’i’ v’entrai,
tant’era pien di sonno a quel punto
che la verace via abbandonai.

(Inf. I, 10-12)

(„Eu nu ştiu bine să spun cum am intrat acolo,/
într-atâta eram de încărcat de somn în acel moment/
când adevărata cale am părăsit-o”). Ne aflăm, cu
această terţină, în plină desfăşurare alegorică.
Naratorul cândva călător îşi mărturiseşte cvasi-
neputinţa de a repovesti intrarea în pădure. Motivaţia
o constituie starea de „somn” în care se găsea în clipa
intrării. Fireşte, nu avem aici de-a face cu o scenă de
somnambulism, ci cu metafora somnului ca stare de
(să ne exprimăm tot metaforic) înceţoşare a
intelectului4. Consecinţa adormirii intelectului e
părăsirea căii celei drepte. Sintagma verace via reia – în
acelaşi spirit de întărire (prin redundanţă) la nivel
sintactic a categoriilor fundamentale ce vor forma
obiectul anagogicei călătorii: „calea cea dreaptă” versus
„rătăcirea” – acea diritta via din versul al treilea.

Însă nici aici lucrurile nu stau neapărat aşa cum ar
putea apărea la prima vedere. Să notăm doar – fie şi
în treacăt, măcar spre a evidenţia sumedenia de
posibilităţi interpretative, fără pretenţii de elucidare
absolută – ipoteza de lectură a lui Guglielmo Gorni,
care propune pentru diritta via înţelesul de „calea de
dreapta” (în opoziţie cu cea de stânga), în prelungirea
unui „mit străvechi, mergând de la Ypsilon-ul lui

TTrr
aa
nnss
iill
vvaa
nnii
aa

1 /
 20

08

<<< 34

D r a g o ş C O J O C A R U

Despre premisele terestre
ale călătoriei ultramundane a lui Dante

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:59 UTC)
BDD-A22741 © 2008 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



Pitagora, la Hercule aflat la răspântie şi până la don
Abbondio cel şovăitor între două ulicioare
bifurcate”6.

Ma poi ch’i’ fui al piè d’un colle giunto,
là dove terminava quella valle
che m’avea di paura il cor compunto,
guardai in lato, e vidi le sue spalle
vestite già de’ raggi del pianeta
che mena dritto altrui per ogne calle.

(Inf. I, 13-18)

(„Dar după ce ajunsei la poalele unui deal,/ acolo
unde se sfârşea valea aceea/ care îmi înfricoşase
inima,// privii în înalt, şi văzui umerii acestuia/
îmbrăcaţi deja cu razele planetei/ ce poartă pe oameni
drept pe orice cale”). Valea, prin definiţia sa
presupunând inferioritate în raport cu nivelul
pământului, constituie spaţiul geografic (mai propriu
zis: forma de relief) ce adăposteşte pădurea întunecată.
Fireşte, în verticalizantă opoziţie cu această adâncitură,
prilejuitoare de omeneşti alunecări şi rătăciri, Dante
plasează dealul ascensional, luminat, în plus, de soare,
invocat în text perifrastic, în calitatea sa de astru prin
excelenţă al dreptăţii, purtător – în spiritul
fraternizantului Cântec franciscan – de preaînaltă,
dumnezeiască semnificaţie.

În acest moment s-au acumulat, deocamdată, trei
simboluri fundamentale ale anticipării proemiale a
întregului poem. Pădurea plasată jos, în vale, ca spaţiu
al rătăcirii păcătoase, figurează în antiteză absolută cu
dealul simbolizând existenţa dreaptă, călăuzită de
strălucirea nu mai puţin simbolică a soarelui,
întruchipând graţia divină. Numeroşi comentatori par
să fi căzut de acord asupra caracterului anticipativ al
acestor simboluri, funcţie potrivit căreia cele trei
elemente ar corespunde, respectiv, celor trei împărăţii
ale lumii de dincolo, vizitate de Dante în călătoria
narată, respectiv, în cele trei cantice ale poemului:
pădurea pentru Infern, colina pentru Purgatoriu şi
soarele pentru Paradis7.

Oricum, efectele benefice ale acestei prime viziuni
spaţiale se manifestă în „lacul inimii” călătorului (lago
del cor: metaforă lacustră pentru un concept, altminteri,
clinic, al inimii ca receptacol al sângelui vital), unde
frica iscată de nocturna experienţă a rătăcirii se
potoleşte parţial. Este momentul când naratorul-
personaj introduce, spre ilustrarea noii sale stări de
relativă îmbărbătare, o comparaţie cu naturalistice
implicaţii:

E come quei che con lena affannata,
uscito fuor del pelago a la riva,
si volge a l’acqua perigliosa e guata,
cosí l’animo mio, ch’ancor fuggiva,

si volse a retro a rimirar lo passo
che non lasciò già mai persona viva.

(Inf. I, 22-27)

(„Şi asemenea celui care răsuflând din greu,/ scăpat
la mal din furtuna marină,/ se întoarce către apa
primejdioasă şi priveşte,// tot astfel sufletul meu, care
încă alerga,/ se întoarse îndărăt să mai privească o dată
trecătoarea/ ce nu a lăsat niciodată pe nimeni în
viaţă”). Iată cum, în plină derulare de simboluri (cu
glorioase cariere retorico-literare, însă relativ
descărnate din perspectiva strict „estetică”), Dante
introduce o comparaţie cu apăsată miză lumească, el
scurtcircuitându-şi desfăşurarea alegorică şi injectând
(odată cu respiraţia sincopată a presupusului marinar
scăpat de la înec) un suflu de viaţă şi de realitate în
demersul narativ. Faptul este simptomatic pentru
poetica dantescă şi l-am subliniat nu o dată de-a lungul
excursului nostru, însă acum e momentul să-l
accentuăm încă o dată, întrucât e vorba de prima astfel
de (viguroasă) imixtiune (de fapt, cum ne-am străduit a
re-dovedi: participare) a realului (şi naturii) în cadrul
teologal-moralizantului poem. Lumea viului iese la
iveală din cadrele poveştii, iar funcţia „estetică” a
faptului natural prevalează, pentru o clipă, în faţa celei
„anagogice”.

Revenind, însă, la alegoreză, să observăm cum
pădurea însăşi (aşa „nedescrisă” cum era, totuşi,
pădure: selva) a suferit, în terţina de mai sus, o
modificare generalizant-perifrastică, convertindu-se în
şi mai slab denotativul passo („trecătoare”), căruia abia
precizarea atributivă „care n-a lăsat niciodată în viaţă
pe cineva” (prin referinţa conţinută, la moartea
sufletească, produsă de vieţuirea în hăţişurile – din nou,
metaforice – ale păcatului) îi restabileşte (de bună
seamă, doar într-o anumită măsură) identitatea textuală
forestieră.

În această primă (anticipativă sau nu, oricum, se va
vedea: insuficientă) alegorie în alegorie, însinguratul
personaj-narator încearcă, după un scurt răgaz
recuperator, o soluţie ascensională personală:

Poi ch’èi posato un poco il corpo lasso,
ripresi via per la piaggia diserta,
sí che ’l piè fermo sempre era ’l piú basso.

(Inf. I, 28-30)

(„Îndată ce mi-am odihnit puţin trupul trudit,/ am
apucat-o pe – sau: către, n.n. – povârnişul pustiu,/
astfel încât piciorul de sprijin era întotdeauna cel mai
de jos”). Interpretarea ultimului vers din terţina abia
citată a făcut să curgă râuri de cerneală. E vorba de
descrierea fizicităţii mersului practicat de personaj, cu
nelipsitele implicaţii de ordin alegoric. Boccaccio, citat
şi de Natalino Sapegno8 ca fiind, probabil, cel mai
apropiat de intenţia lui Dante (intenţie potenţială

35 >>>

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:59 UTC)
BDD-A22741 © 2008 Centrul Cultural Interetnic Transilvania



confirmată şi de Benvenuto da Imola), afirmă că
autorul „arată obiceiul îndătinat al celor care urcă, şi
care întotdeauna se opresc mai mult pe acel picior care
rămâne mai jos”. Alţi autori identifică, pe temeiuri
fizico-alegorice scolastice (după Albert cel Mare),
piciorul mai de jos cu stângul, indicând inadecvarea
încercării de urcuş iluminant, întemeiată pe facultăţile
afective ale sufletului, în opoziţie cu facultăţile
raţionale, simbolizate de piciorul drept9.

Unor astfel de comentarii, ce alegorizează cu
severitate interpretarea descrierii mişcării trupeşti
printr-o simbolizare intelectivă, însă şi fizicităţii
pretins-realiste a lecturii boccacceşti, li se opune, cu
ironie muşcătoare, un savant de talia lui Bruno Nardi.
Reputatul profesor caută să-i readucă, aşa-zicând, pe
înaripaţii critici, mai vizionari decât Dante însuşi, cu
(amândouă) picioarele pe pământ. Şi o face pornind de
la premise, cel puţin în aparenţă, inatacabile.
Protagonistul Divinei Comedii – arată studiosul, pe care
îl urmăm, cu respectul datorat doar evidenţei – este
„un Dante viu, încărcat cu o experienţă umană şi
dureroasă, înzestrat cu o personalitate individuală
inconfundabilă, prezentă mereu în fatala sa înaintare, şi
nu simbolul abstract al omului păcătos, un soi de
manechin teologic dintr-o expoziţie de vicii şi de
virtuţi”10. Aşadar, cu totul dezinhibat faţă de
contorsionatele strădanii ale înaintaşilor comentatori,
dantologul şef de şcoală îşi expune punctul de vedere
cu o luciditate exemplară, fundamentată pe rara virtute
a bunului simţ.

Acea piaggia pe care umblă Dante, lămureşte Bruno
Nardi, e o întindere aproape orizontală, situată între vale
şi începutul urcuşului propriu-zis (cominciar de l’erta),
invocat imediat, cum vom vedea, în primul vers al
terţinei care urmează. Termenul e încă uzual în zonele
rustice ale Toscanei, iar Dante vrea să afirme că, înainte
să întreprindă ascensiunea pe dealul speranţei, apucă să
se mişte pe un teren în principiu orizontal. La o adică
(punctează rigurosul observator) numai cine păşeşte pe
un plan orizontal are toată greutatea concentrată asupra
piciorului „celui mai de jos”, adică pe piciorul de sprijin.
Eroarea de anticipare a mişcării ascensionale a
personajului a implicat, totuşi, de-a lungul timpului „o
mare risipă de ştiinţă biblică şi teologică, de subtilităţi
enigmistice, apte mai curând să inducă în eroare decât să

convingă”11. Într-o altă capcană întinsă de lectura
alegorizantă cu orice preţ cade însuşi feciorul autorului,
Pietro, „judecător la Verona şi prin alte părţi”, care
explică respectiva descriere ambulatorie prin aceea că
personajul întruchipat de părintele său ar înainta
şchiopătând, fapt însă neconfirmat, în perspectiva
dinamicii ca ramură a fizicii, în situaţia unui şchiop ce
are de înfruntat o rampă, sau chiar de urcat o simplă
scară12. Una peste alta, înainte de a proceda la elucidarea,
mai mult sau mai puţin fantezistă, a presupusei
alegoreze omniprezente în textul dantesc, e mai bine să
ne încredem în acel Dante pe care l-am înfăţişat deja ca
un fin şi precis observator al faptului natural.

Note:

1. Francesco Mazzoni, Un incontro di Dante con l’esegesi biblica,
în G. Barblan (coord.), op. cit., pp. 190-191.
2. Textul original, apud. F. Mazzoni, loc. cit.
3. Ibidem.
4. „Adormirea” intelectului întru păcat e metaforă (sau
comparaţie) recurentă atât în Vechiul (Isaia, XXIX, 10) cât
şi în Noul (Pavel, Romani, XIII, 11) Testament. Metafora
străbate veacurile. Să ne amintim doar de „Somnul raţiunii”
care „naşte monştri” în tabloul lui Goya.
5. Avându-şi finalitatea în „mântuire” şi, respectiv,
„damnaţiune”.
6. Guglielmo Gorni, Dante nella selva. Il primo canto della
Divina Commedia, Parma, Pratiche, 1995, p. 66.
7. G. Gorni arată că această idee, pe care o consideră „mai
curând sugestivă decât pertinentă”, datează (cel puţin) de la
Cristoforo Landino (op. cit., p. 73).
8. V. Dante, Divina Commedia. Inferno, Newton & Compton,
Roma, 1995, p. 7, nota 30.
9. Ibidem.
10. Bruno Nardi, Il Preludio della Divina Commedia, în
«Lecturae Dantis» e altri studi danteschi, ed. îngrijită de Rudy
Abardo, cu eseuri introductive de Francesco Mazzoni şi
Aldo Vallone, Firenze, Le lettere, 1990, p. 43.
11. Idem, p. 48.
12. Ibidem.

TTrr
aa
nnss
iill
vvaa
nnii
aa

1 /
 20

08

<<< 36

Abstract

The present article analysis Dante’s feeling about traveling in a human world and puts in forward the fact that
sources of inspiration for Dante have been the biblical world, as also the real and the mystical one. The vision
about the space represents another important point in which Dante finds himself and a source of inspiration for
his journey in a non-real world. Further the article is showing all the inspiring ways for Dante and all the authors
who were inspired in time by him.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:59 UTC)
BDD-A22741 © 2008 Centrul Cultural Interetnic Transilvania

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

