Giséle Vanhese
Professeur
Faculté des Lettres, Université de Calabre

P
A«

Résumé : Etude comparative sur l’imaginaire d’Eminescu, Lamartine et
Vigny, le texte critique s’occupe du traitement littéraire d’un symbole
essentiel pour l’'imaginaire littéraire romantique. Le visage du personnage,
c’est une image qui condense le sens symbolique de [’apparition de « la
beauté masculine ténébreuse ». Pour la vision romantique de [’éros, ce type
de portrait physique et moral est spécifique. L’archétype est [’Ange déchu.
L’homme, et en particulier ’artiste, s’incarne dans cette image littéraire.

Mots-clés : [’ange romantique, dynamisme aérien, anthropologie, démonisme
érotique, solutions iconographiques, perspective gnostique

LST-THT 'dd 8007 - € U a1uviunoy sar31ou4g

Abstract: Comparative study concerning Eminescu, Lamartine and Vigny’s

imaginary order, the critical text deals with the literary use of a symbol that is
fundamental for the romantic literary imaginary order. The character’s face is

an image that concentrates the symbolic meaning of the emergence of the “tenebrous
masculine beauty”. For the romantic perspective concerning the eros, this type of
physical and mental portrait is distinctive. The archetype of the fallen angel. The man
and, particularly, the artist, is embodied in this literary image.

Keywords: romantic angel, air dynamism, anthopology, erotic demonism, iconographic
solutions, gnostic perspective

Lorsqu’a Duino Rilke compose sa premiére Elégie, il rencontre, au cours de
sa quéte éthique et esthétique, l’étrange figure de I’Ange : « Tout ange est
effrayant ». Image matricielle exprimant les rapports entre matiére et esprit,
pur et impur, visible et invisible, I’Ange se dresse comme une énigme sur le
chemin de ’homme. Dans la méditation religieuse comme dans la création
artistique, l’ange offre un double visage, dualisme qui définit, selon Gaston
Bachelard, toute réverie sur le dynamisme aérien. S’inscrivant dans une
constellation thématique qui unit pureté, lumiére, verticalité, les anges sont
doux et bienveillants. Ou au contraire leur passage fulgurant sur la terre les
assimile a ces terribles vents d’hiver que Saint-John Perse a chantés :

141

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 141-157
Gisele Vanhese

Médiateurs entre le sensible et ’étre, Uinstant et l’intemporel, les anges traversent les
espaces religieux depuis la plus haute antiquité. Leur ascendance semble remonter au
griffon ailé de la civilisation assyrienne et a quelques divinités de Babylone qui avaient
le statut d’envoyés célestes, comme certains dieux du panthéon égyptien. Influences
qui se fondent dans le substrat biblique, sur lequel agiront aussi les spéculations issues
du mazdéisme, du gnosticisme et du platonisme, pour constituer ’archétype angélique
dans le judaisme, le christianisme et l’islam.

C’est a la fin du lI¢ siécle qu’apparait a Rome, sur une paroi de la catacombe de
Priscilla, la premiére représentation de ’ange chrétien'. Dans leur tentative de
rendre visible Uinvisible, les artistes vont adopter diverses solutions picturales -
comme, par exemple, la reprise du modeéle de la Nike ou Victoire classique pour
évoquer la rapidité du vol angélique - et accueillir les suggestions du mythe, de
la théologie et de la poésie.

Esprit ailé dont le corps est fait de souffles, ’ange hérite des réflexions
cosmogoniques autour des puissances élémentaires que sont ’air et le vent.
Comme Vayu, dieu du vent chez les indo-européens, les anges sont omniscients,
porteurs de vie et de mort - selon I’ambivalence du nhumineux -, psychopompes,
fécondateurs, guides des astres. Cette derniére fonction, fondement du
sabéisme, assimile le messager du divin a une épiphanie cosmique. C’est a
cet aspect remontant a d’antiques croyances que se montre sensible tout un
courant de la poésie moderne. En particulier, chez Rilke, [’ange - annonciateur
d’un dieu a venir - devient le révélateur du régne du Dicible.

Démonisme érotique

Si, comme le soutient Denis de Rougemont, chaque théme d’origine mythique
« décrit Uirruption dramatique d’une force de ’ame dans une société bien
datée »%, on peut s’interroger sur la signification profonde que revétent, au
XIXe siecle, la figure de ’Ange déchu et la représentation masculine qu’il nous
transmet comme paradigme de la beauté superlative. Le substrat néo-platonicien
du Romantisme favorisait la quéte de types éternels et la concentration de leurs
traits en quelques archétypes qui ont constitué l’armature de son anthropologie.
Le portrait - ici celui de l’Ange déchu - va tendre vers son unité absolue. Il dévoile
le versant nocturne de l’imaginaire romantique, en condensant le symbolisme
mythique des amours des Anges, qui y est revécu dans sa profondeur signifiante
et dont Luceafdrul d’Eminescu est ’ultime et éclatant témoignage.

Fasciné par le scénario dramatique des amours des Anges qui, a partir de Moore
et de Byron, hante ’ceuvre de nombreux écrivains - Eloa de Vigny, La Chute
d’un Ange de Lamartine, Le Démon de Lermontov, Cdderea dracilor d’Heliade-
Radulescu, Luceafdrul d’Eminescu... - le Romantisme insére la figure angélique
dans une structure thématique invariante centrée sur le rapport amoureux
unissant un étre humain a un étre surnaturel. Elle est présente dans le Chapitre
VI de la Genese, hypotexte de départ pour la réflexion romantique sur I’érotique
angélique, ainsi que dans les mythologies classiques et dans le folklore. Elle
y apparait comme ’expression nostalgique de la fusion de ’homme avec la
nature, aux Temps sacrés de |’origine, quand la communication entre le ciel et

142

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)



Le mythe de 'Ange déchu chez Eminescu, Lamartine et Vigny

la terre n’avait pas encore été brisée a la suite d’une faute impardonnable et
qu’un méme élan vital circulait a travers tous les étres.

Dumitru Caracostea a éclairé les fondements anthropologiques de la structure
imaginaire ou s’insére le mythe des amours des Anges’. A la différence de
Max Milner qui ne la prend pas en considération dans son bel article Le sexe
des anges : de [’ange amoureux a [’amante angélique®, Dumitru Caracostea
a mis en évidence cette typologie érotique, sans toutefois en tirer toutes les
conséquences. Dans un premier essai, intitulé Complexul om-zeitd in folclor si
la Eminescu (Le complexe homme-déesse dans le folklore et chez Eminescu), il
montre comment un homme de la terre s’éléve a un niveau spirituel plus intense
par son amour pour une créature surnaturelle. Il dénombre quatre hypostases
de plus en plus sublimées dans le folklore et chez le poete : la déesse cruelle,
Uondine, la créature du conte Miron si Frumoasa fdrd corp, enfin [’ange qui
représente le personnage féeminin le plus idéalisé. Caracostea observe que seul
ce dernier motif a été brillamment développé par Eminescu dans Inger si demon
qu’il inscrit dans la série relative au rapport homme-déesse. Cette inscription
nous semble en partie erronée car le démon se présente lui aussi comme une
créature surnaturelle, comme un ange déchu, et non comme un homme.

Dans son deuxiéme essai, construit symétriqguement sur le premier, Conflictul
femeie-zeu in mit si la Eminescu (Le conflit femme-dieu dans le mythe et chez
Eminescu), Caracostea observe que, contrairement au premier, ce type de rapport
a connu une grande célébrité littéraire. Il identifie quatre figures masculines,
de plus en plus spiritualisées, appartenant a cette catégorie : le personnage
démonique du « zburator » (sorte de démon ailé) ou le vampire ; le personnage
bienveillant mais a l’aspect monstrueux du mythe d’Eros et de Psyché ; ’astre
amoureux d’une jeune fille de la terre ; enfin Luceafar de Luceafdrul. Caracostea
observe que le rapport femme/dieu a été privilégié par Eminescu et par tout
le Romantisme. L’originalité d’Eminescu est d’avoir fait coincider l’image du
démon romantique avec ’image du « zburator ». La polarité mythique réunit
ainsi la catégorie féminine la plus spiritualisée du premier groupe étudié par
Caracostea (I’ange-femme ou la femme angélique) a la catégorie masculine la
moins sublimée du deuxieme groupe : le « zburator » qui possede des traits
proches du démon romantique. Ange et Démon. Epiphanies numineuses dont
’union, exprimée dans une symbolique hiérogamique, est le noyau d’un réseau
de themes obsédants. Double figure angélique, soumise aux deux régimes de
imaginaire, diurne et nocturne. Représentation abyssale de ’androgyne, qui
apparait de facon exemplaire chez Vigny, Lamartine et Eminescu.

Vigny. Une mythologie du pur et de I’impur

Divisé en trois parties - Naissance, Séduction, Chute - Eloa® de Vigny, publié en
1823, a comme sujet la séduction de ’Ange Eloa, née d’une larme du Christ,
par Satan, ’Ange déchu par excellence. L’auteur réunit, dans cette ceuvre, les
principaux themes du systéme mythique étudié et reprend les deux types de
traditions, cultivée et populaire, véhiculant ce schéme imaginaire archaique.
En ce qui concerne la tradition cultivée, en plus des influences littéraires
exercées par les ceuvres des poétes anglais, comme Milton, le nom méme

143

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)




Synergies Roumanie n® 3 - 2008 pp. 141-157
Gisele Vanhese

d’Eloa est emprunté a Klopstock. « Eloa », qui désignait un (et non une) ange
dans La Messiade, évoque linguistiquement le vocable « Elohim » présent dans
le chapitre de la Genese ou est ébauchée la narration des amours des Anges.
Ce terme indique, dans le texte biblique, les « Fils de Dieu » qui séduisirent les
filles des hommes.

D’un autre c6té, on décéle comme un écho des croyances populaires dans les
vers qui décrivent le passage d’Eloa sur la terre :

Tes soins ne sont-ils pas de surveiller les ames,

Et de parler, le soir, au cceur des jeunes femmes ;

De venir comme un réve en leurs bras te poser,

Et de leur apporter un fils dans un baiser? (v. 391-394)

On remarque, dans ce passage négligé par les critiques, que le role d’Eloa est
curieusement un role masculin identique a celui du génie ailé des légendes.
S’agit-il d’une trace de la genése si complexe de cette ceuvre ol Eloa était
d’abord un ange ? Ou plutot le poeme étant un univers verbal qui raconte
la méme histoire de différentes facons, au méme moment et a plusieurs
reprises, il se pourrait bien que nous nous trouvions en présence d’un théme
particulierement obsédant chez Vigny, celui du démonisme érotique.

Comme chez les autres auteurs pris en considération, Eloa coincide avec ’idéal
féminin qui domine le Romantisme. Elle est fille de la lumiére. Vigny la compare
a une « jeune étoile » (v. 755), rapprochement suggéré par la Bible et surtout par
les speculatlons du Sabéisme ou sont vénérés les sept Anges gouvernant les sept
planetes. Une réverie de l’aérien et de la verticalité traverse tout le poéme :

Son beau front est serein et pur comme un beau lys,
Et d’un voile d’azur il souléve les plis ;
Ses cheveux partagés, comme des gerbes blondes [...] (v. 53-55).

Au contraire, situé sous le régime nocturne de l’imaginaire, le portrait de
I’ Ange déchu condense tous les éléments que la description d’Eloa avait exclus.
En opposition au dynamisme ascensionnel, qui conférait au vol une connotation
éthique d’ascétisme et de pureté, le mouvement de la descente - qu’elle soit
chute originelle de Satan ou faute d’Eloa - coincide avec la souillure morale. Le
corps aérien de |’Ange s’opacifie :

Il trouve un air moins pur ; la passent des nuages,
La tournent des vapeurs, serpentent des orages (v. 231-232).

Satan n’est pas dépeint en vol, mais dans une mystérieuse immobilité lors de sa
premiére apparition a Eloa :

A sa lueur de rose un nuage embaumé

Montait en longs détours dans un air enflammé,

Puis lentement forma sa couche d’ambroisie,
Pareille a ses divans ou dort la molle Asie.

La, comme un Ange assis, jeune, triste et charmant,
Une forme céleste apparut vaguement (v. 321-326).

144

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)



Le mythe de Ange déchu chez Eminescu, Lamartine et Vigny

Si originairement, les artistes ont peint le corps immatériel de |’ Ange par des nuées
- une des solutions iconographiques pour rendre visible ’invisible - ils oublient
a la Renaissance cette signification symbolique. Les nuages deviennent alors un
coussin sur lequel s’appuie ’Ange. Chez Vigny, Satan ressemble a un sultan se
reposant sur un lit d’apparat ou aux riches Syriens qu’il a décrits dans Daphné.
Réve oriental de volupté qui n’a cessé de fasciner l’imaginaire d’Occident :

Le jeune homme inconnu mollement s’appuyait
Sur ce lit de vapeurs qui sous ses bras fuyait (v. 353-354).

L’obscurcissement de la chevelure marque, comme chez Eminescu et chez
Lamartine, le passage du régime diurne au régime nocturne de l’imaginaire. Avant
sa rébellion, Satan était un « enfant de la lumiére » (v. 243) qui portait, « parmi
ses cheveux d’or » (v. 114), comme un diamant « Lucifer I’étoile matinale » (v.
112). Cette luminosité se transmute en noirceur lors de |’hypostase satanique :

Tel retrouvant ses maux au fond de sa mémoire,
L’Ange maudit pencha sa chevelure noire (v. 663-664).

Le poéte s’attarde sur la description de la chevelure : « Ses cheveux étaient noirs,
mais pressés d’un bandeau » (v. 357), le terme « bandeau » étant ici synonyme de
couronne. Le « mais » nous alerte, « comme s’il y avait la, observe Francois Germain,
une obscure contradiction »¢ ou s’affrontent résistance et fascination. Le méme
mouvement de dénégation caractérise quelques vers du Chant de Suzanne au bain :
« Si mes cheveux sont noirs, moi je suis blanche et belle ». La transformation de la
phrase du Cantique des Cantiques (« nigra sed formosa ») dévoile a nouveau dans
quel sens de I’éros maudit s’oriente la réverie de Vigny centrée sur la chevelure.
L’ Ange déchu a comme regne la nuit et comme souveraineté les liens de ’intimité
et Uattraction des corps. Tel ’Ange de la troisieme Elégie de Rilke, il est « le grand
Dieu-Fleuve, coupable et caché, du sang » :

Sur ’homme j’ai fondé mon empire de flamme

Dans les désirs du cceur, dans les réves de I’ame,

Dans les liens des corps, attraits mystérieux,

Dans les trésors du sang, dans les regards des yeux (v. 427-430).

Comme Nerval, comme Tieck, Vigny retrouve « l’intuition de la grande inversion
nocturne ». La Nuit se présente comme « le lieu privilégié de ’incompréhensible
communion, elle est jubilation dionysiaque »’. Lors de son appel a un retour
envoltant mais destructeur vers ’espace fusionnel originaire, |’Ange déchu
devient une créature élémentaire animant ces substances-meres qui polarisent
la réverie et le poéme. « Ame de la nature » (v. 457), Esprit de la Terre. Une
terre livrée aux puissances sensuelles, ou l’ombre se confond avec la chevelure
sombre des divinités nocturnes. La « nuit terrestre » de Satan est une initiation
a la volupté :

Innombrables Esprits, nous volons dans les ombres
En secouant dans [’air nos chevelures sombres (v. 451-452).

145

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)




Synergies Roumanie n® 3 - 2008 pp. 141-157
Gisele Vanhese

L’ Ange tombé ressemble lui-méme a un jeune dieu de la végétation (v. 325). Au-dela
du mythe biblique, réaffleurent d’antiques croyances qui, selon Mircea Eliade, sont
apparues au néolithique avec la naissance de ’agriculture. Ontologie immémoriale
centrée sur le drame agro-lunaire, qui fonde ’homologie entre « nuit, fécondité,
mort, initiation, résurrection »%. Le personnage central de ces mythes n’est plus le
Pére tout-puissant, mais le Fils qui « serait une traduction tardive de [’androgynat
primitif des divinités lunaires »°, androgynat dont on découvre des vestiges dans le
portrait de Satan, de Cédar et de Luceafar. A partir du Romantisme, qui privilégie
le scénario primordial de la révolte contre le Pere, le symbole du Fils va prendre de
plus en plus d’importance. Satan est celui qui s’est soulevé contre le Dieu jaloux et
qui entraine Eloa a répéter le méme geste séditieux.

Dans la perspective gnostique et méme manichéenne, |’Ange Eloa « symbolise
’ame humaine, Satan pour une part le monde de matiére, la condition humaine,
leur union ’incarnation de ’ame dans le corps »'°. La Chute - titre de la derniere
section - est donc doublement gravée au cceur de ’ceuvre : chute de ’Ange-ame,
qui répeéte la premiére chute de Lucifer, le « plus beau des Anges ».

Apparemment les Romantiques ont repris a la Bible le theme des amours des
Anges pour exprimer leur propre hantise en ce qui concerne le démonisme
érotique. Pourtant les convergences que ’on décéle dans les ceuvres de ceux
qui ont traité cette thématique supposent le recours a un mythe fondateur plus
archaique encore. Sans doute faut-il imaginer pour Vigny, comme pour Eminescu,
une influence de la mythologie de !’Inde propagée par les travaux des érudits et
les spéculations des Illuminés. Dans ses Notes a la traduction du Cain de Byron,
Fabre d’Olivet met en évidence le combat premier entre les démons et les
anges. « Guerre des dieux » que Gilbert Durand situe a la racine de tout mythe.
Fabre d’Olivet conteste que la chute des Anges ait fait originairement partie
de la Cosmogonie hébraique. Il ajoute que « ce qui aurait donné naissance a ce
dogme était une antique tradition cosmogonique des Hindoux, dans laquelle on
apprenait que, des l’origine du Monde, les Génies du Nord et du Sud de la terre
étaient divisés »''. La lutte entre les deux races divines se solde par la défaite des
Génies du Sud, lutte originelle qui hantera aussi la réflexion de Nerval.

Chez les auteurs étudiés, [’'union entre partenaires opposés, qui prennent les
figures emblématiques de ’Ange et du Démon, est presque toujours percue
comme une transgression, désirée et crainte, de la séparation radicale voulue
par Uordre divin. Cette profanation de ’interdit provoque la colére de Dieu,
comme Vigny |’évoque dans Le Déluge :

Souvent, fruit inconnu d’un orgueilleux mélange,

Au sein d’une mortelle on vit le fils d’un Ange.

Le crime universel s’élevait jusqu’aux cieux.

Dieu s’attrista lui-méme et détourna les yeux (v. 33-36).

Le « mélange » criminel - grand mythe manichéen que Basilide attribue aux Perses
- typlque du reglme nocturne de ’imaginaire, a hanté la conscience romantique
qui a exprimé, avec le mythe des amours des Anges, ses obsessions les plus
obscures. L’Ange déchu symbolise en particulier le corps enchainé a la matiére

146

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)



Le mythe de 'Ange déchu chez Eminescu, Lamartine et Vigny

et aux ténebres. Plusieurs images se concentrent, dans l’avant-texte d’Eloa,
autour du théme de la chevelure qui obséde aussi Eminescu. Dans une ébauche
en prose, ’union charnelle d’Eloa avec Satan est signifiée métonymiquement,
selon une rhétorique de 'ellipse et de la réticence, par "union des cheveux.
La vision propose ’isomorphisme, qu’a analysé Bachelard, entre la chevelure
et U'eau. « Il suffit, écrit-il, qu’une chevelure dénouée tombe - coule - sur des
épaules nues pour que se réanime tout le symbole des eaux »'? :

... sa téte tomba sur la téte de I’Archange maudit. Sitot que les boucles des cheveux
noirs furent confondues avec les tresses blondes comme deux fleuves, on ne vit plus
rien qu’un nuage de lumiéere ou s’agitaient quatre ailes rapides®.

Dans son étude sur la symbolique aquatique d’Eloa, Yolande Legrand affirme
qu’« Eloa et Satan subissent le destin de l’onde [...]. Leur divergence, celle qui
existe entre I’onde pure et ’onde noire, disparait, lorsque, par leur unification
et Uabsorption de 'onde claire par ’onde noire, leur destin s’accomplit »'.
L'eau qui s’enténébre, qui se « stymphalise », est reliée a la thématique de
Uimpureté et de la souillure qui, depuis la nuit des temps, ont symbolisé le mal.
« ’eau impure, pour ’inconscient, est un réceptacle du mal »'* reconnait Gaston
Bachelard. Les ondes ténébreuses emportent les deux amants vers la dissolution
finale. Mais ce mouvement héraclitéen est-il un devenir de la noirceur ? Le «
nuage de lumiére » semble en effet marquer le triomphe final de la pureté sur le
mal, selon un dessein initial que Vigny ne réalisera pourtant jamais.

Lamartine. De la tentation a la chute

Epopée racontant l’amour de I’Ange Cédar pour Daidha, la fille des Cainites,
La Chute d’un Ange'® (1838) de Lamartine s’insére dans la structure mythique
envisagée, non seulement par son titre, mais aussi par divers traits qui Uy
inscrivent presque inconsciemment. Certes, Cédar spirituellement n’appartient
pas au démoniaque. Pourtant sa description physique |’assimile sans aucun doute
a la figure de U’Ange déchu. Nous ne connaitrons jamais la forme idéalisée,
invisible, de Cédar avant sa chute. Lamartine le dépeint, dans la deuxieme
Vision, juste aprés son incarnation, la matiére gardant encore comme un reflet
de son origine divine :

Son regard doux nageait dans un azur moins pale ;

Sa lévre gracieuse avait un pli plus male,

Les boucles d’or bruni de ses épais cheveux

Roulaient en flots plus courts sur un cou plus nerveux (p. 842).

Cette évocation se termine par une image qui condense le sens symbolique de
’apparition : « ainsi qu’un dieu sorti du ciseau du sculpteur », [’image étant reprise
lors d’un dernier portrait dans la neuvieme Vision (pp. 979-980). La métaphore
marmoréenne est fréquemment active dans les descriptions de la beauté angélique,
comme nous le constaterons aussi chez Eminescu, et relie la représentation du
corps a la statuaire grecque. « Le marbre est par excellence la pierre sans vie -
reconnait Thévenoz. Aussi représente-t-il le matériau électif du phantasme [...]. Il
donne a U’hallucination une consistance précise et tangible »".

147

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)




Synergies Roumanie n® 3 - 2008 pp. 141-157
Gisele Vanhese

Dans la deuxieme et la quatriéeme Vision, Daidha évoque, comme caractéristique
de la beauté angélique, les « cheveux d’or » de Cédar (p. 900), le poéte conférant
a la matiére précieuse, comme chez Eminescu, les valeurs symboliques de
noblesse, beauté, pureté. Quant aux yeux, c’est seulement lors de la premiére
description que leur couleur est précisée : '« azur ».

Pourtant a partir de la neuviéme Vision, sans que le poéte l’annonce et la
justifie, on observe une mutation radicale du portrait de I’Ange, qui a toujours
été ignorée par les exégetes lamartiniens. Les cheveux blonds s’obscurcissent,
le regard n’est plus « bleu », mais devient « flamboyant », avec une forte
polarisation sur le symbolisme du feu :

Ils contemplaient Cédar immobile a ses pieds,

Embrassant des deux bras ses genoux repliés,

Et, comme pour cacher [’ame sur sa figure,

Laissant pendre en flots courts sa noire chevelure (p. 979).

La chevelure est devenue noire comme lors de !’épisode de la prison (douzieme
Vision) - « ses cheveux épars, mélés, souillés, tordus, / Flottaient en noirs flocons
sur la terre épandus » (p. 1023) - et enfin dans la quinziéme et derniére Vision :

Le vent qui fraichissait, soufflant a leur figure,
Ballotait de Cédar la noire chevelure,

Et la faisait fouetter et claquer sur son dos

Avec un bruit pareil au clagquement des flots (p. 1067).

Parallelement, toujours dans la neuvieme Vision, le portrait de Daidha passe
d’une représentation corporelle axée sur le tellurique a une présence aérienne
alors que Cédar effectue le trajet charnel inverse. Daidha, fille de la terre,
arrive a coincider avec la femme angélique et Cédar avec le modéle de la beauté
masculine démonique. On peut penser que ce changement dans la représentation
de Cédar a entrainé la transformation complémentaire de la jeune femme :
Daidha, a la chevelure noire, devient brusquement blonde a la moitié de ’ceuvre.
Le portrait féminin unit dorénavant [’azur et le doré, expressions de la lumiére et
de U’élément aérien, comme chez Eloa et Catalina. Si, comme nous le croyons,
'idée de chute érotique a entrainé, dans la composition méme du poéme
lamartinien, une deuxiéme mutation physique de I’Ange, celle-ci a déterminé, a
son tour, une métamorphose du partenaire féminin.

Cette derniére transformation est toutefois loin d’étre aussi cohérente que pour
le portrait de I’Ange Cédar. En effet, au début Daidha posséde une splendide
chevelure noire, symbole de son appartenance au terrestre et au sensible, qui
’oppose a I’Ange et au rayonnement épiphanique de la lumiére qui émane des
« cheveux d’or ». Mais ensuite la chevelure de Daidha est comparée, dans la
neuvieme Vision, a une « écume d’or » au moment ou le poéte décrit les « flots
courts [de la] noire chevelure » de Cédar. Les cheveux de Daidha redeviendront
pourtant noirs (p. 1039) et puis définitivement blonds, a la fin, lorsque Cédar
brandira la chevelure de la jeune femme comme un « étendard doré » (p.
1050). Elle avait été traitreusement coupée par Lakmi qui s’en était parée pour

148

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)



Le mythe de Ange déchu chez Eminescu, Lamartine et Vigny

leurrer Cédar et lui arracher une nuit d’amour. La chevelure est donc bien,
chez Lamartine, le symbole de |’étre méme et devient, en quelque sorte, une
metonymie de |’éros comme chez Vigny et chez Eminescu.

Cette oscillation, en ce qui concerne le portrait féminin, est sans doute
provoquée par les tensions entre l’idéal de Lamartine - la femme désirable
pour lui semble avoir les cheveux noirs - et 'univers mythique qu’il pressentait
et auquel il voulait souterrainement rester fidéle. A la différence de ce
qu’ils étaient au début de l'ceuvre, Daidha et Cédar reconstituent, malgré
les hésitations du poeéte, le couple romantique typique opposant, a partir
de la neuvieme Vision, un homme <« ténébreux » aux yeux et aux cheveux
sombres et une femme « angélique » et blonde. Le principe de la coincidentia
oppositorum, qui manifeste la plénitude de ’étre, s’actualise a travers [’union
amoureuse concue comme retour a la totalité perdue. L’androgynie en serait
’expression la plus archaique et la plus universelle. On reléve par ailleurs des
traces d’un androgynat primitif dans la description de Cédar (p. 859, p. 1032),
ainsi que chez Vigny ou Eloa est définie comme « un » ange et chez Eminescu
dont le double portrait de Luceafar reconstitue ’unité primordiale perdue, la
premiére hypostase correspondant au féminin (dont les attributs, en particulier
la chevelure dorée, passeront a Catalina) et la seconde au masculin.

Dans son analyse de la représentation du corps, John E. Jackson met en évidence
« le mécanisme de clivage qui supporte la conception, on est tenté de dire, la
construction érotique de Lamartine ». Pour le critique, Cédar et Nemphed le
géant sont les personnages paradigmatiques de deux conceptions antagonistes
de U’éros. « En opposant ainsi I’ange a la béte - continue Jackson - [’auteur laisse
clairement entrevoir la maniére toute conflictuelle qu’il a de saisir les rapports
entre la spiritualité et la sexualité »'. Toutefois, ce que Jackson n’a pas relevé,
c’est que ce clivage traverse aussi l’'union amoureuse de Cédar et Daidha et
introduit le théme de la culpabilité et du Mal dans leur rapport méme.

Le motif de la chute des Anges répéte déja celui de la chute adamique. « Dans
la tradition juive - écrit Gilbert Durand - la chute d’Adam se répéte dans la
chute des mauvais anges. Le Livre d’Hénoch nous raconte comment les anges,
»séduits par les filles des hommes”, descendent sur la terre, s’unissent avec
leurs séductrices et engendrent d’énormes géants »'"°. Cédar, |’ange gardien de
Daidha, en suivant l’appel de la jeune fille - exactement comme Luceafar dans
le poéme d’Eminescu - passe de ’invisible au visible. Sa chute dans la matiére
répéte celle, encore plus reculée dans le temps, d’autres anges, auxquels il se
référe de maniere voilée avant de suivre la méme voie (p. 832).

Dans Le Diable dans la littérature francaise, Max Milner avait noté que « la
faute de Cédar - la sentence qui le frappe le spécifie clairement- c’est d’avoir
descendu dans Uéchelle de U’étre, d’avoir préféré ’incarnation a la pure
spiritualité »%. L’évocation de cette chute emprunte en fait les voies d’un
schéma mythique spécifique. Fille elle-méme d’une race maudite - les Cainites
(p. 846) - Daidha a provoqué la chute de Cédar par sa beauté. Quant a Cédar,
il vient troubler le sommeil de la jeune fille en se manifestant en réve (pp.
831-832) comme Luceafdr d’Eminescu, comme le séducteur satanique d’Eloa

149

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 141-157
Gisele Vanhese

de Vigny, du Démon de Lermontov... Comme eu, il est bien lui aussi un enfant
de la Nuit.

Mihai Eminescu et le Fils de la Nuit

Publié en 1883, Luceafdrul?' d’Eminescuapparait, pour nous, comme ’aboutissement
de la réflexion des Romantiques sur le Fils de la Nuit. Le mythéme central du
poéme est la séduction d’une jeune fille de la terre par un étre surnaturel,
Uastre Lucifer. Il se montre en réve sous deux hypostases mystérieuses - celle
d’un « ange » (« inger ») et celle d’un « démon » (« demon ») - mais a chaque
fois Catalina le repousse. La jeune princesse est blonde et possede les principaux
traits de la femme angélique que Calin Teutisan a relevés aussi pour les héroines
de la premiére période poétique d’Eminescu : « Apelativele caracteristice primei
perioade de creatia proiectau figura feminina intr-o idealitate legata indisolubil
de conceptul de Frumusete absoluta, arhetipala, cu reflexe in decorporalizarea
personajului »22,

Les métamorphoses de Luceafdrul s’articulent en deux groupes de strophes
construites sur de nombreux parallélismes qui mettent en évidence les plus
minimes variations. Parallélismes stylistiques connotant la poésie orale qui a
servi d’impulsion créatrice a de nombreux poémes d’Eminescu. Des critiques ont
remarqué? combien [’invocation de Catalina a |’astre ressemble a un « descantec ».
Nous ajouterons que la reprise de ce quatrain invocatoire (« Cobori in jos, luceafar
bland... », « Descends, astre doux » V. 49), avant chaque incarnation de Luceafar,
contribue fortement a la création d’un ton rituel qui assimile la parole poétique a
une parole magico-religieuse.

Luceafar apparait en réve a Catalina, comme Cédar a Daidha et I’Ange déchu a
Eloa. C’est sur cette dimension onirique que se concentre [’analyse fondée sur une
approche psychanalytique de Marco Cugno qui affirme que « nel momento in cui
diventa anche astro ,,innamorato” e poi Iperione, egli & una ,,proiezione” prima
fantastica (in regime diurno di réverie) e poi onirica (in regime notturno, di sogno)
della fanciulla »*. L’approche mythique met, elle, en évidence que dans toutes
les ceuvres s’inspirant du theme de la chute des Anges, ’apparition onirique est
toujours celle du séducteur démonique, le réve se présentant par ailleurs comme
un des plus puissants « modalisateurs » du Fantastique selon Tzvetan Todorov.

Lors de la premiére hypostase de Luceafar, [’astre se transforme en un jeune
« voievod » qui surgit de la mer. La description de sa beauté, au cours de
cette premiére métamorphose, comporte des éléments dissonants, dont le plus
significatif est ’expression « un mort frumos ». Le motif du « beau mort »,
récurrent chez Eminescu, introduit obliquement le théme du vampirisme
toujours lié a une problématique érotique complexe dans la littérature cultivée
comme dans la tradition orale roumaine.

Ses cheveux sont blonds et [’on sait, d’apres la version primitive Fata-n grddina
de aur, que ses yeux sont bleus. Notons que dans toutes les versions précédentes,
le jeune homme porte une couronne, détail qui ’apparente a un jeune dieu de la
végétation, vision « neptunienne » associant ’aquatique, le lunaire et le végétal.
Cependant, dans la version définitive, la couronne semble étre passée au baton-

150

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)



Le mythe de Ange déchu chez Eminescu, Lamartine et Vigny

sceptre selon U'interprétation de tous les critiques. Or nous pensons que méme si
le syntagme « Incununat cu trestii » a été déplacé pour des raisons rythmiques, il
faut peut-étre ’attribuer non au baton-sceptre mais au personnage lui-méme?.
Notre lecture assurerait non seulement une continuité avec les versions A et
B (« Purtand in paru-i trestii ») et méme Fata-n grddina de aur (« Purtand in
par cununa lui de trestii »), mais surtout respecterait le profond parallélisme
structural caractérisant tout le passage vu que la deuxieéme hypostase conserve,
elle, la « couronne » jusque dans la version publiée.

Remarquons encore que la dénomination « voevod », utilisée pour les archanges
et quelques saints guerriers, et l’adjonction du « toiag » contribuent a
masculiniser ’apparition angélique qui, dans les premiéres versions, semble
encore contenir des traces d’androgynat (comme en témoigne aussi le verbe « a
creste », utilisé par Eminescu, dans d’autres poemes, pour évoquer une femme-
déesse sortant de la mer). Gilbert Durand remarque que le sceptre et le glaive
sont des symboles qui « constellent autour de la notion de Puissance [...].
Sceptre et glaive sont les symboles culturels de cette double opération par
laquelle la psyché la plus primitive annexe la puissance, la virilité du Destin, en
sépare la traitresse féminité »% :

Usor el trece ca pe prag
Pe marginea ferestei
Si tine-n mana un toiag
Tncununat cu trestii.

Parea un tanar voievod

Cu par de aur moale,

Un vanat giulgi se-ncheie nod
Pe umerele goale.

lar umbra fetei stravezii

E alba ca de ceara -

Un mort frumos cu ochii vii
Ce scanteie-n afara (v. 61-72).

Il passe léger comme sur un seuil
Le bord de la fenétre

Et tient en main un sceptre
Couronné de roseaux.

Il ressemblait a un jeune voivode
Ses cheveux sont d’or fluide,

Un linceul violacé est noué

Sur ses épaules nues.

L’ombre de son visage translucide
Est blanche comme la cire -

Beau mort aux yeux vifs

Qui scintillent.

151

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 141-157
Gisele Vanhese

Selon Lucian Blaga, la figure lumineuse voivodale dévoile, pour Eminescu,
« ’effigie secréte qui [...] le magnétise » et appartient selon lui a la structure
profonde de son imaginaire comme métaphore fondamentale de son rapport a
la nature et a Uinvisible?. Pourtant, nous croyons que |’hypostase démonique,
ou « plutonienne » selon la terminologie de lon Negoitescu, est encore plus
essentielle car elle va nous révéler le versant obscur, nocturne de son ceuvre et
de sa psyché que peu de critiques ont exploré. Lors de sa deuxiéme apparition,
Luceafar surgit des vallées du chaos, et non plus de la mer, réceptacle sacral
de toutes les naissances. Sa chevelure est noire - couronnée d’étoiles, dans une
variante de la version antérieure A - et ses yeux sombres sont traversés de désir
et de mélancolie :

Si din a chaosului vai
Un mandru chip se-ncheaga ;

Pe negre vitele-i de par
Coroana-i arde pare [...]

Din negru giulgi se desfasor
Marmoreele brate,

El vine trist si ganditor

Si palid e la fata ;

Dar ochii mari si minunati
Lucesc adanc himeric,

Ca doua patimi fara sat

Si pline de-ntuneric (v.115-128).

Et des vallées du chaos,
Un fascinant visage se forme.

Sur la noire chevelure
Une couronne semble briler [...]

Un noir linceul découvre
Ses bras de marbre.

Il vient triste et pensif
Et son visage est pale.

Mais ses grands yeux magnétiques
Brillent profonds et chimériques
Comme une passion inassouvie

Et pleine de ténébres.

Le passage d’une hypostase a [’autre, que proposent les séquences descriptives
paralléles, indique la trajectoire existentielle, biologique et spirituelle de la
chute. Les deux portraits sont en effet construits sur une opposition radicale.
Dualisme constant du systéeme mythique pris en considération qui caractérise
non seulement l’Ange, avant et apreés la Faute, mais aussi le couple que forment
le démon et la femme angélique.

152

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)



Le mythe de 'Ange déchu chez Eminescu, Lamartine et Vigny

Lors de sa premiére transmutation, le portrait de Luceafar réunissant !’azur
et la blondeur, attributs de la lumiére ouranienne, appartient explicitement -
en particulier avec le baton-sceptre que tient Luceafar - au régime diurne de
imaginaire « gravitant autour des schemes ascensionnels et diairétiques et
promouvant des images purificatrices et héroiques »%. Images qui sont cependant
ici fortement euphémisées. lon Negoitescu relie cette premiére apparition a
’imaginaire neptunien associant l’Ange, le Monarque, la Paleur et la Mort?.

La deuxieme transmutation se déroule dans les vallées du chaos. On note,
comme chez Vigny, « la valorisation authentique des deux poles de ’axe de
verticalité : au pole supérieur, délivré, solaire, s’oppose, comme le mal au
bien, le pole inférieur, site nocturne, source d’inconscience »*. Contrairement
au dynamisme ascensionnel, qui confére toujours au vol angélique, une
connotation éthique d’ascétisme et de pureté, le mouvement de la descente
coincide avec la chute et le Mal. Le corps aérien de |’Ange s’appesantit, les
démons étant relégués, selon Saint Augustin et Saint Fulgence, dans les strates
les plus denses de |’atmosphére.

Le passage d’un régime imaginaire a un autre se marque aussi au niveau
du chromatisme qui s’obscurcit : la chevelure blonde devient noire et la
couleur du « giulgiu » passe du bleu violacé (« vanat ») au noir (<« negru »).
Obscurcissement qui appartient non seulement a l’imaginaire « plutonien » de
’auteur, mais a la constellation symbolique telle qu’elle se révéle dans toutes
les autres évocations de I’Ange déchu, en particulier dans La Chute d’un ange
de Lamartine et dans Eloa de Vigny. Que signifie-t-il ? Analysant les symboles
et les images nyctomorphes, Gilbert Durand constate que « leur valorisation
négative signifierait selon Mohr : péché, angoisse, révolte et jugement »3'.
D’une maniere générale, on releve que |’obscurcissement de la chevelure est,
chez les Romantiques qui se sont inspirés du mythe de la chute des Anges,
Uindice d’un passage de la pureté a la volupté sous les forces souterraines du
désir. Croyance s’enracinant dans un savoir immémorial. « Une seule tache
noire, intimement complexe, dés qu’elle est révée dans ses profondeurs - écrit
Gaston Bachelard - suffit a nous mettre en situation de ténébres »*. Considéré
comme démoniaque, le désir est susceptible de provoquer la chute dans la
matiéere ou s’engloutit la lumiére selon le traditionnel schéma gnostique.

Une aura trouble entoure la chevelure noire de Luceafar, lors de sa seconde
hypostase, ainsi que celle de Cédar, de Satan et des démons d’Eloa dont Vigny
nous dit qu’ils volent « dans les ombres / En secouant dans ’air [leurs] chevelures
sombres » (v. 451-452). De méme, la couronne de flammes, symbole de royauté et
de pouvoir maléfique, brille chez Eminescu comme chez Vigny. Elle est intégrée au
champ sémantique de la flamme constitué par plusieurs vocables et expressions
qui s’inscrivent a la surface textuelle comme autant d’indices de la présence
satanique (en particulier « In aer rumene vapai / Se-ntind pe lumea-ntreaga »,
« Dans ’air des flammes rougeatres / S’étendent sur le monde » v. 113-114 ;
« privirea ta ma arde », « ton regard me brile » v. 148).

On note de plus que le lieu de la seconde naissance de Luceafar n’est plus la
mer, mais les « vallées du chaos » qui dessinent devant nos yeux un paysage

153

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 141-157
Gisele Vanhese

fantasmagorique. Quelle est la fonction de cet espace imaginaire ? Il évoque les
connotations maléfiques qu’il posséde traditionnellement et que l’on retrouve
dans d’autres poémes d’Eminescu (Demonism, par exemple) et dans Eloa ou
le « chaos ténébreux » est la patrie des démons (v. 250). Ce lieu originel est
directement relié a ’ascendance maternelle de Luceafar. La matrice n’est
plus ’eau marine de la premiére métamorphose, mais la nuit, cette derniere
étant elle aussi, comme d’autres éléments inquiétants, introduite par un « iar »
d’opposition (« Si soarele e tatal meu, / lar noaptea-mi este muma », « Et le soleil
est mon pére / Mais ma meére est la nuit » v. 131-132). N’oublions pas que pour la
mythologie grecque, la Nuit était la fille du Chaos et de son abysse mortel.

C’est avec Luceafdrul que le poéte fixe l’image archétypale la plus nette de la
beauté masculine ténébreuse. Remarquons encore que dans la nouvelle Cezara,
le moine leronim - proche du poéte par bien des aspects - deviendra le modéle
d’un ange déchu dans le tableau « La Chute des Anges » peint par un de ses amis
et que Dan/Dionis incarne le démon romantique dans Sdrmanul Dionis. Nous
rapprocherons enfin la description de Luceafar, lors de sa deuxiéme hypostase,
du portrait de I’Ange déchu que Vrubel peignit presque a la méme époque en
Russie, comme illustration au Démon de Lermontov*. Les retouches successives
du tableau, Le Démon assis, méme durant son exposition définitive au Musée
de Leningrad, témoignent a la fois de la folie qui emportera U'artiste et de
Uimprobable achévement de ’idéal. Ainsi, en cette fin du XIXe siecle, le mythe
du démon romantique atteint-il, avec Eminescu pour la poésie et Vrubel pour la
peinture, son expression la plus accomplie dans la culture européenne.

Nous pensons que des deux grands thémes littéraires romantiques - la chute
d’un Ange et la séduction satanique - c’est ce dernier qui a le plus imprégné
Luceafdrul, bien que cet aspect n’ait jamais fait [’objet jusqu’a présent d’un
commentaire approfondi. En particulier, nous en voyons une preuve dans le
fait qu’entre les deux schémas que lui proposaient les ceuvres antérieures du
Romantisme francais - celui de La Chute d’un Ange de Lamartine ou celui d’Eloa
de Vigny - c’est avec le schéma d’Eloa qu’il présente le plus d’analogies. Le
couple Catalina/Luceafar coincide, a partir de la seconde métamorphose, avec
le couple Eloa/Satan du poeme de Vigny.

Comme dans Eloa de Vigny, la stratégie de la séduction se joue avant tout dans et
par laparole. Elle s’appuie sur une promesse qui se manifeste au niveau de l’interdit
et reprend la tentation originelle (« Vous serez comme des dieux ») : « O vin’, in
parul tau balai / S-anin cununi de stele, / Pe-a mele ceruri sa rasai / Mai mandra
decét ele » (« O viens, pour que sur tes cheveux blonds / Je mette des couronnes
d’étoiles, / Pour que tu paraisses dans mes cieux / Plus belles qu’elles » v. 137-
140) (cf. Eloa : « Et la Reine qu’attend mon trone solitaire » v. 560). Tudor Vianu*
avait déja considéré ce désir de transformer la jeune fille en étoile comme un
trait démoniaque, affirmation contestée par Dumitru Caracostea. Or nous pensons
qu’il s’agit effectivement d’une tentation démoniaque. En effet, la résistance de
Catalina met en relief le caractére mortel et maléfique de cette proposition. Ne
s’agit-il pas, pour elle, de franchir les limites de la condition humaine, d’abolir la
séparation entre ’humain et le divin ? Tout compte fait, si Catalina acceptait la
proposition de Luceafar ne signerait-elle pas paradoxalement son arrét de mort ?

154

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)



Le mythe de 'Ange déchu chez Eminescu, Lamartine et Vigny

A cette séduction et a cette tentation, Catalina répond par un net « Eu nu te pot
pricepe » (« Je ne peux te comprendre » v. 156). Elle avait d’ailleurs déclaré :
« Ma dor de crudul tau amor / A pieptului meu coarde » (« Pour ton cruel amour
sont blessées / Toutes les fibres de mon cceur » v. 145-146) et « Privirea ta ma
arde » (« Ton regard me brile » v. 148), dévoilant ainsi la proximité du désir, de
la souffrance et de la mort.

Quel est ’enjeu de cette séduction ? Bien entendu la possession de la jeune
fille (« lar tu sa-mi fii mireasa » v. 136, « Et deviens mon épouse ») (cf. Eloa : v.
739-752) et nous retrouvons ici le schéma romantique traditionnel séducteur/
séduite. Rappelons que si Lamartine a subi, presque malgré lui, pourrait-on
dire, emprise du scheme mythique auquel il veut souterrainement rester
fidele, Vigny proposait - a la méme époque - une description unitaire du couple
archétypal romantique dans Eloa. Mais alors que dans Eloa, nous assistions
au triomphe de Satan par le consentement de la jeune fille, dans Luceafdrul,
la stratégie séductrice change d’orientation par le refus de Catalina. Et si le
couple Catalina/Luceafar coincidait jusqu’a un certain point avec le couple
typique du Romantisme, Eminescu se sépare ici du contexte littéraire antérieur
par la création d’un personnage féminin original.

Lescritiques n’ont pas assezremarqué que, parmi tous les Romantiques européens
ayant traité la thématique étudiée, Eminescu présente la particularité de n’avoir
pas fait de Catalina une victime du démon séducteur, comme dans Eloa ou
dans le Démon de Lermontov. Ne peut-on pas alors déceler dans le personnage
de Catalina certains traits de la femme fatale telle qu’elle commence a se
préciser dans la culture du décadentisme a la fin du XIX¢siécle, « belle dame
sans merci » comme [’Hérodiade de Mallarmé, la Cléopatre d’Heredia ou la
Salomé de tant d’autres poétes ?

Pour la vision romantique de U’éros, l’amour accomplit le processus de
réintégration a la condition édénique, toute de plénitude et de sacralité. La
coincidentia oppositorum a lieu, pour Eminescu, Lamartine et Vigny, a travers
le couple concu comme retour a la totalité d’avant la chute dans le temps. Il
semble ici que le héros démonique se souvienne de [’harmonie primordiale,
dont la femme angélique serait un ultime embléme. Zoe Dumitrescu-Busulenga
reconnait a Inger si demon d’Eminescu « meritul povestirii unei intamplari
prin care, hinc et nunc, transpare o aventura arhetipala, aceea a obtinerii
redemptiunii de catre demon, ingerul cazut »*.

La nostalgie de 'unité originelle, dont I’ame se sent exilée dans la séparation
ontologique, polarise de nombreux mythes et rites qui tentent de la restituer. « Les
mythes révelent qu’au commencement, note Mircea Eliade, in illo tempore, il y
avait une totalité compacte - et que cette totalité a été sectionnée ou fracturée
pour que le Monde ou que ’humanité puissent naitre ». Le retour a la totalité
perdue suppose toujours ’unification des contraires : féminin-masculin, ange-
démon, bien-mal. « Au niveau de la pensée présystématique - observe Eliade - le
mystere de la totalité traduit l’effort de [’lhomme pour accéder a une perspective
dans laquelle les contraires s’annulent, "Esprit du Mal se révele incitateur du
Bien, les Démons apparaissent comme l’aspect nocturne des Dieux ». L'artiste

155

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 141-157
Gisele Vanhese

englobe sous son regard créateur les multiples épiphanies du réel et un processus
d’assimilation similaire est a ’ceuvre dans les profondeurs de la psyché :
« Selon Jung - rappelle Mircea Eliade - le processus de l’individuation consiste
essentiellement en une sorte de coincidentia oppositorum, car le Soi comprend
aussi bien la totalité de la conscience que les contenus de ’inconscient »3¢. Dans
cette perspective, |’Ange incarnerait aussi - comme le soutient Gaston Bachelard
- ’anima du réveur®’. De méme, le concept d’Ombre mériterait une analyse dont
Rank a tracé les présupposés. La transmutation de la luminosité en noirceur est
toujours ’indice d’une sensualité associée a la faute. Elle hante la conscience
romantique, qui a exprimé, avec le mythe des amours des Anges, ses obsessions
les plus troubles. Une esthétique de la culpabilité dévoile ainsi la part maudite
de U’éros que Georges Bataille a célébrée.

Dans les ceuvres poétiques étudiées, I’homme, et en particulier Uartiste,
s’incarne dans le « beau ténébreux » possédant un portrait physique et moral
spécifique et dont l’archétype est ’Ange déchu. Parallélement, 'autre pdle du
couple archétypal est formé par la femme angélique et pure dont les traits sont
définitivement fixés. Analysant le couple typique du Romantisme, Jean-Pierre
Richard observe qu’est le plus souvent posée « entre ses deux acteurs, la nécessité
d’un déséquilibre énergétique », |’espace du désir se creusant dans la distance
de cette opposition. Fascination, que les Romantiques nous ont transmise, qui
continue a agir sur la modernité non plus seulement au niveau du code scriptural
mais bien aussi au niveau du code filmique qui ’a diffusée et amplifiée a travers
diverses mutations historiques, anthropologiques et symboliques.

Notes

' Consulter ’ouvrage, extrémement bien documenté et qui nous a fourni la plupart des informations
concernant U’histoire des spéculations religieuses sur les Anges et leurs représentations figuratives, de
Marco Bussagli, Storia degli angeli, Milano, Rusconi, 1991. Voir aussi Francois Cumont, « Les Anges du
paganisme », dans Revue de [’Histoire des Religions, 1915, no. 72, pp. 159-182 ; Henri Corbin, Temple
et contemplation. Essai sur ’islam iranien, Paris, Flammarion, 1981 ; Jean-Pol Madou, « L’Ange et
I’expérience poétique du sacré », dans Qu’est-ce que Dieu ? Philosophie et théologie, Hommage
a ’Abbé Daniel Coppieters de Gibson, Bruxelles, Fac. Univ. Saint-Louis, 1985 ; Massimo Cacciari,
L’Angelo necessario, Milano, Adelphi éd., 1986 et les volumes collectifs « L’Ange et ’homme »,
Cahiers de [’hermétisme, Paris, A. Michel, 1978 et « L’ Ange romantique » (Giséle Vanhese éd.), Dijon,
Figures, Cahier du Centre de Recherche sur l’Image, le Symbole, le Mythe, 1994, no. 11.

2 Denis de Rougemont, Les mythes de [’amour, Paris, Gallimard, 1961, p. 25. Voir aussi Emil Turdeanu,
« Le mythe des anges déchus. Traditions littéraires de ’Europe Occidentale et Orientale », dans
Rivista di Studi Bizantini e Slavi, 1982, t. Il, pp. 73-117.

3 Dumitru Caracostea, « Complexul om-zeita in folclor si la Eminescu » et « Conflictul femeie-zeu in
mit si la Eminescu », dans Studii eminesciene, Bucarest, Minerva, 1975, pp. 30-34 et pp. 35-44.

4 Max Milner, « Le sexe des anges. De [’ange amoureux a [’amante angélique », dans Romantisme,
1976, no. 11, pp. 55-67.

> Alfred de Vigny, CEuvres poétiques. Chronologie, introduction, notices et archives de ’ceuvre
par Jacques-Philippe Saint-Gérand, Paris, Garnier-Flammarion, 1978. Les citations seront suivies
directement de la référence aux vers.

¢ Francois Germain, L’imagination d’Alfred de Vigny, Paris, José Corti, 1961, p. 367.

7 Les citations sont extraites de Gilbert Durand, Les structures anthropologiques de [’imaginaire,
Paris, Dunod, 1969, p. 249.

& Mircea Eliade, L’épreuve du labyrinthe, Paris, Belfond, 1985, p. 154.

156

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)



Le mythe de Ange déchu chez Eminescu, Lamartine et Vigny

? Gilbert Durand, op. cit., p. 344. Se référer aussi a Jean Libis, Le mythe de [’androgyne, Paris, Berg
International, 1980.

10 Pierre Arnold, « Vigny et la tradition socratique », dans Cahiers d’Hermes, Ed. du Vieux Colombier,
1947, t. |, p. 130.

" Fabre d’Olivet, Cain, de Lord Byron, réimpression de [’éd. de 1823, Geneve-Paris, Slatkine, 1981,
pp. 168-169.

12 Gaston Bachelard, L’eau et les réves, Paris, José Corti, 1942, p. 115.

13 Cité par Fernand Baldensperger, « Notes et éclaircissements », dans Alfred de Vigny, Poémes, Paris,
Conard, 1914, p. 336.

4 Yolande Legrand, « Regards d’Alfred de Vigny sur les mythes d’Ophélie et de Narcisse », dans
Eidélon, 1980, no. 10, p. 59.

> Op. cit., p. 189.

16 Lamartine, CEuvres poétiques. Texte établi, annoté et présenté par Marius-Francois Guyard, Paris,
Gallimard, « Bibliotheque de la Pléiade », 1963. Toutes les citations seront directement suivies de la
référence a la page.

17 Michel Thévoz, L’Académisme et ses fantasmes, Paris, Editions de Minuit, 1980, p. 140.

'® John E. Jackson, Le corps amoureux. Essai sur la représentation poétique de [’éros de Chénier a
Mallarmé, Neuchatel, A la Baconniére, 1986, p. 69.

9 Gilbert Durand, op. cit., p. 125.

2 Max Milner, Le Diable dans la littérature francaise, |l, Paris, Corti, 1960, p. 95.

2 Mihai Eminescu, Poezii, Bucarest, Minerva, 1975. Toutes les citations seront directement suivies de la
référence aux vers. La traduction nous appartient. Pour les convergences entre Eminescu et les autres
Romantiques, voir Rupprecht Rohr, « Eminescus ,,Luceafarul” und Lamartines ,La Chute d’un Ange”.
Studien zum Motiv-Vergleich », dans Eminescu im europdischen Kontext, Minchen, Sudosteuropa
Gesellschaft, 1988, pp. 77-90 ; I. M. Rascu, Eminescu si cultura francezd, Bucarest, Minerva, 1976, pp.
198-203 ; Zevin Rusu, « Contributii noi cu privire la geneza Luceafdrului lui Eminescu », dans Revista
de istorie si teorie literard, 1978, no. 4, pp. 509-523 ; « ,,Luceafdrul” in literatura romanticd », dans
Revista de istorie si teorie literard, 1981, no. 1, pp. 51-67 ; « ,,Luceafarul” si ,,Demonul” », dans
Revista de istorie si teorie literard, 1982, no. 1, pp. 17-25.

2 Calin Teutisan, Eros si reprezentare. Conventii ale poeziei erotice romdnesti, Pitesti, Paralela 45,
2005, p. 113.

2 George Calinescu parle de « formule teurgice » et de « descantec » (Opere, Xlll, Bucarest, Minerva,
1970, p. 312).

24 Marco Cugno, Mihai Eminescu. Nel laboratorio di « Luceafdrul », Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2007,
p. 40. Voir aussi du méme auteur « ntre ,realitate” si ,,vis” », dans Steaua, LVIII, 2007, no. 4-5, p. 27.
% La méme incertitude, provoquée en particulier par ’absence de ponctuation, se retrouve par
exemple pour « luminis » dans le vers 37 : « Si din oglinda luminis ».

% Gilbert Durand, op. cit., p. 137.

7 Lucian Blaga, « Influente modelatoare si catalitice », dans Spatiul mioritic, Bucarest, Ed. pentru
Literatura Universala, 1969, pp. 249-250.

28 Gilbert Durand, op. cit., p. 305.

» lon Negoitescu, Poezia lui Eminescu, lasi, Junimea, 1980.

30 Jean-Pierre Richard, Etudes sur le romantisme, Paris, Seuil, 1970, p. 163.

31 Gilbert Durand, op. cit., p. 88.

32 Gaston Bachelard, La terre et les réveries du repos, Paris, José Corti, 1948, p. 76.

3 Angelo Maria Ripellino, « Materiali per uno studio sulla poesia di Lermontov », dans Letteratura
come itinerario del meraviglioso, Torino, Einaudi, 1968, pp. 73-92.

3 Tudor Vianu, Eminescu, lasi, Junimea, 1974.

3 Zoe Dumitrescu-Busulenga, « Cuplul ca idee mito-poetica centrald in opera eminesciana », dans
Eminescu. Culturd si creatie, Bucarest, Eminescu, 1976, p. 82.

3 Toutes les citations proviennent de Mircea Eliade, Méphistophéles et [’androgyne, Paris, Gallimard,
1962, resp. pp. 177-178, p. 116.

37 Consulter Gilbert Durand, L’ame tigrée. Les pluriels de psyché, Paris, Denoél-Gonthier, 1980, p. 29.
3# Jean-Pierre Richard, op. cit., p. 81.

157

BDD-A2271 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:34 UTC)



http://www.tcpdf.org

