Jacques Corteés

Professeur émérite de Sciences du Langage - Université de Rouen
Ancien Directeur du CREDIF a I’Ecole Normale Supérieure de saint-Cloud
Président fondateur du GERFLINT

On dit qu’a force d’ascese
certains boudhistes parviennent a voir
tout un paysage dans une féve

Roland Barthes
S/Z, Seuil, 1970, p.9

Préambule

L’ambition (sans doute excessive) des pages qui suivent sera corrigée
par la prudence de laisser le plus souvent possible la parole a Edgar
Morin lui-méme. N’assumant pas le risque d’une vaste synthese
théorique susceptible de gauchir et méme de ne rien comprendre
a la pensée du Maitre, je me bornerai a choisir, dans la masse
d’environ 2500 pages (plus passionnantes les unes que les autres)
de la « Méthode », quelques passages susceptibles d’introduire
simplement a la lecture des 6 tomes de [’ceuvre.

- Il est né a Paris, le 8 juillet 1921. Son patronyme véritable est Nahoum, Morin
étant le nom qui lui a été donné dans la résistance. Directeur de recherche
émeérite au CNRS, il est difficilement classable dans une discipline précise car
il est a la fois philosophe, sociologue et anthropologue...illustrant donc bien,
par ses choix scientifiques tres larges, le projet de toute son ceuvre.

- Ce projet est d’analyser la complexité du réel sans le déformer, donc de
construire les bases d’une connaissance ouverte, sans mutilation du savoir et
donc sans cloisonnements disciplinaires. Le risque est d’évidence grand de se
trouver en opposition avec la science traditionnelle dont [’efficacité est fondée
« sur la séparation entre le sujet et [’objet, les faits et les valeurs »*. Avec
Morin, « la science s’introduit dans le jeu incertain de la conscience »* et cela
est annoncé des 1973, dans le Paradigme perdu :

9z-11 'dd 8007 - € U a1uvwnoy sa1313uLg

v

« La pleine conscience de incertitude, de l’aléa, de la tragédie dans toutes choses
humaines est loin de m’avoir conduit a la désespérance. Au contraire, il est tonique
de troquer la sécurité mentale pour le risque, puisqu’on gagne ainsi la chance. Les
vérités polyphoniques de la complexité exaltent, et me comprendront ceux qui
comme moi étouffent dans la pensée close, la science close, les vérités bornées,
amputées, arrogantes. Il est tonique de s’arracher au maitre mot qui explique tout,
a la litanie qui prétend tout résoudre. Il est tonique enfin de considérer le monde,

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 11-26
Jacques Cortes

la vie, ’homme, la connaissance, ’action comme systémes ouverts. L’ouverture,
breche sur insondable et le néant, blessure originaire de notre esprit et de notre
vie, est aussi bouche assoiffée par quoi notre esprit et notre vie désirent, respirent,
s’abreuvent, mangent, baisent »*.

Ce lien avec un livre, antérieur de 4 années au 1¢ tome de « la Méthode »,
montre la patiente et persévérante continuité de ’effort visant a définir le
nouveau paradigme d’une Scienza nuova capable de rejeter > « le principe de
disciplines qui découpent au hachoir l’objet complexe, lequel est constitué
essentiellement par les interrelations, les interactions, les interférences, les
complémentarités, les oppositions entre éléments constitutifs dont chacun est
prisonnier d’une discipline particuliére ». Bref, il faut en finir avec nos vieilles
habitudes ségrégatives et faire naitre « une pensée transdisciplinaire ».

La Méthode, c’est quoi ?

Dans l’introduction générale du Tome 1%, Morin évoque abondamment la
signification du terme générique Méthode englobant l’ensemble de la recherche.
L’'idée qu’il défend est susceptible d’étre résumée en un aphorisme bien
connu : « Ce qui apprend a apprendre, c’est cela la méthode » et il poursuit” :

« Je n’apporte pas la méthode, je pars a la recherche de la méthode. Je ne
pars pas avec méthode, je pars avec le refus, en pleine conscience, de la
simplification. La simplification, c’est la disjonction entre entités séparées
et closes, la réduction a un élément simple, |’expulsion de ce qui n’entre pas
dans le schéme linéaire. Je pars avec la volonté de ne pas céder a ces modes
fondamentaux de la pensée simplifiante :

- idéaliser (croire que la réalité puisse se résorber dans ’idée, que seul soit réel
Uintelligible),

- rationaliser (vouloir enfermer la réalité dans ’ordre et la cohérence d’un systeme,
lui interdire tout débordement hors du systeme, avoir besoin de justifier l’existence
du monde en lui conférant un brevet de rationalité),

- normaliser (c’est-a-dire éliminer ’étrange, Uirréductible, le mystére).

Je pars aussi avec le besoin d’un principe de connaissance qui non seulement
respecte, mais reconnaisse le non-idéalisable, le non-rationalisable, le hors-
norme, ’énorme. Nous avons besoin d’un principe de connaissance qui non
seulement respecte mais révele le mystére des choses.

A Uorigine le mot méthode signifiait cheminement. Ici, il faut accepter de
cheminer sans chemin, de faire le chemin dans le cheminement. Ce que disait
Machado : Caminante no hay camino, se hace camino al andar. La méthode ne
peut se former que pendant la recherche ; elle ne peut se dégager et se formuler
qu’aprés, au moment ou le terme redevient un nouveau point de départ, cette
fois doté de méthode. Nietzsche le savait : « Les méthodes viennent a la fin »
(UAntéchrist). Le retour au commencement n’est pas un cercle vicieux si le
voyage, comme le dit aujourd’hui le mot trip, signifie expérience, d’ou l’on
revient changé. Alors, peut-étre, aurons-nous pu apprendre a apprendre en
apprenant. Alors, le cercle aura pu se transformer en une spirale ou le retour
au commencement est précisément ce qui éloigne du commencement. »

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)



La « Méthode » d’Edgar Morin
Pistes de lecture

Empressons-nous de dire que I’objet de notre présentation n’est qu’apparemment
contradictoire avec ce qui vient d’étre lu puisque nous prétendons (bien
innocemment) rendre clair ce qui est complexe. En fait, il ne s’agit pas pour
nous de simplifier mais de susciter un désir de lecture plus approfondie. Les
textes que nous choisissons ne sont donc qu’un viatique pour entreprendre
un voyage au cceur d’un travail qui est ’aboutissement de toute une vie de
recherche. Nous ne voulons ni ne pouvons faire le bilan rigide d’une oceuvre
ouverte sur toutes les dimensions de la réalité, une ceuvre - de [’aveu de Morin
lui-méme - qui, de par son ambition méme, ne peut étre concue comme une
théorie générale unifiée avec un principe maitre dont chaque discipline serait
logiqguement déduite et strictement communautarisée et ghettoisée.

Ce qui mérite d’étre remarqué dans le texte de Morin qui précéde, ce n’est pas sa
volonté de polémiquer contre la connaissance « objective » pronée par la science
classique. « Ses bienfaits, dit-il, ont été et demeurent inestimables puisque la
primauté absolue accordée a la concordance des observations et des expériences
demeure le moyen décisif pour éliminer ’arbitraire et le jugement d’autorité. Il
s’agit de conserver absolument cette objectivité-la, mais de l’intégrer dans une
connaissance plus ample et plus réfléchie, lui donnant le troisieme ceil ouvert
sur ce a quoi elle est aveugle »8. Ce qui importe, donc, « ce n’est pas seulement
d’apprendre, pas seulement de réapprendre, pas seulement de désapprendre,
mais de réorganiser notre systéme mental pour réapprendre a apprendre ».

La « Méthode », on le voit bien, est une entreprise a risques. Nous avons appris
traditionnellement a disjoindre pour simplifier, a nous doter de principes, a
donner I’objet a la science et le sujet a la philosophie. La circularité ainsi brisée
entre sujet et objet aboutit a « la manie totalitaire des grands systémes unitaires
qui enferment le réel dans un grand corset d’ordre et de cohérences »°. D’ou un
encyclopédisme accumulatif auquel Morin préfére substituer un apprentissage
mettant effectivement le savoir en cycle. Il faut apprendre a en-cyclo-péder,
c’est-a-dire « a articuler les points de vue disjoints du savoir en un cycle actif ».
Cette mise en cycle est un processus opératoire dont le cercle est la roue et
dont la route est la spirale.

La pensée de Morin, tout au long des 6 tomes, va ainsi suivre un cheminement
en spirale mais a partir d’un changement complet de paradigme (i.e. de modeéle
théorique de pensée) par rapport a la méthode cartésienne. « Il ne s’agit plus
d’obéiraun principe d’ordre (excluant le désordre), de clarté (excluant ’obscur),
de distinction (excluant les adhérences, participations et communications),
de disjonction (excluant le sujet, l’antinomie, la complexité), c’est-a-dire un
principe qui lie la science a la simplification logique. Il s’agit au contraire a
partir d’un principe de complexité, de lier ce qui était disjoint »°,

Morin n’ignore rien des dangers d’un tel pari théorique. « Les risques scientifiques
que je cours, dit-il, sont évidents...Ma voie, comme toute voie, est menacée
par Uerreur, et de plus je vais passer par des défilés ou je serai a découvert.
Mais surtout, mon chemin sans chemin risquera sans discontinuer de se perdre
entre ésotérisme et vulgarisation, philosophisme et scientisme »'. Mais,
conclut-il, « je sais de mieux en mieux que la seule connaissance qui vaille est

13

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 11-26
Jacques Cortes

celle qui se nourrit d’incertitude et que la seule pensée qui vive est celle qui se
maintient a la température de sa propre destruction ».'2 Poétique modestie que
sublime encore les dernieres lignes de I’Introduction: « Ce n’est pas la certitude
ni assurance, mais le besoin qui m’a poussé a entreprendre ce travail jour
apreés jour, pendant des années. Je me suis senti possédé par la méme nécessité
évidente de transsubstantiation que celle par laquelle I’araignée tisse sa toile.
Je me suis senti branché sur le patrimoine planétaire, animé par la religion de ce
qui relie, le rejet de ce qui rejette, une solidarité infinie : ce que le Tao appelle
UEsprit de la vallée « recoit toutes les eaux qui se déversent en elle ».

Tome 1 : La Nature de la Nature (1977)

Comme on le voit dans le titre de ce premier ouvrage, selon un procédé d’écriture
cher a Morin, les termes « se renvoient l’un a 'autre et forment comme une
boucle en mouvement »'. Pour Morin, en effet, il est « impossible d’isoler
un maitre-mot, de hiérarchiser une notion premiere, une vérité premiére.
L’explication ne peut plus étre un schéme rationalisateur. L’ordre, le désordre,
la potentialité organisatrice doivent étre pensés ensemble, a la fois dans leurs
caractéres antagonistes bien connus et leurs caractéres complémentaires
inconnus ». Armés de cette idée, plongeons-nous dans le texte. Ce premier
livre tente de nous donner une méthode pour approcher le mystére des choses.
Connaitre la nature ne peut se faire en ignorant la nature de la connaissance,
donc en ignorant le sujet connaissant tant dans ses aspects biologiques que
dans sa culture, dans la société a laquelle il appartient et dans son histoire.

Pour mieux comprendre le paradigme de complexité'

a) le complexe et le simple : rapports en boucle

« Le caractére original du paradigme de complexité®™ est qu’il differe, de par
sa nature intrinséque, du paradigme de simplification/disjonction, et que cette
extréme différence lui permet de comprendre et d’intégrer la simplification. En
effet, il s’oppose absolument au principe absolu de simplification, mais il intégre la
simplification/disjonction devenu principe relatif. Il ne demande pas de repousser
la distinction, ’analyse, ’isolement, il demande de les inclure, non seulement
dans un méta-systéme, mais dans un processus actif et régénérateur. En effet,
relier et isoler doivent s’inscrire dans un circuit récursif de connaissance qui ne
s’arréte ni ne se réduit jamais a ’un de ces deux termes.

Le paradigme de complexité n’est pas anti-analytique, n’est pas anti-disjonctif :
[’analyse est un moment qui revient sans cesse, c’est-a-dire qui ne se noie pas dans
la totalité/synthese, mais qui ne la dissout pas. L’analyse appelle la synthése qui
appelle 'analyse, et cela a I’infini dans un procés producteur de connaissance ».

b) distinguer entre complexité et complication

« Il est difficile de comprendre la complexité, non parce qu’elle est compliquée
(complexité n’est pas complication), mais parce que tout ce qui reléve d’un
nouveau paradigme est tres difficile a concevoir. Ce ne sont pas les raffinements
de pensée qui sont difficiles a comprendre quand on part d’un principe évident,
c’est la base évidente d’un autre principe. Tout paradigme nouveau, a fortiori
un paradigme de complexité, apparait toujours comme confusionnel aux yeux

14

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)



La « Méthode » d’Edgar Morin
Pistes de lecture

du paradigme ancien, puisqu’il accole ce qui était d’évidence répulsif, mélange
ce qui était d’essence séparé, et brise ce qui était irréfragable’ par logique.
La complexité déroute et désarconne parce que le paradigme régnant rend
aveugle aux évidences qu’il ne peut rendre intelligibles. Ainsi I’évidence que
nous sommes a la fois des étres physiques, biologiques et humains est occultée
par le paradigme de simplification qui nous commande, soit de réduire ’humain
au biologique et le biologique au physique, soit de disjoindre ces trois caractéeres
comme des entités incommunicables. Or le principe de complexité nous permet
de percevoir cette évidence refoulée, de nous en émerveiller et de chercher
une intelligibilité non réductrice. »

c) I’amour comme complexité émergente et vécue

« La complexité (..) exhume et réanime les questions innocentes que nous
avons été dressés a oublier et mépriser. C’est dire qu’il y a plus d’affinités
entre la complexité et ’innocence qu’entre l’innocence et la simplification.
La simplification est une rationalisation brutale, non une idée innocente (aussi
loin que nous remontons dans la mythologie archaique, nous ne trouvons
jamais une idée simple, toujours un mythe complexe). La vertu du Sermon sur
la montagne, de l’innocent rousseauiste, de l’idiot dostoievskien, du simple
d’esprit pouchkinien qui pleure dans Boris Goudounov, c’est d’étre hors du regne
de U’idée abstraite, laquelle, néguentropiquement' faible, est sous la ligne de
flottaison de la moindre réalité vivante : ces innocents expriment la plus riche
complexité communicationnelle que la vie ait pu faire surgir, celle de ’amour.
Contrairement a la pensée abstraite imbécile qui disqualifie l’amour, [’amour
est complexité émergente et vécue, et la computation la plus vertigineuse est
moins complexe que la moindre tendresse ... ».

Tome 2 : La Vie de la Vie (1980)

Ce tome 2, avec presque 500 pages, est le plus volumineux de toute la
« Méthode ». Il commence par un court avant-propos'® ou Morin réaffirme qu’il
ne construit pas sa pensée sur un « roc de certitude ». Sa recherche part non
pas d’un ordre scientifiquement préétabli nourri du principe simple d’explication
« mais de Uirruption du désordre ». Ce qui l’intéresse, ce n’est pas un savoir
« définitivement vérifié » mais « la transformation des connaissances » et « les
idées destructrices qui deviennent (..) reconstructrices ». « Ce qui anime cette
recherche, écrit-il, c’est ’horreur de la pensée mutilée/mutilante, c’est le refus
de la connaissance atomisée, parcellaire et réductrice, c’est la revendication
vitale du droit a la réflexion ». La Méthode n’est donc pas une encyclopédie en
forme de synthése, de systéme général ou de bilan ; ce n’est pas plus un livre
de philosophie mais un voyage dans la multidimensionnalité du réel, au cours
duquel U’objet de connaissance est pris au confluent de toutes les déterminations
cérébrales, culturelles, sociales et historiques que subit la pensée complexe
tentant de le saisir. Plutot qu’une Méthode, plutot qu’un discours sur la Méthode,
il serait donc plus juste de parler d’une Recherche de méthode.

La « révolution biologique » ouverte par la découverte de l’ADN »'" n’a pas encore
introduit de révolution conceptuelle « permettant d’élucider |’autonomie et
la dépendance mutuelle entre ’individu et U’espéce, et, pour un trés grand

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 11-26
Jacques Cortes

nombre d’animaux, la société ». Il est devenu nécessaire de penser la vie, apres
une découverte aussi capitale qui ouvre ’ére des « manipulations génétiques
et cérébrales » sur la biologisation et l’industrialisation de la vie. Probleme
d’autant plus crucial que la science est, comme toujours, sous le controle de
puissances économiques vouées au profit, donc aussi dangereuses qu’il est
possible pour le destin a venir des étres vivants.

Définir la vie

a) La versatilité de la notion de vie?®

« La vie se présente sous des caracteres si divers que nulle définition n’arrive a
les embrasser et a les articuler ensemble. Dés qu’on veut saisir son unité, elle
fait surgir des questions qui devraient s’exclure les unes les autres. Elle n’est que
physique et elle est différente de tous les autres phénoménes physiques. Elle
est espece et elle est individu. Elle est discontinuité (naissances/existences/
morts) et elle est continuité (cycles, boucles, processus). Elle est reproduction
et elle est échanges. Elle est invariance et elle est variations. Elle est constance
et elle est renouvellements. Elle est conservation et elle est évolution. Elle est
répétition et elle est innovation. Elle est intégration et elle est dissémination.
Elle est égocentrisme et elle est égoaltruisme. Elle est économie et elle est
gaspillage. Elle est régulation et elle est Ubris?'. Elle produit des finalités, mais
ne procede d’aucune finalité, et la finalité de ses finalités est incertaine ».

« On peut ramener la définition de la vie a la dimension de ['unité vivante de base :
la cellule. Mais qu’est-ce qu’une cellule ? A la fois un systéme, une machine, un
automate, un étre, un existant. Quel est son caractére fondamental ? A la fois
’auto-organisation, [’auto-production, |’auto-reproduction. Ainsi la base cellulaire
de la vie est ce qui se laisse le moins définir de fagon simple et univoque ».

« Et pourquoi limiter seulement l’idée de la vie a sa base cellulaire ? La vie se
définit aussi par son évolution buissonnante, ses proliférations organisationnelles
- étres polycellulaires, sociétés, éco-systémes -les qualités émergeant des
innombrables formes végétales et animales ». (..)

« Lavie, enfin, c’est la totalité de la vie, c’est-a-dire la biosphére. Mais une telle
définition totalisante, a elle seule, serait aussi insuffisante dans son « holisme »
que la définition réductrice qui circonscrit la vie en U'unité cellulaire ».

« C’est dire qu’aucune de ces définitions de la vie ne doit exclure les autres.
De méme que la notion de vie ne saurait étre ramenée a une substance ou
une essence, on ne saurait donner a la vie une définition seulement physique,
seulement biologique, seulement élémentaire, seulement totalitaire, seulement
organisationnelle, seulement existentielle. Toute définition de la vie qui
privilégie un seul terme la rigidifie et la mutile. Il faut encore moins, comme
je n’ai cessé de le répéter dans ce travail, exclure la notion de vie elle-méme
de la théorie du vivant. Il nous faut non seulement y réinclure la vie, mais
inclure dans la vie les termes qu’exclut chaque vision unidimensionnelle et nous
réinclure nous-mémes, étres humains, dans la définition de la vie ».

La notion de vie, ainsi, doit étre concue a la fois intensivement - en son foyer,
Uindividu vivant - et extensivement - dans sa totalité de biosphére - ; dans son
organisation premiére et fondamentale - la cellule - et dans toutes les formes
meéta-cellulairesd’organisation (polycellulaires, sociétés, éco-systémes). Lanotion

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)



La « Méthode » d'Edgar Morin
Pistes de lecture

de vie doit étre respectée dans ses caractéres versatiles, multidimensionnels,
métamorphiques, incertains, ambigus, voire contradictoires : ils sont justement
pour nous les signes de sa complexité. Et c’est bien cette complexité qu’il faut
considérer maintenant de front ».

b) « Cette nuit encore sera envahie par des galaxies de lucioles »?2

Edgar Morin se met en scéne dans la toute derniéere page de ce tome 2. Moment
de poésie mais aussi illustration émouvante de [’idée d’inachévement, de
lassitude et... d’espoir.

« (..) je coincide avec ce livre. Ce n’est pas mon produit. Il me fait comme
je le fais. Pendant que je tente de ’accoucher, il tente de faire accoucher
une vérité virtuelle, encore sans forme, qui attendait en moi. J’ai ressenti
trés naturellement que ce livre, comme tout livre auquel on se donne, non
pas « échappe » a son auteur, mais devient un étre auto-éco-organisateur,
autonome de son auteur dans son indépendance méme, qui prend vie en se
nourrissant du travail de mon esprit et de toutes les miettes que je lui apporte
des laboratoires et bibliothéques. J’obéis a son ontogénése. En vraie mére, j’y
ai transféré ma vie. Je le croyais quasi terminé en 1977. Or, depuis trois ans,
je vis pour lui, je me tue pour lui, mais la haute combustion qu’il exige et me
donne n’a cessé de me donner amour terrestre. Je vis pour écrire ce livre, je
I’écris pour vivre - pour aimer, j’aime pour pouvoir écrire ce livre...j’ai écrit en
plongée dans la vie, non hors de la vie ».

« Je termine cette conclusion. Rien n’est vraiment terminé, je le sais, j’aurai
encore beaucoup a reprendre, a corriger. Mais j’ai enfin le sentiment d’avoir
bouclé la boucle ».

« Il fait encore jour. Je me sens épuisé. Ce n’est pas seulement la quantité
énorme de ce que j’ai lu et surtout de ce que je n’ai pas lu qui m’accable. Ce
n’est pas seulement un sentiment de défaite car je me sais d’avance condamné,
vaincu. C’est une grande décompression qui soudain me vide ».

« Ma table est tout contre la fenétre de ma chambre, chez les Bueno. Cette
fenétre est continuellement ouverte sur cypres, oliviers, vignes, pentes, collines
- le paysage que j’aime le plus au monde. Je quitte la chambre et je descends.
Les animaux familiers, familiaux sont la, sous la treille. Ils reposent. Ici, pas
d’agression, de compétition, de préséance : chats et chiens jouent ensemble,
mangent ensemble dans la méme grande casserole, et, sous la voliére, picorent
ensemble pigeons et tourterelles. Le vieux chien Bruno me regarde de ses yeux
humides, et tend a tout hasard le cou pour une caresse ».

« J’avance sur la terrasse. Sous le grand orme, Raffaelle martelle le scalpello
qui sculpte la pierre tombale de son pére, mon ami Xavier, mort il y a vingt
jours. Dans le ciel encore bleu, des chauves-souris volent et virevoltent. Cette
nuit encore sera envahie par des galaxies de lucioles ».

Tome 3 : La connaissance de la connaissance (1986)

« On peut manger sans connaitre les lois de la digestion, respirer sans connaitre
les lois de la respiration, on peut penser sans connaitre les lois ni la nature
de la pensée, on peut connaitre sans connaitre la connaissance »2. C’est par
cette phrase qui résume tout que commence ce troisieme tome de la Méthode :
« Il faut connaitre la connaissance si nous voulons connaitre les sources de

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 11-26
Jacques Cortes

nos erreurs ou illusions »?. Projet des plus complexes : le cerveau produit
Uesprit qui seul peut connaitre le cerveau ; 'esprit/cerveau ne peut penser
sans un langage et une culture et la connaissance ne reflete pas la nature
des choses mais la traduit et la construit. Bref, « comment connaitre ce qui
connait ? »%, Choisir un texte dans les 250 pages de ce troisieme tome est
toujours frustrant car n’importe lequel ferait certainement ’affaire. Nous nous
sommes finalement arrété a une question qui nous parait en rapport étroit avec
’actualité contemporaine : la religion.

« La religion de la vérité et la vérité de la religion »2¢

« Toute évidence, toute certitude, toute possession possédée de la vérité est
religieuse dans le sens primordial du terme : elle relie ’étre humain a ’essence
du réel et établit, plus qu’une communication, une communion.

On a cru pouvoir opposer radicalement conviction religieuse et conviction
théorique, la premiére seule paraissant de nature existentielle. De fait, la Foi
des grandes religions procure sécurité, joie, libération : la vérité du Salut assure
la victoire de la Certitude sur le doute, et elle apporte la Réponse a ’angoisse
devant le destin et la mort. Toutefois, en vertu du sens reconnu ici au terme
« religion », il peut y avoir une composante religieuse dans l’adhésion aux
doctrines ou théories, y compris scientifiques, et cette composante religieuse
tient a la nature profonde du sentiment de vérité ».

« Une grande Doctrine ou Théorie révéle le Principe qui légifére et gouverne
le monde, et elle constitue un analogon abstrait/idéel du fonctionnement de
[’Univers. Elle permet ainsi de contempler la vérité cachée de I’Etre du monde ;
on comprend dés lors le sens contemplatif originel du terme « théorie », qui en
indique le caractére existentiel. De plus, comme nous ’avons vu et le reverrons,
ily a, au cceur des doctrines ou théories, un noyau d’idées maitresses, répondant
aux grandes obsessions cognitives, assurant une communion ontologique avec le
réel, et procurant un sentiment de plénitude. Autour de ce noyau s’articulent
des justifications empiriques, logiques, idéologiques qui établissent a tous les
niveaux |’adéquation entre la théorie et le réel. Dans ces conditions, ce n’est pas
seulement une bienheureuse et évidente harmonie qui s’établit entre la théorie
et le réel, c’est aussi une identification secréte, par magie analogique, quis’opére
entre [’analogon théorique et le monde réel. Dés lors, la théorie donne a Uesprit,
dans sa communication devenant communion avec le monde, le sentiment évident
de posséder le monde et d’en étre possédé. Ainsi, la contemplation théorique de
la vérité s’allie a la possession possédée de cette vérité ».

« Une telle alliance procure a la connaissance théorique une qualité pré- ou péri-
extatique, voire mystique. La composante pré-extatique et mystique se trouve,
non dans la théorie elle-méme, évidemment, mais dans ’adhésion a sa vérité. A
la limite Uextase (ex-stasis : étre hors de soi) apparait lorsque ’intensification
du bonheur théorique transforme la contemplation en ravissement. Ici, une
fois encore, nous devons effectuer une jonction entre les obsessions cognitives
(themata), les questions et anxiétés existentielles et les profondes satisfactions,
voire jouissances quasi extatiques, qu’apporte la Vérité doctrinaire ou théorique.
Toute théorie, en somme, a quelque chose de potentiellement platonicien
(permettant de contempler extatiquement, dans les Idées, [’Essence du Réel),
ou, si elle est mathématisée, de pythagoricien (permettant de contempler

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)



La « Méthode » d'Edgar Morin
Pistes de lecture

extatiquement, dans les Nombres, ’Essence du Réel). Toute adhésion a un systéme
cohérent d’idées sur le Monde permet de concevoir le Monde comme un systéme
ordonné et parfait. Dans ce sens, la passion « parménidienne »? de I’Unité efface
les désordres, les pluralités, les déracinements, les morcellements, la diaspora
de toutes choses, qui semblent alors apparences superficielles : la soif logique de
’Unité est aussi une soif mystique. Dans ce sens, également, la conception d’un
monde qui serait une machine déterministe impeccable satisfait une obsession
de perfection et d’incorruptibilité. Enfin, lorsque la rationalité se dégrade en
rationalisation, elle permet d’enfermer de facon magique/analogique le Monde
dans le systéme concu par U'esprit, ce qui du coup permet a U'esprit de posséder
le Monde dont la vérité le possede ».

« C’est finalement un trés riche complexe existentiel qui se noue dans [’adhésion
a une théorie, et il associe :

- sécurité (psychique)

- solution

- harmonie (esprit/monde)

- appropriation égo-centrique (« la vérité m’appartient »)

- état péri-extatique de communion avec U’Etre, UEssence, la vérité du monde

Sans cesse se sont noués, dénoués, renoués, au cours des aventures de la
connaissance humaine, pour son bonheur et son malheur, d’intenses complexes
existentiels, engageant tout U’étre, et cela, non seulement autour des mythes et
croyances religieuse, mais aussi autour de toute adhésion a la vérité, y compris
scientifique ».

(Cette adhésion totale peut aboutir a une véritable jouissance psychique, « quasi
orgasmique »2 débouchant sur « cette béatitude qu’a si véridiquement exprimée
Pascal : « Joie, Joie ». Pleurs de joie, Certitude).

Tome 4 : Les Idées
Leur habitat, leur vie, leurs meeurs, leur organisation (1991)

Dans le tome précédent, les idées étaient envisagées du point de vue cognitif
dans le cadre d’une anthropologie de la connaissance. Dans le tome IV, Morin
considere la connaissance d’un double point de vue :

- écologique d’abord : dans son cadre culturel et social
- noologique? ensuite : dans le monde des croyances et des idées

Dans son avant-propos, p.9, Morin rappelle que <« toute connaissance
philosophique, scientifique ou poétique émerge du monde de la vie culturelle
ordinaire ». C’est a ce niveau qu’il se positionne car il n’est pas « du coté des
scribes et des pharisiens, du coté des précieux et des Diafoirus, du coté de
ceux qui, par fonction et par profession, croient détenir les Lumiéres ». Trois
grandes parties, donc, dans cet ouvrage : l’écologie des idées, la vie des idées
(noosphere), leur organisation (noologie).

Chacune de ces trois parties mériterait sans doute d’étre illustrée par un
texte mais nous limiterons notre sélection a la derniére qui traite d’un sujet
particulierement cher a notre discipline d’intervention : le langage. Morin
ne se pique pas d’étre linguiste, mais sa réflexion, on le verra, replace sous

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 11-26
Jacques Cortes

un éclairage neuf les questions déja posées par Ferdinand de Saussure et ses
continuateurs structuralistes d’hier et d’aujourd’hui ol l"on se rend compte
que le Cours de Linguistique Générale, ouvrage posthume, n’a peut-étre pas
épuisé la pensée du Maitre genevois. On nous pardonnera de rassembler ici un
montage de petits textes qui n’ont d’autre but que d’inciter a lire ’ensemble.

Du Langage?°

« Le langage humain est polyvalent et polyfonctionnel. Il exprime, constate,
décrit, transmet, argumente, dissimule, proclame, prescrit (les énoncés
« performatifs » et « illocutoires »). Il est présent dans toutes les opérations
cognitives, communicatives, pratiques. Il est nécessaire a la conservation, la
transmission, l’innovation culturelles. Il est consubstantiel a |’organisation de
toute société et il participe nécessairement a la constitution et a la vie de la
noosphére ».

« Comme tout passe par le langage, on tend soit a en faire un simple instrument
de transmission, voire une passoire, soit a en faire la réalité humaine clé et a
’hypostasier. (..) »

« Lorsque Wittgenstein voulut situer le probléme clé de la connaissance, il
déplaca la question du knowing dans celle du meaning®'. Asa suite, la philosophie
analytique a cru, en s’ancrant dans la linguistique, quitter les sables mouvants
du philosophisme pour acquérir la rigueur scientifique, et elle a intégré le
probléme de la pensée dans celui du langage. Du coté des sciences humaines,
le modele issu de la linguistique structurale a déterminé l’essor du courant
structuraliste ou la structure du langage donne la clé des structures sociales.
Devenu souverain, le langage apparut alors comme le pére de toutes choses
humaines et locuteur de toutes paroles ».

« |l s’est donc passé un phénomeéne troublant dans le monde des idées de notre
siecle : la croyance qu’on pouvait enfermer la problématique épistémologique,
philosophique, anthropologique, sociologique dans celle du langage devenu
’étre méme de toute réalité humaine ».

« Les principes noologiques?? (..) nous permettent de comprendre le processus de
doctrinarisation et d’idéologisation qui aboutit a tenscendantaliser le langage.
Mais, selon la conception complexe exposée dans ce travail, la reconnaissance de
la réalité objective et autonome du langage n’exclut ni I’esprit/cerveau humain
qui en est le producteur, ni le sujet qui en est le locuteur, ni les interactions
culturelles et sociales ou il prend de U'existence et de ’étre. Il nous faut penser
circulairement que la société fait le langage qui fait la société, que ’homme
fait le langage qui fait ’homme, que ’homme parle le langage qui le parle ».
« C’est une telle conception qui permet de comprendre ’inter-dépendance et
la relation rotative productrice entre le « je » (le locuteur-sujet animé par
son computo-cogito), le « ca » (la machine linguistique), le « on » (’étre socio-
culturel. Sous un aspect, tout énoncé est subjectif, sous un autre il est machinique,
sous un autre il est anonyme et collectif. Comme le dit Charles Becker® : » je
ne sais pas si je parle ou bien si ¢a parle en moi, ou bien si on parle par moi ;
Tout au plus puis-je constater que les trois formules semblent coexister dans le
langage ~». Effectivement, je, ¢a et on parlent en méme temps ».3*

« (..) Saussure avait justement vu que, tout en étant un « tout en soi », le
langage « pris dans son tout... est multiforme et hétéroclite : a cheval sur

20

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)



La « Méthode » d’Edgar Morin
Pistes de lecture

plusieurs domaines, a la fois physique, physiologique et psychique, il appartient
encore au domaine individuel et au domaine social » (Saussure, 1931, p.25).
La neuro-linguistique, la neuro-psychologie (Hecaen), la socio-linguistique nous
montrent la profondeur, la radicalité, la complexité du lien entre le langage,
’appareil neuro-cérébral, le psychisme humain, la culture, la société... »

« Le langage dépend des interactions entre individus, lesquelles dépendent du
langage. Il dépend des esprits humains, lesquels dépendent de lui pour émerger
en tant qu’esprits. C’est donc nécessairement que le langage doit étre concu a
la fois comme auto nome et dépendant ».3

Quelques aphorismes moriniens « en vrac » (pp.247 et ss):

« La théorie scientifique occulte ou refoule les problemes philosophiques
fondamentaux, d’ou son inaptitude a se penser elle-méme ».

« La théorie (..) ne doit ni étre purement et simplement instrumentalisée, ni
imposer ses verdicts de facon autoritaire ; elle doit étre relativisée et domestiquée.
Une théorie doit aider et orienter les stratégies cognitives qui sont menées par
des sujets humains ».

« Nous ne pouvons faire ’économie non seulement des idées mais aussi des
poésies, musiques, romans, pour appréhender notre étre-dans-le-monde, c’est-
a-dire connaitre. Nous ne pouvons faire [’économie de I’éthique. Nos valeurs
ne sauraient certes étre prouvées empiriguement et logiquement, mais notre
logique et notre connaissance empirique peuvent dialoguer avec elles ».

« Nous avons besoin (..) d’une nouvelle génération de théories ouvertes,
rationnelles, critiques, réflexives, autocritiques, aptes a s’autoréformer, voire a
s’autorévolutionner ».

« Nous avons besoin, finalement et fondamentalement, que se cristallise et
s’enracine un paradigme de complexité ».

Tome 5 : L’Humanité de [’humanité (2001)

Comme on le voit, la méme grande idée humaniste traverse toute la Méthode :

« nous avons besoin de controle permanent pour éviter idéalisme et rationalisation.
(..) It faut prendre conscience du ¢ca du on qui parlent a travers le je et sans
cesse étre en alerte pour tenter de détecter le mensonge a soi-méme ». « (..) Le
probléme cognitif est le probléme quotidien de chacun et de tous. Son importance
politique, sociale et historique devient décisive ». Et Morin terminait le tome 4 que
nous venons d’explorer bien superficiellement en disant (p.250) : « Voila ce qui
donne un sens, démesuré je le reconnais, a la mission que je me suis donnée ».
Cette mission, les deux tomes suivants vont tenter, non pas de la mener a son
terme (toujours l’idée d’inachévement) mais d’en éclairer la complexité en se
risquant a « relier les connaissances sur ’humain dispersées dans les sciences
et les humanités, (en vue de) les articuler, (de) les réfléchir afin de penser
la complexité humaine a la fois dans son identité biologique, son identité
subjective et son identité sociale ».3¢ Individu/société/espéce, |’un est multiple
et la diversité infinie.

21

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)




Synergies Roumanie n°® 3 - 2008 pp. 11-26
Jacques Cortes

La noosphére?”

« Toute société humaine engendre sa noosphére, sphére des choses de ’esprit,
savoirs, croyances, mythes, légendes, idées, ou des étres nés de ’esprit, génies,
dieux, idées-forces, ont pris vie a partir de la croyance et de la foi ».

« La noosphére, milieu conducteur et messager de U'esprit humain, nous fait
communiquer avec le monde tout en faisant écran entre nous et le monde. Elle
ouvre la culture humaine au monde tout en l’enfermant dans sa nuée. Extrémement
diverse d’une société a l’autre, elle emmaillote toutes les sociétés.

La noosphere est un dédoublement transformateur et transfigurateur du réel qui
se surimprime sur le réel, semble se confondre avec lui.

La noosphére enveloppe les humains, tout en faisant partie d’eux-mémes. Sans
elle, rien de ce qui est humain ne pourrait s’accomplir. Tout en étant dépendantes
des esprits humains et d’une culture, elle émerge de facon autonome dans et par
cette dépendance.

Avec ses savoirs, ses mythes, ses croyances, ses idées, la noosphére participe
de facon récursive a la boucle auto-organisatrice de la société et de l'individu.
Ce n’est pas un dégagement de fumée, mais un bouillonnement des puissances
spirituelles ».

« Les entités de la noosphére se reproduisent dans les esprits via |’éducation,
s’y propagent via le prosélytisme. Les génies, dieux, idées-forces entretiennent
avec les humains des relations qui peuvent étre de symbiose, de parasitisme,
d’exploitation mutuelle. Les dieux et, dans nos sociétés, les idées peuvent
disposer d’un pouvoir formidable ».

« Les dieux, les mythes, les idées s’autotranscendent a partir de la formidable
énergie psychique qu’ils puisent dans nos désirs et dans nos craintes. Ils peuvent
alors disposer de nos vies ou nous inciter au meurtre. Ce ne sont pas seulement les
humains qui se font la guerre par dieux et religions interposées, ce sont en méme
temps les dieux et les religions qui se font la guerre par humains interposés ».

« Dieux, mythes, idées peuvent littéralement posséder leurs fidéles comme dans
la macumba® lorsque les orixas*prennent possession de leurs corps et parlent
par leur bouche. De fait, la relation avec les entités de la noosphére est de
possession réciproque : nous demandons aux dieux aide et protection en échange
de notre adoration ; nous demandons a nos idées sécurité et salut quand elles
deviennent mythes ».

« Les dieux sont des émergences de la pensée mythologique. Les idées se
forment a partir de la pensée rationnelle, mais elles ne prennent vraiment vie
que lorsque, de facon clandestine (invisible au rationaliste) , elles deviennent
dotées de vertus providentielles, et peuvent étre en fait déifiées ; elles peuvent
susciter une religion de salut, comme ce fut le cas pour le marxisme. Dés lors,
elles acquiérent une puissance plus grande que les faits auxquels elles semblent
se conformer. « Les faits sont tétus », disait l’idéologue Lénine, dont les idées,
encore plus tétues que les faits, ont broyé les faits qui leur résistaient. Le XXeme
siecle a montré que les idées ont des potentialités exterminatrices qui égalent
celles des dieux les plus cruels ».

La seconde préhistoire

Sautons 300 pages d’une majestueuse beauté et rendons-nous dans les derniéres
lignes de ce tome 5 probablement plus admiré et mieux connu que ceux qui

22

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)



La « Méthode » d’Edgar Morin
Pistes de lecture

le précedent car il semble étre !’écho permanent de notre actualité la plus
douloureuse.

« Nous sommes dans une seconde préhistoire, celle de ’age de fer planétaire,
préhistoire d’une possible société-monde, et toujours préhistoire de l’esprit
humain, peut-étre préhistoire de l’ére technique...»

« Nous sommes en des débuts grossiers : les premiers polycellulaires étaient
beaucoup moins complexes que les cellules qu’ils associaient, et c’est avec le
temps qu’ils ont développé leur organisation , produit leurs émergences et leurs
créativités. Il en sera ainsi, si elle advient un jour, de la société-monde. »

« Nos consciences sont sous-développées. Elles pourraient atteindre des niveaux
d’élucidation, de complexité supérieurs, mieux controler nos actes, nos conduites,
nos pensées, nous aider a dialoguer avec nos idées. Mais elles pourraient aussi
subir régressions et perversions. »

« Pourrons-nous assumer le destin dialogique de sapiens-demens, c’est-a-dire
raison garder mais non s’y enfermer, folie garder mais non y sombrer ? »

« Pourrons-nous supporter la situation névrotique de I’étre humain dans le monde,
conscient a la fois d’étre tout pour lui-méme et rien pour U'univers ? »

« Pourrons-nous assumer ’angoisse de linachévement de nos vies et de
Uincertitude du destin humain, pourrons-nous accepter d’étre abandonnés des
dieux ? Pourrons-nous les abandonner ? »

« Saurons-nous assez que seuls "amour et la poésie vécus sont les ripostes
capables de nous faire affronter [’angoisse et la mortalité ? »

« Pourrons-nous inhiber la mégalomanie humaine et régénérer ’humanisme ? »

« Pourrons-nous fortifier le plus précieux, le plus fragile, ces ultimes émergences
que sont ’amour et ’amitié ? »

« Pourrons-nous refouler les monstres qui sont en nous par la vertu de |’amour
et de la fraternité ? »

« Pourrons-nous pratiquer la réforme intérieure qui nous rendrait meilleur ? »

« Pourrons-nous un jour « habiter poétiquement la terre ? »

« ’humanité est en rodage. Y a-t-il une possibilité de refouler la barbarie et
vraiment civiliser les humains ? »

« Pourra-t-on poursuivre [’hominisation en humanisation ? »

« Sera-t-il possible de sauver ’humanité en ’accomplissant ? »

« Rien n’est assuré, y compris le pire ».

Tome 6 : L’Ethique (2004)*°

Avec [’Ethique, Morin parvient « au point d’arrivée » d’une oceuvre dont la
complexité est la question globale et fondamentale posée sous différents
angles dans l’ensemble de !’ceuvre. Etudier ’éthique, « aprés un examen a la
fois anthropologique, historique et philosophique » des valeurs d’une société
contemporaine (notamment occidentale) en crise, c’est tenter de « réformer
la pensée », donc de mettre en relation le savoir et le devoir, la conscience
intellectuelle et la conscience morale, les (bonnes) intentions et les actions
(mauvaises), la volonté morale et les conséquences immorales. Tout cela dans
une perspective « complexe » car ’étre humain « est a la fois individu/société/
espece ». Les problémes que pose l’éthique sont donc sans cesse aggravés
par les relations entre la science, les croyances, les traditions, les coutumes,
les usages, le communautarisme, le grégarisme, les passions, |’égocentrisme,

23

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 11-26
Jacques Cortes

’éthocentrisme, la politique, la morale...La visée supréme de Morin, qu’il
partage avec les plus grands savants comme le Russe Vladimir Verdnadski*', par
exemple, c’est de parvenir a une société-monde, un humanisme planétaire,
une terre-patrie, c’est-a-dire une anthropo-éthique capable de rapprocher ce
que les fantasmes et passions nationales, ethniques et religieuses, sous les
prétextes sacrés les plus divers, s’obstinent a disjoindre, disloquer,fermer,
plonger dans le chaos des certitudes primitives.

« Muss es sein ? Es muss sein ! »*

« Le sens que je donne, finalement, a ’éthique, s’il faut un terme qui puisse
englober tous ses aspects, c’est la résistance a la cruauté du monde et a la
barbarie humaine. La résistance a la cruauté du monde comprend la résistance
a ce qu’il y a de destructeur et d’impitoyable dans la nature ; la résistance a
la barbarie humaine est la résistance a l’ignoble cruauté de sapiens, et au coté
noir de demens. C’est sapiens qui a exterminé les Néandertaliens qui vivaient
en Europe. C’est le méme sapiens qui a exterminé les Indiens d’Amérique,
les Aborigénes d’Australie ; qui a créé ’esclavage et les bagnes, Auschwitz
et le Goulag. La barbarie humaine n’a pas cessé de déferler et elle n’a pas
diminué ; elle a trouvé dans les techniques modernes les moyens d’accroitre
démesurément ses ravages, tant dans les guerres ethniques que dans les guerres
de religions et les guerres de nations, qui se mélent et de combinent les unes
aus autres. Les civilisés continuent les génocides et ethnocides des peuples
archaiques (Indiens d’Amazonie, Tarahumaras de la Sierra Madre du Mexique et
tant d’autres que signale sans cesse Survival International) ».

« La barbarie humaine est incluse au coeur méme de nos civilisations, dans
les relations de domination et d’exploitation, d’humiliation et de mépris. La
barbarie fermente en chacun de nous : notre propre barbarie intérieure nous
auto-justifie sans cesse et nous fait mentir a nous-mémes, elle nous pousse
toujours au talion et a la vengeance. C’est la barbarie entre amants ou la
démence de jalousie devient mortelle (Bertrand Cantat et Marie Trintignant),
et c’est la barbarie de vengeance qui veut ignorer le caractéere accidentel du
meurtre - Nadine Trintignant) ; c’est la barbarie conjugale ; c’est la barbarie
d’incompréhension entre parents et enfants, fréres, colléegues. Ce sont les
meurtres psychiques que nous commettons sans cesse et les plus barbares sont
chez ceux qui devraient donner ’exemple de U’intelligence : les intellectuels
ou ’égocentrisme s’est hypertrophié en vanité et désir de gloire. La guerre a
Uintelligence sévit au sein méme de [’intelliguentsia ».

« Larésistance a la barbarie humaine est la résistance a la méchanceté triomphante,
a Uindifférence, a la fatigue : « plus nous sommes attaqués par le néant qui, tel
un abime, de toutes parts menace de nous engloutir, ou bien aussi par ce multiple
quelque chose qu’est la société des hommes et son activité, qui, sans forme, sans
ame et sans amour, nous persécute et nous distrait, et plus la résistance doit étre
passionnée, véhémente et farouche de notre part... » (Holderlin) ».

« La barbarie est en nous. Nos esprits sont en profondeur demeurés barbares (et
c’est la le grand enseignement de Freud, bien qu’énoncé en d’autres termes).
Notre civilisation repose sur un socle de barbarie (comme [’a bien percu Walter
Benjamin)®. La résistance a la cruauté du monde et la résistance a la barbarie
humaine sont les deux visages de ’éthique ».

« Sa demande premiére est de ne pas étre cruel et de ne pas étre barbare. Elle nous
appelle a la tolérance, a la compassion, a la mansuétude, a la miséricorde ».

24

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)



La « Méthode » d’Edgar Morin
Pistes de lecture

Et le livre se termine par un message d’amour (P.231) : « Le comble de la
poésie, comme le comble dans l’union de la sagesse et de la folie, comme le
comble de la reliance, c’est ’amour ».

Conclure ?

Evidemment non. Il faut aussi apprendre a « inachever les choses », a retrouver
« [’ignorance, mais ennoblie », non plus « l’ignorance arrogante qui s’ignore »
mais « l’ignorance née de la connaissance qui se connait ignorante »*. Au
terme de ce survol, le cercle s’est-il transformé « en spirale ou le retour au
commencement est précisément ce qui éloigne du commencement » ? Je ne
puis qu’en former le veeu.

Notes

' Le projet initial de ce choix de textes fut une causerie prononcée a L’Université de Tallinn en
2005, a la demande d’Aleksandra Ljalikova, Rédactrice en chef de la revue Synergies Pays Riverains
de la Baltique.

z Edgar Morin, Le Paradigme perdu, la nature humaine. Paris, Seuil, 1973, p.231

? Ibid. p. 233

* Ibid. p. 234-235

> Ibid. p. 229

® La Méthode - t.1. « La nature de la nature », Paris, Points Seuil, Essais, 1977

7 Ibid. pp. 21-22

¥ Ibid. p. 21

? Ibid. p.19

" bid. p. 23

" Ibid. p. 20

2 |bid. p. 24

" Ibid. p. 45

' La Méthode, tome 1 pp.382 et sqq.

'3 Le concept de paradigme est expliqué abondamment dans le tome 4 de la Méthode (pp. 211 et
sqq.) mais aussi dans le tome 6 (pp.236 et sqq.). Morin a conscience de son caractére un peu obscur
mais Uutilise précisément comme notion ambigué « profondément immergée dans l’inconscient
individuel et collectif » pour désigner « non seulement le savoir scientifique, mais aussi toute
connaissance, toute pensée, tout systéme noologique » contrélant implicitement, pour une époque
donnée, les théories et les pratiques découlant de ces théories.

' Qu’on ne peut contredire.

7 Lentropie, en théorie de l'information, représente un certain degré d’imprévisibilité. La
néguentropie est l’inverse et correspond a un gain de détermination par U’information, un gain de
connaissance. Une idée néguentropiquement faible est donc complexe.

'8 p 9 et 10 pour [’ensemble des citations rassemblées dans ce préambule.

' Nous nous reportons ici au petit texte qui figure sur la 4¢ de couverture de |’ouvrage. Rédigé
d’évidence par Edgar Morin, il donne a ce tome 2 et a ’ensemble de !’ceuvre une finalité éthique
qui trouvera son expression majestueuse dans le tome 6

20| g Méthode, t. 2 « la Vie de la vie », pp. 349-350

' Ubris ou Hubris. Ce terme désigne chez les Grecs la démesure, source de délire. CF. tome 5 p.
350

22 |bid. p. 458

B La Méthode 3, p. 9

 |bid. 4éme de couverture

% Ibid.

% | a Méthode 3, pp. 133-134

25

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)




Synergies Roumanie n° 3 - 2008 pp. 11-26
Jacques Cortes

7 parménide, v. 515- v. 440 av. JC, est un philosophe grec de I’école éléate qui, dans son poéme La
Nature, a formulé la proposition fondamentale de ’ontologie : [’étre est un, continu et éternel.

8 Morin emploie méme ’expression plaisante et forte a la fois de « coit psychique »

¥ Les sciences noologiques ont pour objet le monde de Uesprit par opposition aux sciences
cosmologiques qui régissent ’organisation de [’univers

* La Méthode 4, pp. 161-172

3 Ludwig Wittgenstein (1889-1951) a influencé la pensée contemporaine par les deux théories
exposées, la premiere en 1921 dans le Tracatus logico-philosophicus, qu’Edgar Morin évoque ici par
le terme knowing qui implique ’idée d’un systeme logique de connaissance déterminant a priori
toutes les relations logiques possibles. La deuxieme théorie, suggérée ici par le terme meaning,
récuse la forme logique purement descriptive du Tractatus au profit des emplois linguistiques,
donc de 'usage des signes dans la communication naturelle. A ’approche atomiste de la premiére
théorie a donc succédé, chez W., une conception plus globale.

32 Morin expose toute les idées touchant a la noosphére et aux entités noologiques dans les 2éme
et 3éme parties de cet ouvrage. L’idée a retenir, c’est que la noologie, a concevoir pleinement dans
le cadre d’une théorie de la complexité, « ne clot pas son objet » mais « le situe toujours dans le
contexte des individus/sujets et d’une culture hic et nunc » (p.124)

* Anthropologue et historien, chargé de recherches au CNRS

* |bid.p. 162

* |bid.p. 163

% La Méthode 5, 4éme de couverture (c’est nous qui soulignons)

7 |bid. p. 45-46

% La magie noire ou culte vaudou

¥ Les orixas sont les divinités paiennes apportées d’Afrique par les esclaves noirs

“ONB : Pour ce sixiéme tome, je me permets de renvoyer a un petit texte que j’ai publié dans le n°2
de Synergies Chili (pp.148-149 pour la version francaise, et 150-151 pour la version espagnole).
“1Cité a la page 183, V.V (1863-1945) est un grand savant russe, pére de la « biosphére » (opposant
courageux a Staline), dont Morin cite la phrase suivante en exergue de son « Ethique planétaire »,
(2éme chapitre de la 5éme partie de [’ouvrage) : « Pour la premiere fois, ’lhomme a réellement
compris qu’il est un habitant de la planéte et peut-étre doit-il penser ou agir sous un nouvel aspect,
non seulement sous [’aspect d’individu, de famille ou de genre, d’Etat ou de groupes d’Etats, mais
aussi sous ’aspect planétaire ». On comprend donc pourquoi les écrits de V.V. ont été mis sous
le boisseau jusqu’a la mort de Staline et méme bien au-dela puisqu’ils sont encore largement a
découvrir dans la Russie actuelle.

“2 Texte P. 227 et ss. situé dans les « Conclusions éthiques » de l’ouvrage : « Du Mal » (pp. 211-220)
et « Du Bien » (pp. 221-232).

“ Walter Benjamin (1892-1940) est un philosophe allemand dont Morin cite une phrase ou WB parle
de la cruauté inimaginable du monde civilisé a l’égard du monde animal.

* La Méthode, Tome 5, p. 338.

26

BDD-A2263 © 2008 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:31 UTC)


http://www.tcpdf.org

