Les fondements culturels et les arguments du processus de
I’intégration européenne'
Nicolae Paun
Historien

Professeur a I’Université « Babes-Bolyai »

Cluj-Napoca

Résumé

L’étude met en évidence les fondements culturels du processus d’intégration
européenne et soumet au debat des arguments culturels pour la modernisation et
leuropéanisation de la société roumaine. Elle reprend le débat tradition - modernité
qui a fait une carriere intéressante tout au long du XIXeme siécle ainsi qu’au début du
XXeme siecle et souligne la rupture, la parenthése tragique introduite par le régime
communiste dans [’évolution culturelle et profondément européenne de la Roumanie.
Elle plaide pour une deuxieme modernisation et européanisation par la culture dans la
nouvelle période historique commencée en 1989 et introduit dans le débat le potentiel
pratiquement inépuisable de ['intellectualité, de [ ’élite, dans le processus de l'intégration
européenne de la société roumaine.

L’Europe n’est pas seulement un continent des nations engagées sur la route de
I’unification ou de la convergence éco-politique et culturelle, mais plutét une zone
structurée par une véritable géologie des sédiments de I’histoire culturelle, arrangés
d’une fagon entrecroisée, dissonants ou parfaitement superposés®. Par cette assertion,
George Therborn veut dire que I’espace culturel de I’Europe s’est créé sur un fondement
de systémes culturels qui assurent et reproduissent du savoir, des normes et des valeurs.
I1 induit la perspective d’un modele culturel européen dressé sur un entrecroisement
intime, profond, visible ou moins visible des récipients communiquants Cette projection
est soutenue par beaucoup d’intellectuels, mais il faut aussi dire qu’il y a une autre vision
historiographique de 1’Europe : celle des ruptures et des clivages culturels’.

Je ne me suis pas proposé d’analyser I’exceptionnel héritage et la grande diversité
culturelle et historique européenne ; je veux dire seulement que c’est 1 la motivation et
I’argumentation d’une appropriation - par tous les habitants de 1’Europe - du processus
d’intégration.

L’historiographie contemporaine déploie un grand nombre de clés d’interprétation
de I’héritage et du projet culturel européen. La plupart tient compte de la dimension
historique, politique et géopolitique du notre continent.

Le politologue norveglen Stein Rokkan a rédigé un ambitieux plan socio- smentlﬁque
sur la carte de 1’Europe®. Il emploie un axe géopolitique — respectivement géo-
économique — est-ouest et nord-sud, les deux insérés dans une vision historique. Selon

BDD-A2234 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:52 UTC)



Rokkan, la dimension géo-culturelle est obligatoirement liée a la dimension religieuse,
en passant par le supréme protestantisme du Nord, traversant des régions mixtes, puis
par le catholicisme national pour arriver aux régions du catholicisme contreréformiste du
sud. De I’ouest a I’est, la dimension géo-culturelle traverse des périphéries culturelles :
maritimes (Islande, Norveége, Bretagne, Ecosse et Pays de Galles) ; des nations-empires
maritimes (Grande-Bretagne, France, Danemark, Portugal, Espagne) ; des ceintures de
villes (Hanse baltique et cités italiennes) ; des Etats ruraux continentaux (Suede, Prusse,
Baviere, Autriche) ; et des Etats-tampon (Finlande, Hongrie et Yougoslavie).

Pourtant, Rokkan omet le monde au-dela de la fronti¢re du grand-schisme de 1054
(mille cinquante-quatre) et laisse en dehors de la construction culturelle des régions
importantes : celles de la Méditerrannée antique (Gréce), puis du sud-est européen,
c’est-a-dire, plus ou moins, le monde de 1’orthodoxie. Cette différenciation nord-sud
— avec ses limites — correspond aux différences entre la civilisation méditerranéenne
antique et celle des barbares, donc aux différences entre I’Empire romain et les tribus
germaniques. De plus, au Moyen-Age, cette différence devient plus évidente, fondée
sur I’usage du droit romain. Il faut sans doute mentionner qu’aucune des fronticres des
nouveaux Etats modernes de 1I’Europe ne se superposait parfaitement a cette démarcation
nord-sud, méme si les différence culturelles concernant I’histoire ancienne, la langue et
la 1égislation s’imposent a I’'une comme a 1’autre.

Les mémes différences culturelles nord-sud, considérables, sont devenues la base
commune d’un certain dialogue pendant le si¢cle de la Réforme et de la Contre-réforme,
lorsque les conflits majeurs de I’ Europe ont commencé a se développer sur une ligne Est-
Ouest plutot que Nord-Sud, c, “est-a-dire ont été générés par des Etats rivaux et non plus
par les différences culturelles’.

Dans ce contexte, j’embrasse ’opinion des spécialistes® qui nient & la construction
identitaire roumaine le sens sémantique de “périphérie culturelle-politique” et optent
pour celui “(d’)espace de confluence” de la culture et de la civilisation européenne.

L’espace roumain — et je peux I’affirmer sans la moinde émotion, car les arguments
historiques et culturels sont bien évidents — a toujours été intégré géographiquement a
I’Europe centrale et orientale, ayant produit un culture spécifique pour ce coin du monde’.
Sans minimiser I’héritage culturel sud-est européen, post-byzantin, il ne faut pas négliger
les structures occidentales dont le poids a augmenté d’une maniére sensible, corrélé a la
modernisation du XIXe siécle qui a touché et changé la totalité de la société roumaine.

Il est connu et analysé par I’historiographie pourquoi la Transylvanie, le Banat et
la Boukovine — provinces occidentales et nordiques de Roumanie — sont entrées plus
tot et plus vite dans le processus d’européisation, pendant que les provinces sudistes et
orientales — la Vallachie, la Moldavie — allaient se moderniser seulement aprés le traité
d’Andrinople de 1829. Jusqu’en 1880 — année de la reconnaissance diplomatique de la
Roumanie par les Etats européens — la culture et la civilisation appellées “occidentales”
dominaient la société roumaine au nord et au sud des Carpathes.

En partant de ces fondements d’un visible développement & I’européenne®, le concept

d’ « occidentalisation » s’est imposé d’une maniére graduelle et parfois sinucuse tout

au long des XIXe et XXe siccles. Malgré les quelques chutes dans le “prémoderne”, la

révolution des moeurs et de la mentalité des Roumains a été cataloguée par 1’historien

Neagu Djuvara (lauréat de 1’Académie Frangaise) comme la plus rapide et la plus
. ) . 9
spontanée de tous les peuples orthodoxes de I’Europe sud-orientale’.

Lesacquisitions occidentales, surtout culturelles, ont permis I’ouverture, dans lasociété
roumaine, au XIXe siécle, d’un vrai chantier du changement qui, par ses conséquences,
nous fait enregistrer un ample processus de transition culturelle qu1 est allé d’un vague
Moyen Age tardif jusqu’a la modernité la plus éclatante'®. En méme temps, 1’économie

BDD-A2234 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:52 UTC)



change de visage et peut désormais étre appelée “capitaliste”!!. Le style de vie change
aussi, on abandonne les kaftans de 1’Orient en faveur des vétements a 1’européenne, et
les idées orientales pour celles de 1’Occident. Si la minorité éduquée, possédant un peu
de conscience politique, a été la véritable avant-garde de la modernisation, il ne faut pas
ignorer I’espace rural, le monde du paysan qui représentait la majorité de la population.
Il faut préciser aussi qu’au-dela de I’immobilisme et de 1’obscurantisme d’une société
fortement traditionnelle, une certaine individualisation des options culturelles peut étre
retrouvée.

A-coté de la ville, le village roumain est devenu un accélérateur de la modernisation.
On rencontre ici des paysans qu’on a mis en possession des terres dés 1864, sachant
lire et écrire, des ouvriers, des employés d’une corporation forestiére ou pétroliére —
tous forment une société différente de 1’ancienne. Il y a une élite rurale, familiere des
écoles normales de type occidental ; une aristocratie soit libérale, soit conservatrice, qui
a relevé le modele politique occidental, méme si sans y ajouter des jugements politiques
; des intellectuels, assez nombreux, constituant I’¢lite des petites villes. On voit donc un
véritable front commun dressé contre les coutumes ancestrales et contre les clichés, qui
doit agir a I’intérieur d’un monde rural dominé par une atmosphére patriarcale et par un
autoritarisme nullement idyllique. Les ferments du capitalisme — 1’idéologie libérale et
les institutions modernes récemment projetées — changeront de toute fagon la société
dans son ensemble.

Il faut aussi dire que dans le processus de modernisation on peut rencontrer deux
acteurs : I’Occidental, qui offre le mode¢le, et le Roumain, qui 1’assimile. L’imitation
méme suppose un choix et un degré de compatibilité avec le modéle choisi'?. La société
roumaine était devenue — dans la seconde moitié du XIXe siécle — capable d’agir et
de réagir dans le monde moderne, occidental, et cela se poursuivit tout au long de la
premicere moitié du XXe siécle. En quelques décennies, on adopta 1'une des plus
modernes constitutions de I’Europe, celle de la Belgique, puis le modéle universitaire
frangais, le systéme financier et de chemin-de-fer allemand, et d’autres institutions qui
ont généré des disputes dans les milieux culturels et politiques. Ce furent des débats ou
s’impliquaient sans réserve les intellectuels, participant, de cette fagon, a 1’édification
d’un nouvel Etat.

Revenons a 1880, moment de la reconnaissance diplomatique de la Roumanie par
I’Europe. Seulement 50 ans séparaient cette date de 1829, I’année du traité d’ Andrinople,
et déja on pouvait remarquer 1’intégration et I’adaptation effectives aux demandes et au
rythme d’une Europe dont le développement était impressionnant dans ce siecle que
notre continent appelle “classique”.

Rejoindre 1’Europe et le modéle occidental a été fait par une politique consciente,
par une entiére pratique sociale, politique et culturelle. Cette stratégie est devenue
plus véridique par le dialogue des deux principaux courants politiques de I’époque :
le conservatisme et le libéralisme, par leur compétition et leurs produits intellectuels.
Les susdites disputes parvenaient toutes — méme par des voies différentes - & une seule
conclusion : le consentement sur la modernisation. Les désaccords se produissaient sur
les moyens et le rythme'>.

Cette “intégration” européenne de Roumanie était une réalité a la fin du XIXe siecle.
On s’étonnait, a 1I’époque - autant qu’aujourd’hui - de la rapidité d’un tel changement. En
1920, seulement un siécle séparait la Roumanie européenne et occidentale de la Roumanie
orientale, ottomane. La capacité de récupération se transposa dans les institutions et
la législation qui changerent la vie quotidienne et les mentalités. Cette modification
profonde, culturelle avant tout, était fondée sur quelques paradigmes ; autrement dit,
elle devint une formule de succés d’autant plus facile que c’était I’¢lite culturelle et
politique du pays qui soutenait la transition rapide, accélérée, intuitivement soutenue par
la population des villes et des villages.

BDD-A2234 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:52 UTC)



Sur cette base de modernité déja acquise, la Roumanie d’aprés 1’a “Grande Guerre”
agrandie territorialement et dont les frontiéres furent reconnues a Versailles'* présentait
une nouvelle physionomie. D’autres problémes surgirent, concernant surtout une
nouvelle idée de modernisation. On doit ici mentionner I’introduction du droit de vote
universel, I’expropriation et la réforme agraire, ’apparition d’un systeme politique
pluraliste, 1’unification des structures institutionnelles, etc. Cela explique les grandes
disputes autour du concept de modernisation ou s’affrontérent Stefan Zeletin, Eugen
Lovinescu—homme de lettres -, Dimtrie Gusti - sociologue -, Nicolae lorga — historien et
premier-ministre - , Alex. Lapedatu, loan Lupas — historiens - , Ionel Bratianu — premier-
ministre, Gheorghe Vintila — premier-ministre aussi - , I.C. Filitti — historien et juriste — et
de tant d’autres dont I’activité culturelle se déployait (scientifiquement, politiquement,
culturellement) dans les instituts du pays, dans les 3000 journaux et revues, dans la société
académique, dans le Parlement. Cela nous a été prouvé par Zigu Ornea', historien qui,
pendant les années ’80 analysait le message de la modernisation dans les années 20
— 30 et sa réception dans une société roumaine nourrie, a cette époque-1a, par le dialogue
entre tradition et modernité. Le paysage du débat — culturel, aprés tout — fut complété par
les idées sur la nation, sur ses facteurs constitutifs, sur le moment ou le désir d’édifier la
nation démontrait les ressources et la vitalité de la société enticre.

Il ne faut cepandant pas négliger les problemes. C’est vrai que les institutions
politiques, économiques, sociales et culturelles, le parlementarisme, le systéme financier
et bancaire, la Banque Nationale - ¢’est-a-dire ce visage européen et moderne — reflétaient
une construction étatique synchronisée sur I’Europe, mais le retard était visible dans la
sphére économique, sociale, 1 ou le niveau de réception de la modernité se confrontait
a la plus grande résistance des mentalités, car celles-ci étaient encore ancrées dans une
couche qu’on pourrait appeler prémoderne'®. Cette double situation a déterminé deux
types de discours : un premier, avancé et moderne — sorti de I’école de Lovinesco — qui
plaidait pour le synchronisme, fiit-il technocratique seulement, et un second rétrograde,
attaché a un discours fondamentaliste orthodoxe, nationaliste ou extrémiste.

Ce modele de développement de la société roumaine — qu’on désigne par la formule
« La Roumanie d’entre les deux guerres » - était per¢u comme une véritable renaissance
par les politiciens et les historiens fascinés par cette chance unique de la Roumanie de
se moderniser et de se réinsérer dans une Europe qu’on a di lentement quitter a cause
d’une situation géopolitique qui faisait que 1’ Asie dominait le sud-est européen. Le riche
héritage historique de chaque province de Roumanie, I’héritage moral de 1’histoire des
Roumains, la nouvelle société et la nouvelle économie, 1’analyse philosophique de la
culture roumaine étaient les sujets préférés du monde académique.

Le débat sur le théme traditionalisme-modernité était une constante de 1’époque
et il donna naissance a de profondes implications politiques. Cette dialogie difficile
entre 1’occidentalisation et le monde archaique fut analysée par le politologue Sorin
Alexandrescu qui, dans son livre « Le paradoxe roumain » soulignait la précarité des
institutions, le déficit démocratique dans les régions rurales et dans la mentalité des
paysans ; il observait le fait que I’architecture de 1’Etat était assiégée par des questions de
légitimité et qu’elle avait besoin de clarifications surtout aprés 19187, “Comment était-
elle, la modernité, pergue dans une Roumanie ou le rapport urbain-rural penchait d’une
fagon accablante en faveur de laruralité?” ou “Est-ce que les tensions du dialogue tradition-
modernité étaient maitrisées par cette société ou la modernité devait se confronter chaque
jour au prémoderne ?” “Est-ce qu’on parvint a maitriser les provocations idéologiques
de I’époque ?”

Le modéle roumain d’entre les deux guerres a le merite d’avoir capté dans sa structure
I’essence de la modernisation du politique, du législatif et de 1’administratif, d’avoir
flexibilisé et modernisé les structures capitalistes, le marché et la concurrence, la nouvelle
construction culturelle et le domaine des mentalités. En méme temps, ce mode¢le a été le
prisonnier des différences entre le centre et la périphérie, du décalage chronologique de la

BDD-A2234 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:52 UTC)



modernisation des différentes régions de Roumanie, mais aussi du décalage historique de
la modernisation de la Roumanie auprés de I’Europe. Heureusement, malgré ce déficit,
malgré le paradoxe roumain, le discours de la modernisation reflétait parfaitement la
dynamique de I’Europe.

A P’offensive de modernisation de la Droite politique succéda celle de la Gauche
extréme, imposée par les Soviétiques, donc illégitime. Elle fut plus profonde et plus
destructive, transformatrice dans le sens le plus négatif car on essaya d’imposer un
modele idéologique, marxiste-1éniniste toujours rejeté. Le communisme a fait sortir la
Roumanie de sa voie de développement ; I’entier acquis culturel, mental, économique fut
arrété, détruit, on ré-orienta le pays, cette fois vers le stalinisme.

Apres étre sortie de I’Histoire pour un demi-siécle, la Roumanie doit maintenant
reprendre sa démarche stratégique de modernisation et de développement, re-rejoindre
I’Europe, rouvrir le débat culturel, refaire son tissu social, promouvoir la réforme — en
commengant par la morale — la projeter dans les profondeurs de la société, ¢’est-a-dire, en
bref, relever le grand défi - devenu sisyphique - de la méme modernisation inaugurée au
XIXe siécle. Les 15 derniéres années, malheureusement, la société roumaine n’a regu de
sa classe politique que des signes confus, populistes, velléitaires, des réformes ajournées
et sans consistance. Ces contre-performances — expliquées par le trés-tres lent abandon
du totalitarisme communiste, de I’économie contrdlée et par le manque de volonté
compétitive — n’ont jamais permis a la société roumaine de s’ouvrir vers une sincere
évaluation de la capacité du pays, de son potentiel humain et culturel, si nécessaire pour la
modernisation actuelle. Sans un projet congu et appliqué pour cette époque de transition,
sans une dimension stratégique, les solutions salvatrices ne pouvaient pas naitre. On a
fait trop peu pour changer les mentalités dans une société ou la simple adhésion de 1’¢lite
a I’idée d’européisation et son enthousiasme pour 1’Occident des valeurs, ne suffit pas.

Le retard et les réformes ajournées nous font maintenant, en 2005, a I’heure de
I’intégration européenne, nous demander si on est véritablement préparés pour assumer
le devoir de la modernisation commencée au XIXe siécle, mais cette fois, dans son
nouveau visage européen institutionnalisé.

La réunification du Continent par le processus d’intégration a une puissante
motivation culturelle et est fondée sur des normes, valeurs morales et institutionnelles.
Dr’ailleurs, dans son ouvrage ,,The Clash of Civilisations”, de 1993, Samuel Huntington
montrait que “la source principale d’un conflit dans le monde d’ aprés 1989 ne sera plus
idéologique, mais économique ou culturelle”'®. A coté de ces nouvelles positions on
retrouve les 0p1n10ns d’un Francis Fukuyama qui, lui-aussi, pour souligner le manque
de valeurs morales a I’intérieur du communisme, considérait sa chute comme une “fin
de I’Histoire”!, raison de plus pour re-créer les fondements culturels de notre monde,
aujourd’hui.

Lorsque Mathieu Périchaud se demandait dans quelle mesure I’ unlﬁcatlon de
I’Europe est un pas vers la globalisation, son apanage ou son complément>’, Tomlinson
lui répondait que la globalisation se trouve au centre de la culture moderne et qu’au milieu
de la globalisation on retrouve les pollthues culturelles?!. Roland Robertson, discutant
“la mythologie de la globalisation” (appelee a1ns1 d’apres Ferguson)? réintroduit dans
le débat le théme des fondements culturels®®, pendant que Viviane Reding, membre
de la Commission Européenne, soulignait, a son tour, en 2004 — pendant le colloque
“Les provocations de I’éducation en Europe” - que I’Europe est un espace plurilingue et
pluriculturel, que 1’Union Européenne est une union volontaire d’Etats ayant tous une
histoire propre, particuliére, des structures politiques, économiques et sociales spécifiques,
chaque pays avec son patrimoine culturel et sa langue nationale. Personne ne conteste
ces faits, ni le fait que notre continent est le berceau d’une civilisation exceptionnelle qui
partage des caractérisiques communes tout en étant d’une diversité extraordinaire®*

BDD-A2234 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:52 UTC)



Autrement dit, le fondement culturel européen, avec ses traits spécifiques d’une
région a |’autre, a joué et joue le role le plus important dans le processus d’unification de
I’Europe ; son but est de renforcer la cohésion et la solidarité des Européens, car I’espace
européen ne s’est jamais défini seulement par I’économique (Marché commun, monnaie
unique).

C’est I’histoire qui refléte le mieux la culture et 1’identité de 1I’Europe. La culture
est la “mémoire génétiquement non transmissible des Européens ; et elle est mémoire
seulement si elle arrive a créer son propre modéle?”.

Le démarche d’introspection dans les valeurs culturelles européennes n’est pas
gratuite ; pour moi, la re-création des identités et la valorisation des fondements culturels
européens sont décisives a la fois pour I’intégration européenne de la Roumanie et pour
le futur de I’Europe.

En ce que concerne ’analyse de 1’intégration européenne, Adrian Marino — homme
de lettres et philosophe de la culture qui, malheureusement a quitté ce monde il y a
deux semaines — tenait pour évident le fait que la seule contribution originelle de notre
culture aprés 1989 était I’incipiente politiologie roumaine®®. Peut-étre cette définition
est-elle trop critique ; elle a toutefois le mérite de signaler les risques de la précarité du
projet culturel chez nous. Un historien comme Sorin Antohi nous invite & une nouvelle
lecture de la culture roumaine faite a la fois par les moyens critiques traditionnels et
par une infusion massive de références critiques et de compétences occidentales?’. Un
politologue comme Cristian Preda, avec sa rigueur bien connue, commente et amende le
projet européen proposé par Adrian Marino, insistant sur la définition précise de “culture
et valeur”, “culture et societé”, “comportements intellectuels”, etc. Il montre que les
suppositions libérales — comme le “policentrisme culturel” ou le “pluralisme des idées”
— peuvent étre facilement intégrés dans la langue de bois si I’on trouve pas les arguments
nécessaires pour les définir. Preda se demandait rhétoriquement comment définir les
deux Roumanies actuelles : 1’une, éthniciste-nationaliste et traditionnelle, rurale ; ’autre,
urbaine, pro-européenne et moderniste. Ou bien en se demandant encore : “Qu’est-ce que
la Roumanie d’aujourd’hui ??® laissant le débat ouvert. M. Sora parle de la culture et
de I’intégration des “fausses élites politiques” et de la mentalité roumaine d’étre assisté
par I’Etat. Nicolae Manolescu — dans le méme contexte? — cherche les points de contact
entre les identités culturelles nationales et européennes, etc.

Virgil Nemoianu, Matei Calinescu, Mircea Cartarescu, Alexandru Paleologu et tant
d’autres se rapportent avant tout a la culture lorsqu’ils analysent les provocations de
I’intégration européenne. Dans le méme domaine, culture-société-politique se situe
Vladimir Tismaneanu, Andrei Cornea, Dan Pavel ... .

L’introduction, dans la paradigme de l’intégration européenne, de I’argument
culturel est essentielle. Le projet roumain — comme celui des autres pays de 1’espace
ex-communiste, comme celui des pays de I’Europe occidentale — est surtout un projet
culturel. Pour que celui-ci s’accorde aux débats et au rythme de I’Europe il est fort
nécessaire de reprendre la discussion — voire la polémique — identitaire, de récupérer la
dimension normative, morale et culturelle sans laquelle la modernisation et I’intégration
européennes de la Roumanie ne serait pas possible.

La Roumanie a besoin plus que jamais d’un projet culturel et de ses intellectuels.
Si, immédiatement apres la chute du communisme, chez nous — comme partout dans
I’Europe ex-communiste — les intellectuels ont senti le besoin de se justifier, en Europe
centrale ils ont trouvé aussi les moyens de s’impliquer. Ils ont trouvé des solutions pour
les pays dont la transition impliquait aussi un changement culturel. Mais en Roumanie,
I’activité des intellectuels, dans la transition politique du communisme a la démocratie, a
été modeste, sinon maigre. C’est d’ailleurs pourquoi soutenir le processus d’intégration
de ce pays a I’Europe crée le besoin d’une sorte de messianisme comparable a celui

BDD-A2234 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:52 UTC)



décrit par Thomas Carlyle en 1883, quand il expliquait pourquoi I’intellectuel héroique
a toujours déterminé le cours de I’histoire moderne®’. Pour Carlyle, écrire et agir
politiquement allaient ensemble.

A la fin du XXe siécle, I’Europe reste le principal producteur d’idées dont le but est
la ré-invention et la consolidation de la démocratie ; cela confirme, sans doute, Carl von
Lynee qui définissait « I’ homo europaeus », cette formule supréme de « 1’homo sapiens »
comme levis, argutus, inventor . L’Européen — avec majuscule — est 1’égal de I’homme
de science ou de I’intellectuel.

La Roumanie de 1’année 2005 a besoin plus que jamais de I’implication et de
I’apport des intellectuels. Cette seconde modernisation — en méme temps qu’une
adhésion institutionnelle a I’Europe — nécessite un message culturel vigoureux (a cause
d’une classe politique dont les performances sont bien modestes). Les intellectuels ont
I’obligation morale, normative, de conduite et d’éthique sociale de soutenir le processus
d’intégration européenne du ce pays.

L’intégration européenne de la Roumanie est, d’un autre coté, imminente et elle
nous oblige a assumer d’une maniére impérieuse un changement moral majeur. Il ne
sera que positif. Tout simplement parce que la Roumanie d’aujourd’hui a dépassé I’age
des isolements politiques, économiques, culturels et intellectuels et parce qu’elle doit
s’affirmer et recréer sa position et son identité dans la grande famille européenne.

Notes

! © revue de la Faculté des Etudes Europeennes de Cluj, Studia Europaea.

2 George Therborn, European Modernity and Beyond, S.A.G.E, London, Thousand Oaks New Delhi, 1995,
p- 207

3 Neagu Djuvara, Intre Orient si Occident. Tarile Romane la inceputul epocii moderne, ed. Humanitas,
Bucuresti, 2002, p.8

4. Rokkan, Eine Familie von Modellen fiir die vergleichende Geschichte Europas, in “Zeitschrift fiir
Soziologie”, n° 9/2, 1980, p. 123

3 ibidem, p. 128

6 voir Daniel Barbu Bizant contra Bizant, ed. Nemira, Bucuresti, 2001 ; Lucian Boia, Romdnia, tard de
frontiera a Europei, ed. Humanitas, 2001 ; Nicolae lorga, Bizant dupa Bizant, ed. Enciclopedica Romana, 1972
; E. Lovinescu, Istoria civilizatiei romdne moderne, ed. Ancora, Bucuresti, 1924 ; C.C. Giurascu, Formarea
statului national romdn unitar, Bucuresti, 1975 ; Charles and Barbara Jelavi¢ Formarea statelor balcanice, ed.
Dacia, Cluj, 1999

"pp. Panaitescu, Introducere la istoria culturii romdanegti, ed. Stiintifica, Bucuresti, 1969, p. 205

8 voir Nicolae Bocsan Contributii la istoria iluminismului romdnesc, ed. Facla, Timisoara, 1986

? Neagu Djuvara, op. cit., p. 9
10

1 yoir Stefan Zeletin, Burghezia romand. Originea i rolul ei istoric, Bucuresti, ed. Culturald Nationala, 1923
(reed. Humanitas, 1991)

12 Lucian Boia, op. cit., p. 13
13

Lucian Boia, Istorie si mit in societatea romdneascd, ed. Humanitas, Bucuresti, 1987

avoir ’entiere littérature historique, politique et culturelle, ou 1’on peut citer les ouvrages de Titu Maiorescu,
P.P. Carp, Gherea, Eminescu, apoi lon C Bratianu, Kogalniceanu, I.G. Duca, Al. Marghiloman, N. Filipescu,
etc. Histoire contemporaine : Gh. Platon, I. Bulei, I. Agrigoroaie, N. Bocsan, ou 1. Maier, Studii de modernizare
a Romaniei. Intre pacea de la Adrianopole i urcarea pe tron a lui Carol al Il-lea 1829-1930, in “Roménia in
obiectiv, limba si politica. Identitate si ideologie in transformare”, ed. Krista Zach, Miinchen, 1998.

14 Gheorghe Gheorghe, Tratatele internationale ale Romdniei, 1919-1939, vol. 1 et II, ed. Stiintifica si
Enciclopedica, Bucuresti, 1980 ; Pascu Stefan Marcel, Bibliografia Unirii Transilvaniei cu Romdnia in Anuarul
Institutului de Istorie, Cluj-Napoca, tome XI¢, 1968, pp. 171-258 ; Bold Emilian, Dobrinescu Valeriu-Florin,
Conferinta de pace de la Paris 1919-1920, in “Romanii si istoria universala 1”, coord. I. Agrigoroaiei, Gh.
Buzatu, V. Cristian, Univ. Al I. Cuza, lasi, 1986 ; Lucian Leustean Romdnia, Ungaria si Tratatul de la Trianon,

BDD-A2234 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:52 UTC)



1918-1920, ed. Polirom, Iasi, 2002.

15 Zigu Ornea, Traditionalism si modernitate in deceniul al treilea, ed. Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti,
1980

16 Sorin Alexandrescu Paradoxul romdn, ed. Univers, Bucuresti, 1988, pp. 8-26 ; Lucian Boia, Jocul cu
trecutul. Istoria intreadevar §i fictiune, ed. Humanitas, Bucuresti, 1998

17 ibidem, pp. 45-105

18, Huntington The Clash of Civilisations, 1993, p. 5

19 Francis Fukuyama The End of History and the Last Man, Free Press, New York, 1992

20 Mathieu Périchaud L’Europe et la globalisation, www.diploweb.com, 2001, p. 7

21 John Tomlinson, Globalizare si culturd, 2004, p. 9

22 R. Robertson si M. Featherstone, Localisation, Globalism and Cultural Identity, 1995, p. 25
Bwm. Ferguson, The Mythology about Globalisation, 1992, p. 69

24 Viviane Reding, Les défis de I’éducation en Europe, mai 2004

2 Al treilea discurs — Adrian Marino in dialog cu Sorin Antohi, ed. Polirom, 2001, p. 58

26 Adrian Marino, op. cit., p. 112

27 ibidem, p. 114

28 Cristian Preda, Modernitatea politica si romdnismul, ed. Nemira, 1998, p. 242

29 Nostalgia Europei — volum in onoarea lui Alexandru Paleologu, ed. Polirom, 2003, p. 85 et suiv..
30 Thomas Carlyle Hero Worship and the Heroic in History, London, 1893, pp. 144-152

BDD-A2234 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:04:52 UTC)


http://www.tcpdf.org

