Sécularisation, déchristianisation, laicisation aux XIXe-XXe siecles

Le lent défrichement de la mémoire chrétienne
Simona Nicoara
Historienne

Maitre de conférences a I’Université « Babes-Bolyai »

Cluj-Napoca

Une ancienne prophétie semble se vérifier de nos jours : Ceux qui ne croient pas s’en
mogquent... Les croyants se taisent, mais toute langue qui blame est lzbre de le faire — ce
sont les paroles de St. Basile (Epitres, 92), écrites vers 1’an 372 ap. J.-C.!Aprés un recul
chrétien de cing siécles, on se trouve indiscutablement a I’époque de I’athéisme généralisé,
de la sécularisation et de la laicisation, qui semblent étre des phénomenes irréversibles.
Les Eglises et le christianisme sont de nos jours ignorés ou méprisés, notamment le
christianisme catholique, puisqu’il y a a présent une culture de la méfiance a I’égard du
catholicisme, et les élites politiques et culturelles encouragent ’affranchissement ou la
tolérance des éthiques condamnées par les églises chrétiennes. Le conformisme chrétien
est persiﬂé tourné en dérision, et cela malgré la tendance évidente des Eglises chrétiennes
de s’engager dans les grands problemes de I’ humamte sans pour autant abandonner le
prestige de la tradition, de 1’ordre et de I’autorité. Toute déclaration d’un dignitaire
ecclésiastique est aussitot dénoncée comme représentant une ingérence dans la vie de la
société et une preuve de cléricalisme, le ton de la culture et des médias contemporains
étant athée, agnostique, voire méme ambigu au moment ou 1’on parle de christianisme.
Toutes les insultes et les critiques sont permises contre le catholicisme ! Elles sont surtout
répandues dans les milieux artistiques, chez les amateurs de distractions et chez certains
journalistes, promoteurs d’idolatries autour de personnages et de sujets médiocres. Bien
que le christianisme ait été, pendant deux millénaires, un facteur civilisateur, un liant
entre les peuples européens, le prétexte de la division confessionnelle et du pluralisme
religieux contemporain est fortement utilisé pour justifier la marginalisation du repére
chrétien dans le profil de I’Union européenne. Méme si le profil religieux et culturel de
I’Europe ait subi des modifications, la présence de I’immense patrimoine bimillénaire
de civilisation chrétienne n’impose-t-clle pas la nécessité de conserver et reconnaitre
la mémoire chrétienne ? Les nations historiques de 1’Europe ont leur propre langue,
histoire, territoire mais, en dépit du pluralisme confessionnel, toutes sont chrétiennes,
toutes ont, parmi leurs repéres identitaires, le christianisme, méme si la place de ce
critére n’est plus prioritaire dans le contexte de la sécularisation politique et culturelle.
Méme si le message du Christ se soit adress¢ a tous les peuples du monde, I’Europe
représente en ce qui concerne le falt religieux une originalité indiscutable, étant le seul
continent entiérement christianisé.’Les Eglises chrétiennes, ainsi que les représentants
de la chrétien-démocratie européenne soutiennent llmportance du repére identitaire
chrétien européen, alors que la France a promu I’idée que la nouvelle constitution
devait s’inspirer « de I’héritage culturel, religieux et humaniste de I’Europe, des valeurs
toujours présentes dans son patrimoine, étant ancrée dans la vie de la société, et du role

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)



central de la personne humaine et de ses droits inviolables et inaliénables... etc. »*
La culture et la civilisation européennes contemporaines sont pratiquement dominées
par [’héritage humaniste, rationaliste et laiciste, puisque la mémoire chrétienne a subi
au fur et a mesure un processus de décoloration, suite a la longue sécularisation et au
renversement de la conception hiérarchique du lien entre I’humain et le divin, ce qui
a engendré, il y a cinq siécles déja, les trois grandes transformations spécifiques a la
modernité : la transformation de la pensée, de la liaison en société, du cadre des activités
sociales, culturelles et politiques.

La question de la sécularisation a traversé cinq cents ans de modernité et a engagé
toutes les générations, a été présente dans tout I’espace européen, sous des formes qui
ont varié d’un pays a I’autre, en fonction des conditions historiques singuliéres. Le
renforcement du réle de I’Etat dang le cadre de la cité terrestre s’est accompagné de la
marginalisation du role social des Eglises chrétiennes ! Bien que le christianisme ne ptit
pas étre ¢liminé (en dépit des expériences de déchristianisation, telles que les révolutions
et les totalitarismes du XXe siecle), il a été au fur et a mesure miné, perdant son role
unificateur des valeurs et des comportements sociaux. Des secteurs entiers de I’activité
humaine ont commencé a s’affranchir de ’influence des Eglises chrétiennes et du sacré
religieux.’ Les sociétés modernes — principalement européennes modernes — sont de nos
jours moins religieuses, non pas pour étre plus rationnelles, mais pour étre amnésiques,
devenant de plus en plus incapables, durant les deux derniers siccles, a transmettre la
mémoire qui g0it a I'intérieur de leur existence religieuse. Le grand paradoxe de la
modernité a été¢ d’avoir évacué le besoin et le sens de la religion chrétienne sous ses
formes historiques (I’amnésie), tout en récupérant le lien avec le religieux sous ses formes
utopiques. Puisque la sécularisation des valeurs chrétiennes a été toujours une forme
religieuse, consistant dans I’intention de faire de ’homme 1’unique responsable de son
destin. La divinisation de ’Homme a aliment¢ 1’illusion d’une nature humaine immuable
et prométhéenne. La raison humaine a été substituée a Dieu et ce transfert de sacralité a
fait naitre le réve audacieux que la rationalité¢ de ’homme sera toujours présente dans la
continuité de 1’esprit religieux. Le christianisme, généralement les religions de nos jours
se confrontent au risque de la dissolution en humanisme et a I’éthicisation de la religion
institutionnelle, entrainée dans des debats éthiques contemporains sur des themes telles
que solidarité, pauvreté, guerre, paix etc.®

L’attitude critique, I’indifférence ou le mépris pour le christianisme ont des motivations
beaucoup plus anciennes et trés différentes, mais le principal rival, apparu il y a quelques
siécles, en est I’esprit rationaliste sécularisant, qui a encouragé le doute devant le mystere
divin et par la suite, de plus en plus courageusement, surtout a partir du XIXe siécle, la
négation de I’existence de Dieu que les idéologies, les nouvelles religions modernes, ont
remplacé par de nouvelles idoles et idolatries ! L’existence de différentes dimensions de
la sécularisation explique les évolutions spécifiques, diverses et mémes divergentes des
sociétés a I’époque moderne et contemporaine. La lente émancipation de la société civile
a été économique, par le développement du capitalisme, politique, par la séparation entre
I’Eglise et I’Etat, culturelle, par ’autonomie de la recherche scientifique, philosophique
et artistique, enfin, morale, par I’autonomie relative des valeurs morales, individuelles ou
collectives. Les multiples discours idéologiques, scientifiques, religieux etc., fabriqués,
commercialisés et soutenus par les nouvelles institutions modernes, ont conditionné
la production de valeurs aux XIXe et XXe siécles et sont devenus les nouveaux lieux
théologiques. Cependant aucune institution moderne n’allait pas se trouver dans la
situation sacerdotale de dire la vérité pour tous les membres des sociétés | Les Eglises
chrétiennes, pour lesquelles la ville était plus immorale que le monde villageois, ont
hésité ou n’ont pas réussi au XIXe siecle a en réaliser 1’évangélisation, a rendre plus
efficace I’activité du clergé a I’intérieur de cet habitat en vue d’assurer la fidélité
religieuse. D’autre part, le travail dans les manufactures ou les fabriques favorisa en
quelque sorte 1’écartement des lieux du culte, du temps liturgique, et méme le non-
respect du repos dominical. La mutation sociale survenue suite a 1’industrialisation

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)



et a ’urbanisation entraina la désintégration des cadres traditionnels de la pratique
religieuse séculaire.” Le christianisme fut affecté a partir du XIXe siécle par la nouvelle
population de valeurs culturelles, idéologiques, politiques etc., métamorphosées en
légendes locales, principalement par les sociétés du spectacle du XXe siécle ou de nos
jours. Les conceptions et les convictions chrétiennes perdirent leur contour, pour s’étre
retrouvées dans le langage commun d’un exotisme mental. La tentative scientifique de
rationalisation de la connaissance fut remplacée au XXe siécle par une folklorisation
inquiétante et progressive des vérités d’autrefois ! La folklorisation de la dimension
religieuse signifia surtout le retour a des phénoménes du temps jadis, du type hérésie,
mystique, retour aux légendes et aux mythes, a la littérature religicuse populaire. Les
illusions périodiques du retour, présentes au XXe siccle et méme de nos jours, a une
pensée religieuse ne signifient pas un retour a la religion traditionnelle, ni la solidarité
avec les grandes institutions ecclésiastiques unificatrices !

Dans les conditions des grandes confrontations contemporaines, fondées sur des
conceptions différentes en ce qui concerne la religion, la démocratie, les identités, la
mondialisation etc., toute réflexion sur la sécularisation ou la laicisation représente une
nécessité. Une bonne compréhension de la tension contemporaine, latente ou violente,
exige des analyses plus profondes que les événements spectaculaires ou que les idées
a la mode préférées tant par I’empire médiatique que par les milieux intellectuels et
universitaires. Eviter les erreurs d’analyses a ce sujet signifie nécessairement renoncer a
I’isolement artificiel des réalités contemporaines, détachées de leurs racines anciennes.’
Des manifestations de sécularisation se sont fait ressentir beaucoup avant les temps
modernes, dans les rapports entre la théologie et la politique, deux autorités ayant disputé
leur supériorité dans le monde ; aussi peut-on parler d’un certain héritage sécularisant
antique et médiéval | Les temps antérieurs a la modernité étaient dominés par la vision
d’un monde donné par Dieu, quasi-immobile, avec une civilisation qui se transmettait
presque non-altérée d’une génération a I’autre. Cette vision collective sur la vie et la
société encouragea I’obédience et le désir de conserver les structures sociales consacrées
par la tradition. Face a la tentation théocratique du pouvoir ecclésiastique médiéval,
le pouvoir temporel, appuyée par les arguments des juristes, revendiqua peu a peu
I’autonomie du séculaire ! La fin du Moyen Age peut étre considérée comme une lutte
entre les visions anciennes, qui s’efforgaient a ne pas périr, et les nouvelles visions,
qui voulaient survivre, mais le phénomene le plus significatif en a été le rétrécissement
de I’abime entre le sacré et le profane. Dans toutes les époques, 1’espace du sacré a
été disputé par des forces importantes et antagonistes, 1’Eglise et I’Etat, qui voulaient,
chacun de son co6té, imposer leur autorité souveraine sur la société ! A partir du XVIe
siécle, quelques événements historiques ont décisivement influencé la rupture avec
la pensée et I’organisation du Moyen Age : la Réforme protestante du XVlIe siécle, le
mouvement des idées philosophiques et scientifiques des XVIle-XVllle siecles et la
Révolution francaise de 1789, avec un écho extraordinaire dans 1’espace européen.’
La sécularisation s’est donc accélérée suite a la Réforme protestante et aux révolutions
modernes, prenant méme 1’aspect d’une violente déchristianisation. La compréhension
ambigué de la relation entre le transcendantal et le temporel allait créer une ambiguité
dans les rapports entre 1’Eglise, I’Etat et la Société, ce qui engendra des tensions, des
confrontations dramatiques, atteignant le paroxysme au XXe siécle !

Cinq siécles auparavant, I’impact de la Renaissance et de la Réforme protestante
accéléra le renversement du régne du divin, de I’invisible, renversement imposé par les
esprits de plus en plus fascinés par la raison. Diviniser la raison, I’élever au rang d’une
puissance supérieure était la supréme pierre de touche de la vérité et du progrés. La
Révolution anglaise du XVlIle siécle, bien que fondée sur I’idée du progres, visait en fait
un progres englobé dans 1’idéal religieux ! Par contre, la Révolution francaise remplaca
I’eschatologie chrétienne par les idéologies d’un dge nouveau, complétement sécularisé,
construit sur les débris du passé. La nouvelle foi était fondée sur les forces de I’homme
de forger par ses propres bras un monde supérieur.!” Le passage du théocentrisme a

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)



I’anthropocentrisme, 1’affranchissement des Lumiéres de la tutelle divine et de I’Etat
de celle des Eglises ouvrirent la voie a des changements profonds dans la mentalité, la
civilisation et la culture européennes. De méme, 1’hostilité des sciences (en courageux
assaut en Occident aprés la Renaissance) a1’égard du mystére de la transcendance détruisit
I’image sacrale du monde et du paradis mythique, encouragea I’émancipation morale et
intellectuelle des gens ! Evitant le cadre contrdlé par 1’Eglise et I’Etat, les savants et les
philosophes révolutionnérent la pensée et imposerent, selon le modéle de Descartes ou
de Newton, les exigences d’une science moderne. Au siccle des Lumicéres, la science,
la philosophie et I’art entrérent en conflit dramatique avec I’Eglise. Si les théologiens
furent été retenus par 1’exigence canonique de la Révélation, la pensée philosophique des
XVIle-XVllle si¢cles appauvrit la Révélation ! Dieu fut aligné a la raison, subordonné
a Dintelligible, rompu de toute référence au Dieu de la Révélation chrétienne. Voici
pourquoi la pensée occidentale moderne a germé le noyau de la désacralisation, ¢’est-a-
dire I’octroi une autonomie totale, sans référence a ce que signifie fondement ultime de
la condition humaine terrestre (profane), finie et fragile / La désacralisation religieuse
fut considérée d’un point de vue optimiste, comme une délivrance de I’homme de ses
contraintes, angoisses et espoirs liés a la transcendance divine. C’est pourquoi elle
encouragea le développement des idéologies progressistes, favorisa la croyance dans
la toute puissance de la raison humaine et déchaina donc le culte d’une liberté, souvent
anarchique, qui loin d’épanouir 1’étre humain en amplifia I’angoisse et le sentiment de
frustration.

L’affirmation de la raison ou de la rationalité contre I’autorité divine et la tradition
ecclésiastique signifia I’acceptation d’une mentalité du transitoire, de 1’éphémeére, de
I’aléatoire, contre 1’éternel. Cette conversion encouragea la tendance accentuée du
séculaire, sans pour autant donner une réplique satisfaisante a la grande angoisse de la
mort !'' La philosophie des Lumiéres et les esprits progressistes eurent la tendance de
considérer que le chemin de la sécularisation était bon, puisqu’il signifiait la rupture avec
les comportements « d’avant », considérés superstitieux. En dépit des efforts de quelques
représentants de 1’ Aufklarung de sauver 1’essentiel du message chrétien, la victoire de
la raison imposait, aux yeux des philosophes, une vigilance accrue face a la fascination
« dangereuse » de la mythologie chrétienne ! Les voix agressives de la dé- mythisation
du christianisme au XVIIIe siécle encouragerent aussi la méfiance a 1’égard des Eglises
chrétiennes, mais la rupture avec ces vieilles racines chargea la conscience moderne
d’une multitude de questions concernant I’homme, la société, la nature, 1’univers, la
mort, questions qui apres le défrichement du christianisme restérent sans réponse. Le
renforcement du prestige de la raison humaine, 1’aspiration vers le progres, le plaisir
de la vie invoqué par les Lumiéres furent repensés par les esprits romantiques, qui se
sentaient attirés par le passé historique et le mystére divin: « D’ou part la lumiére
que nous appelons existence et dans quelle nuit allait-elle s’éteindre ? L’absence de
religion et généralement [’esprit rationaliste et philosophique li¢ a la vie effémine,
abaisse les ames, concentre toutes les passions dans l'inanité de l’'intérét personnel,
dans [’abjection du moi humain, sapant discretement les veéritables fondements de
notre sociéte », réfléchissait Chateaubriand. Cependant les nouveaux christianismes des
romantiques représentérent une nouvelle lecture, voire une entorse des Evangiles et de la
tradition chrétienne, faisant des emprunts considérables aux mythologies antiques et a la
tradition des Lumicéres. Les séduisantes conceptions utopiques du XIXe siécle furent soit
calquées sur le christianisme soit s’en délimitaient de maniére ostentatoire, proposant, au
grand mécontentement des Eglises chrétiennes, un « ré-enchantement » du monde, une
nouvelle eschatologie.'?

Le repliement mental instauré par les Lumicres en faveur de la cité terrestre connut
des expériences contradictoires et traumatisantes au XIXe et XXe siécle. Au XIXe
siécle, le devenir des Etats de la raison, joint a 1’émergence des idéologies s’opposa
frontalement a la présence active de la religion chrétienne en société (le républicanisme,
le socialisme, la pensée libérale), entretenant en ce sens un débat virulent et tendu dans

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)



les sociétés européennes. L’affranchissement de la culture et de la science des différents
dogmes des Eglises chrétiennes entretint la confrontation entre les diverses conceptions
sur le monde et la société, conceptions dont la mise était 1’éducation publique ! La
nouveauté essentielle du XIXe siécle fut la mise en acte d’une bifurcation du collectif
uniquement vers la sphére politique et civile, celle religieuse étant marginalisée vers le
domaine privé. La France allait étre la plus avancée en ce qui concerne la sécularisation,
puisque la vision libérale y réduisit de maniére intransigeante le fait religicux a un fait
individuel et privé. Cette marginalisation de la religion (qui, au moins jusqu’a présent,
semble étre irréversible !) avait été prophétisée des le XIXe siecle par La Mennais, qui
dans Essai sur ['indifférence en matiere de religion annongait I’imminente disparition de
la croyance religieuse face au progrés de la science, au triomphe de la raison ! E. Renan
offrait sa propre réflexion prophétique, selon laquelle la religion devait irrévocablement
devenir une affaire de gout personnel ! La religion n’inspira plus décisivement les
croyances collectives, ne dicta plus les valeurs communes, et la bataille des valeurs fit
des sociétés européennes un terrain des différenciations et des confrontations intérieures
et internationales. '

Au XIXe siecle, le christianisme perdit son caractére unique, conséquemment soutenu
par les Eglises chrétiennes, et devint un syncrétisme assimilé a la mythologie politique.
La redécouverte et la réinvention des visions chrétiennes pendant les révolutions (surtout
en 1789 et 1848) dans tout I’espace européen s’expliquent par I’immense effervescence
des nouvelles options sociales, politiques et nationales, qui n’hésitérent pas a sonder
I’horizon d’attente et les mythes collectifs traditionnels. L’image théologique de Jésus-
Christ, symbole de I’ Amour, fut remplacée par celle d’un Jésus-Christ devenu symbole du
désespoir, avocat du refus de ce monde inéquitable et malheureux, garant de la violence
révolutionnaire, symbole d’un nouvel ordre utopique ! L’esprit du XIXe siécle fut a tel
point fondamentalement et presque généralement favorable aux néo-christianismes,
libéralismes, démocraties, nationalismes qu’il encouragea la fin des orthodoxies
chrétiennes ! Le déclin de 1’autorité monarchique et des prétres au XIXe si¢cle renforga
le prestige de quelques créateurs du domaine de I’art, de la poésie, de la culture et de la
politique, qui devinrent I’incarnation moderne des valeurs et de la morale sécularisée. Le
Dictionnaire anglais d’Oxford, publié¢ en 1851, conférait une nuance idéologique assez
douteuse a la vision sécularisée du monde, définie comme doctrine qui soutenait que
la moralité doit se fonder sur le bien-étre atteint dans cette vie, excluant tout critére
issu d’une croyance en Dieu ou dans une autre vie. La croyance en Dieu et dans les
vertus religieuses avait pour alternative la confiance dans « la bonté de I’Etat », dans la
sacralité de la Nation, instance destinées a rendre justice, a assurer 1’égalité sociale par la
suppression idéale des différences entre les hommes, la foi dans les vertus suprémes de la
raison, du progrés de la science et de la technique etc. Il s ’agissait en fait de précher une
nouvelle foi, dans I’Etat et le Citoyen, en tant que modéles idéaux, qui devaient orienter
toute la pedagogle communautaire !

Lanaissance des nations européennes modernes eut lieu toujours dans la « coquille » du
christianisme et signifia résurrection de cet « état originaire » idéal, fraternel et égalitaire,
mise en pratique d’un projet révolutionnaire a méme de régénérer la communauté fermée
et imprégnée de ses idéaux, vigilance devant les altérités concurrentes ! Ce transfert de
sacralité permit au fond a /a foi nationale de faire appel a la sensibilité chrétienne et a
la mémoire collective, de reprendre la voie spirituelle, qui signifie retour aux origines,
fidélité, dévotion et un sens eschatologique qui vise au salut ! Partout en Europe du
XIXe siecle, la nation se substitua a I’Eglise en tant que société globale, suffisante a
elle-méme, et le probléme de I'unité devint politique. Cependant les nations ont une
vocation exclusivement religieuse, chaque nation invoquant la prédestination et la
protection divine, la vocation messianique. Une union s’instaura entre la religion et le
fait national, reprenant la relation de I’ancienne alliance entre la religion et la dynastie.
Bien que la religion elt constitué un repére identitaire, d’une importance prioritaire en
Europe centrale et de I’Est, I’on peut parler d’une relation paradoxale — tant d’alliance

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)



que conflictuelle — entre la religion et la nation moderne, les deux ayant des vocations
universelles ! La rivalité entre la religion et la nation pour I’obtention de 1’adhésion et
de la ferveur sentimentale du peuple n’est pas un aspect négligeable dans ’analyse de
la modernité. La tendance nationaliste d’idolatrer la nation fut considérée un écart de
Iesprit chrétien ! Les idéologies firent de « la sainte nation » une religion sécularisée.'®

Le transfert de sacralité vers les instances terrestres, tels que la patrie, la nation, les
héros, I’Etat etc. devint une vertu idéologique et scientifique qui domina les nouveaux
élans politiques-culturels européens au XIXe et au XXe siécle. Cependant ce transfert
épuisa les anciennes valeurs et les symboles chrétiens. La raison, la liberté, I’action,
I’objectivité devinrent la clé que la culture européenne fit tourner en quelques directions
dominantes dans 1’espoir d’apprivoiser les mceurs et de résoudre les grands problémes
des sociétés. La connaissance et la culture, éloignées de la religion, s’investirent dans
la sphére des identités nationales, des idéologies et des pouvoirs qui devinrent ainsi
les forces occultes, réifiés des deux derniers siccles. Les stratégies adoptées par les
communautés religieuses furent le désaveu ou I’adaptation au monde moderne, enclin
a la sécularisation et a la laicisation. Les Eglises chrétiennes, catholique surtout, eurent
une attitude méfiante et militante, vécurent sur pied de guerre avec la modernité, se
considérant assiégées de tous cotés par les impiétés et les hérésies, par la dégradation
des meeurs et I’altération de I’esprit. Pour I’Eglise catholique, les philosophies modernes
apparaissent comme les expressions de I’orgueil de I’intelligence humaine. Affaiblie par
I’assaut des philosophies, des idéologies et des sciences, I’Eglise persévéra a ne voir dans
les révolutions que le désordre, I’immoralité, et dans le rejet de la hiérarchie et de I’autorité
politique et religieuse uniquement les preuves de 1’existence du démon et de ses travaux
irréfléchis sur la terre. L’Eglise chrétienne occidentale entra en crise majeure aprés la
Révolution frangaise, se confrontant aux graves problémes déterminés par 1’apparition
du libéralisme politique dans les pays catholiques, par le développement démocratique et
industriel. Traditionnellement I’Eglise avait été liée aux grandes monarchies auxquelles
elle avait assuré la légitimité religieuse, tandis que le développement libéral impliqua
la démocratisation de la société et du pouvoir, ainsi que la lutte contre le cléricalisme,
contre I’Eglise méme.'¢

En dépit des progres du rationalisme, I’Europe demeurait une terre du christianisme,
méme si la premiére moiti¢ du XIXe siécle connut une rénovation de la pensée et des
pratiques religieuses des Eglises catholique et protestante. Séparées par une autorité
centrale, les Eglises protestantes sympathisérent soit avec les tendances libérales,
soit avec les courants traditionalistes ! Renfor¢ant sa hiérarchie et la centralisation,
I’Eglise catholique refusa, par la voix du pape, de s’adapter au monde moderne, tant
sous aspect politique que scientifique. Léon XIII fut le premier a penser a s’adapter a la
nouvelle société industrielle et aux découvertes scientifiques. Malgré les condamnations
séveres de Grégoire X VI et de Pie IX, un catholicisme libéral s’efforcait de s’adapter
a un présent pressant. Les rapports entre I’Eglise et I’Etat constituérent un probléme
majeur du siécle, d’autant plus que 1’Eglise romaine fit de son mieux pour défendre
les intéréts des communautés catholiques minoritaires du territoire européen, ce qui du
point de vue des Etats apparaissait comme une politique de division ! Le XIXe siécle
signifia, principalement en France, la reprise du mouvement de séparation totale des
deux sociétés, civile et ecclésiale, bien que la rupture ne se consommat qu’apres un
siécle de querelles, en 1905, suite au vote qui séparait I’Eglise de 1’Etat en un climat de
« guerre religieuse », prolorggeant ainsi 1’hostilité religieuse et ’anticléricalisme de la
vieille révolution de 1789 !'

La vocation mondaine de la modernit¢ aux XIXe-XXe si¢cle fut profondément
millénariste, signifiant la régénération du monde sur des bases égalitaires dans un royaume
de la paix, de 1’unité et de I’harmonie. Cette attente millénariste/messianique sécularisée
donna un nouveau sens a I’Histoire, dont les changements ne sont strictement lié¢s au
plan divin, car ils concernent uniquement les expériences des humains et des sociétés. '8

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)



Le millénarisme/chiliasme moderne sécularisa le Royaume extra-temporel de Dieu en
un paradis de la civilisation qui allait venir, et la violence des premiéres révolutions
modernes essaya d’accélérer 1’instauration de la nouvelle ére ! Le recul du christianisme
au XIXe siécle fut suivi par la prolifération de différentes idéologies, comme « formes
d’adoration de I’homme par I’homme », adoration de I’individu (individualisme), du
groupe social (nationalisme), de 1’Etat (communisme). Les « religions politiques »
créerent les plus perverses images millénaristes, le nazisme, le fascisme, le communisme,
qui pour toutes les Eglises chrétiennes représentérent une Apocalypse du XXe siécle !
Elles essayérent d’occuper la place laissée libre par la marginalisation du christianisme,
s’insinuant comme de nouvelles idéologies du salut ! Le communisme a sa dimension
« religieuse », comme « anti-religion chrétienne » ou athéisme, dans la mesure ou il
transfére sur la terre I’espoir du bonheur, prétend de la part de ses adeptes le dévouement
total, voire le sacrifice a la cause, la croyance absolue dans la vérité de cette cause,
I’intolérance, le fanatisme destructif face aux idéologies rivales ! Tout comme les anciens
dogmes, les communismes du XXe si¢cle donnent une interprétation globale du monde,
expliquent les catastrophes présentes et offrent des solutions pour un prétendu salut !
Dans les visions communistes, le royaume de la justice conserve les traits de la tradition
millénariste d’origine judéo-chrétienne : égalité entre les hommes, communauté des biens
etc. , mais par rapports au christianisme, qui mettait 1’accent sur les acquis spirituelles,
le communisme (et les divers socialismes) font une priorité du bien-étre matériel et de
I’égalité sociale, qui doit étre obtenue par 1’organisation rationnelle et scientifique de la
société. De méme, le socialisme moderne remplace I’amour chrétien par la concurrence
et ’envie, qui sont & la base de I’égalitarisme !"’

Le millénarisme nazi avait pour objectif le pouvoir et la domination d’une communauté
humaine particuliére, justifiée par I’excellence raciale allemande et la valeur de ses
créations historiques. Pour atteindre un tel but nationaliste, tous les moyens étaient bons,
y compris I’extermination des races dites inférieures ! La nazisme ranima 1’ancien mythe
pessimiste allemand « de la lutte des dieux », de la fin catastrophique du monde, au cours
de laquelle dieux et humains sont exterminés, et le monde va renaitre, se régénérer. Cette
vision encourageait I’espoir et la certitude d’un « nouveau commencement », d un retour
- mythique ! —a la splendeur et a la grandeur originaire du peuple allemand. Guidé¢ par les
valeurs originaires du sang, de la patrie, de la hiérarchie, le nazisme rejeta brutalement le
capitalisme, la démocratie et la rationalité >

Les grandes conflagrations du XXe si¢cle provoqueérent des destructions, des reculs
économiques, ce qui mit a I’épreuve la marche triomphante du progres et la crédibilité des
idéologies. Le climat d’aprés guerre rouvrit en Occident le probléme du néo-humanisme,
qui était loin de ce que signifiait alors I’humanisme chrétien, et les sympathies de Sartre
pour le marxisme fascinérent un grand nombre de jeunes intellectuels. Dans les années
’60 Paris langa, par la revue Planéete et le livre de succés Le matin des magiciens,
1961, la mode de populariser tant la science que 1’occultisme, 1’astrologie, la littérature
scientifique-fantastique. Les milieux culturel, philosophique, idéologique, littéraire,
artistique, cinématographique, journalistique européens occidentaux furent dominés
par des idées et clichés tels que: I’absurdité de I’existence humaine, 1’aliénation,
I’engagement, la condition sociale, les empreintes du moment historique d’apres guerre,
continuant a &tre hantés par les fantdmes de la guerre etc. La réplique a I’atmospheére
sombre, insipide, d’insécurité, fut I’impact charismatique et triomphal des « derniéres
découvertes scientifiques », la science salutaire promettait une perfectibilité continue
sans bornes, une connaissance exceptionnelle de ce que signifiait /a nature et la vie ! Vers
le milieu des années ’60, I’occultisme et les doctrines ésotériques jouirent d’une immense
popularité, ainsi que les alchimies orientales, les pratiques tantriques, chamanistes, le
yoga etc. Le retour au religieux, comme le concevaient certains philosophes orientaux,
différait de la vision du Concile de Vatican II (1962-1965). Les sociétés occidentales des
années ’60-70 vivaient dans une conception athée sur le monde, étant moins sensibles
aux textes officiels du Saint-Siége. Lors du Concile, I’Eglise catholique repensa en

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)



profondeur sa mission dans et pour le monde. Gaudium et Spes exprima le besoin de
I’Eglise de parler du destin concret et historique des hommes, ce qui signifia une ouverture
positive vers les réalités de la vie et de la société. Le Concile Vatican II changea I’attitude
de I’Eglise catholique, par I’aggiornamento avec le monde moderne, informa 1’opinion
publique de sa doctrine et de ses intentions au sujet des questions majeures, telles que la
liberté religieuse, I’éducation chrétienne, la relation avec les autres religions, la morale
conjugale, et exprima son inquiétude en ce qui concerne le communisme, 1’escalade
des armes nucléaires, la pauvreté etc. D’ailleurs, a partir de 1945 1’Eglise catholique
commenga a faire la différence entre laicité-régime juridique et I’inacceptable laicisme-
idéologie, pour lequel le sacré est incompatible avec ’ordre rationnel des sociétés
modernes, avec le respect pour les droits de I’homme !?!

Le moment Mai 1968 ouvrit 1’ére d’une nouvelle attitude a I’égard de ’autorité et des
normes — moment de lancer le slogan C’est interdit d’interdire ! , d’initier de nouvelles
conduites devant les traditions et les valeurs ; aussi est-il considéré un événement
fondateur, un crépuscule de la modernité. C’est le début d’une nouvelle civilisation, avec
des changements de mceurs, qui allait toucher les sensibilités profondes de la société,
la croyance, la pudeur, le plaisir etc. Aucune autre jeune génération n’avait été aussi
différente de ses parents et ses grands-parents ! Cette génération, issue massivement de
I’exode rural généralisé, ne se retrouva pas dans 1’atmospheére frustrante des grandes villes
universitaires et devint la source de mutations inexorables. La culture juvénile devint un
ferment contestataire des valeurs et du régime capitaliste, un critique de la société de
consommation. Aprés 1965, la culture juvénile se dilata a 1’échelle mondiale, devenant
I’accélérateur des mutations social-culturelles en cours. La culture des jeunes gens devint
la matrice de la révolution culturelle des derniéres décennies du ITe millénaire.?

Cen’estpas le christianisme qui attira les jeunes, principalement les intellectuels, mais
plutot I’astrologie, tendance issue de « la crise culturelle de la société bourgeoise », du fait
que l’astrologie apparaissait comme une gnose qui impliquait une vision révolutionnaire
sur la nouvelle époque, du Verseau. La période d’explosion de I’occultisme furent les
années 70, lorsque I’intérét pour I’astrologie s’accrut, intérét jamais éteint, malgré
la persévérance avec laquelle 1’Eglise chrétienne avait condamné, depuis plus d’un
millénaire et demie, le fatalisme astrologique. Dans un monde secularlse, vidé du sens
profond de I’existence, 1’horoscope dévoile une liaison mirifique entre I’homme et...
I’Univers, considéré tout de méme divin ! Le mystére de la prédestination cosmique-
divine est la dimension para-religicuse de 1’astrologie, qui ne traite pas de thémes
théologiques « difficiles », telles que I’existence de Dieu, 1’origine de la Création, les
sources du mal etc., et qui differe de la vision scientifique, toujours ambigué, sur le
cosmos, résultat du hasard ! La prolifération des cultes et des sectes dans les années *70-
’90, qui proclament plutot I’insatisfaction a 1I’égard des Eglises chrétiennes qu’une crise
des dogmes et des institutions ecclésiastiques, signifia aussi la sortie de « I’absence de
sens » de la vie moderne, une redécouverte de la sacralité de la nature, ce qui prépara
la «révolution sexuelle », la nostalgie d’une existence paradisiaque sans tabous et
inhibitions.”

Les angoisses de la fin du Ile millénaire, fruits des guerres, épidémies, calamités
terrestres ou cosmiques, encouragérent cette maniére de « retour du religieux » sur
un terrain mental envahi par I’athéisme, 1’agnosticisme, le luciférisme, le satanisme
et, bien sir, le christianisme ! L’idée généreuse que le début du millénaire signifiait
une revitalisation du christianisme n’a pas de ressources solides dans les réalités
contemporaines, méme si pendant les derniéres décennies du XXe siécle elle a conduit a
uneréconciliation entre les Eglises chrétiennes et quelques idéaux du monde contemporain,
telle que la démocratie. Une analyse attentive des mentalités contemporaines démontrent
que la représentation traditionaliste-chrétienne du bonheur — bonheur qui n’est pas de
ce monde ! — est marginale par rapport a la fascination des paradis mondains artificiels,
qu’il y a de nos jours un « gotit » du bonheur et du bien-étre, une délicieuse tentation

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)



de plonger dans I’enfer de la débauche et de la curiosité. Cependant a la différence de
I’Enfer irréversible de Satan, de celui contemporain [ 'on peut revenir a tout moment, sans
froler des risques majeurs. La privatisation de la morale eut un effet contagieux dans tout
I’espace européen, a cause de I’implication du politique qui voulait satisfaire I’horizon
d’attente de la jeune génération. Le retrait de I’ordre moral secoua les frontiéres entre
loi et bonheur, bien et mal, au nom des droits fondamentaux des hommes au bonheur
immédiat | Moral et Iégal ne coincident plus, ce qui représente probablement 1’aspect le
plus neuf et le plus radical de la sécularisation. C’est le dernier triomphe du libéralisme !
L’Etat est neutre, renonce a disposer de son autorité¢ dans 1’enseignement moral ! C’est
ainsi qu’ont disparues les dispositions discriminatrices pour les actes de violation de la
morale, tels que la contraception, le concubinage, I’homosexualité, le clonage etc.

Une partie de I’opinion publique est enclin a faire de la liberté des mceurs un critére de
la modernité et de 1’émancipation du monde. De sorte que I’hostilité des Eglises envers
ces tendances est considérée mentalité archaique. Cependant la religion chrétienne n’est
pas la seule a avoir subi un processus de désenchantement, la politique I’a fait aussi.
L’éclipse du politique, qui ne modele plus la société, est généralement influencé par
le systéme sous-politique de la modernisation scientifique-technique-économique, dont
la logique impose des changements que le politique ne peut pas maitriser. La méfiance
a l’égard du politique, de sa capacité d’améliorer décisivement les choses, puisqu’il
n’apparait plus comme un grand pouvoir dans le cadre de la société : les institutions
politiques deviennent les administratrices d’une évolution qu’elles ne planifient plus et
ou elles ne peuvent plus intervenir, tout en étant responsables ! La nouvelle composition
du role de la religion dans 1’espace public ne signifie pas la reprise du pouvoir du
religieux dans les conditions de laicisation indiscutable des institutions publiques, mais
plutot la tendance de I’Etat de s’associer « les familles spirituelles » en quéte de régles et
de solutions a des questions fondamentales, tels que 1’avortement, le SIDA etc.

Méme les analyses moins passionnées parlent du fait qu’on vit & un moment
crucial, d’angoisses multiformes, d’inquiétudes économiques, écologiques, de menaces
terroristes, que 1’Europe et le monde entier traverse une nouvelle crise de conscience,
en quéte de valeurs capables de refaire un équilibre qui semble perdu ! Cependant ces
générations des années 90 n’ont connu que la société sécularisée et ont la tendance
de privilégier les objectifs matériels et les réussites techniques, la dimension spirituelle
étant abandonnée a des réflexions qui évitent d’aborder les mysteres profonds du monde.
On devrait de nos jours réfléchir d’avantage aux paroles célébres de Hamlet : il y a plus
de choses entre le Ciel et la terre que les mots de votre philosophie !

La sécularisation a constitué¢ I’une des dynamiques de la civilisation occidentale, et le
christianisme s’est lui-méme transformé depuis son enfance jusqu’a nos jours. Certaines
voix affirment qu’ « on est encore au début de [’ére chrétienne des néandertaliens de
lesprit et de la morale, que le christianisme est encore une « religion jeune » ou vielle
et jeune a la fois, en fonction des références choisies ! Peut-on dire que I’histoire du
christianisme vient de commencer, puisque tout ce qu’on a réalisé dans le passé, ce qu’on
appelle a présent I’histoire du christianisme ne serait que des tentatives de se réaliser ?
Depuis deux millénaires, a cause de ’inertie des mentalités collectives, fort fascinées
par les traditions folkloriques et par les audacieuses idées philosophiques et politiques
des époq%es, on ne pourrait parler que d’adaptations, superficielles, du christianisme
européen.

Les chrétiens sont-ils les dinosaures d’une race en train de disparition, comme les
présentent les visions réductrices et peu convaincantes qui identifient les régles a des
conceptions irrationnelles et dépassées ? Est-il juste de confondre le christianisme a
ses expériences historiques, a ce que les critiques appellent énergiquement les « pages
noires » des erreurs, des silences et des crimes commis sous le signe de la croix ?
Peu d’institytions de notre temps ont ouvertement et loyalement fait leur mea culpa
comme les Eglises chrétiennes | Ce n’est pas juste de ne parler que des « longs péchés

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)



du christianisme historique » et de passer sous silence 1’apport positif immense du
christianisme a la civilisation européenne ! Parmi ses préoccupations essentielles 1’on
peut mentionner a I’époque médiévale les ceuvres de compassion, qui ont été a la base
des structures modernes de charité, des organismes de sécurité sociale etc., tellement
bénéfiques de nos jours ! « Je ne sais pas ce que la religion va devenir demain, écrivait
Michel de Certeau dans La faiblesse de croire, mais je crois fermement a 1’urgence de
cette théologie pudique et radicale. Nous vivons dans I’impossibilité angoissante de voir
au-dela du futur, ce qui fait que ’horizon de la réalité programmée devienne inutile.
La crise religieuse que traverse le monde eurogéen est certainement réelle, c’est une
traversée du désert. Cependant le désert purifie.”’ Selon certaines voix, I’urgence serait
une enculturation qui permette I’immersion dans le message du christianisme, comme
religion, de I’Incarnation, la nécessité de trouver un langage adéquat pour le présenter aux
contemporains. D’autres opinions parlent d’une autre interprétation des textes chrétiens
et de leur adaptation aux nouvelles situations et expériences vécues de nos jours ! Serait-
il le prix a payer pour que le christianisme franchisse le seuil de 1’avenir ?

Notes

! Alain Besangon, Dilemele méntuirii. Criza Bisericii catolice, Buc., Humanitas, 2001,p. 5-6, 224.

2 René Rémond, Le XIXe siécle (1815-1 914), Introduction a I histoire de notre temps, Paris, Editions du Seuil,
1974, p. 205-207. Jean Delumeau, Un christianisme pour demain. Guetter ['aurore. Le christianisme va-t-
il mourir? Paris, Hachette. Littératures, 2004, p.23. José Casanova, Public Religions in the Modern World,
Chicago, University of Chicago Press, 1994. Le réenchantement du monde, sous la dir., de Peter L. Berger,
Paris, Bazard Editions, 2001, p. 119-123

3, R. Rémond, Religion et Société en Europe. La sécularisation aux XIX et XX siecles, 1780-2000, Paris,
Editions du Seuil, 1998/2001, p. 280. Jean-Paul 11, Mémoire et Identité. Conversation au passage entre deux
millénaires, trad. par Francgois Donzy, Paris, Flammarion, 2005, p. 111-130.J. Delumeau, op. cit., p.22, 25-26,
47. Marcel Gauchet, Le désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion, Paris, Gallimard,
1985, p. L. Jean-Paul Sironneau, Sécularisation et religions politiques, Paris, Mouton, 1982, p. 15-16, 75-79,
94-95.

# Jean- Michel Gaillard, L Europe sera laique ou ne sera pas! dans “Histoire”, no.289, juillet-aotit 2004,p.
102

3 Simona Nicoard, O istorie a secularizdrii. De la Cetatea lui Dumnezeu la cetatea oamenilor (sec. XI V-XVIII),
vol. 1, Cluj-Napoca, Editura Accent, 2005, p. 15-17. R. Rémond, op. cit., p.11,15.

8Jean-Paul Willaime, Europe et Relgions. Les enjeux du XXle siécle, Paris, Fayard, 2004, p.264. J.-P. Sironneau,
op. cit., p. X-XI: Préface de Julien Freund. Frangois Dosse, L’Hiqtoire, Paris, Armand Colin/ HER, 2000, p.
124-125. Dani¢le Hervieu-Léger, La religion pour mémoire,Paris, Editions du Cerf, 1993. Le réenchantement
du monde, p. 6,123-127.

7R. Rémond, Le XIXe siécle (1815-1914), p. 203-204.

8Jean Baubérot, Séverine Mathieu, Religion, modernité et culture au Royaume-Uni et en France.1800-1914,
Paris, Editions du Seuil, 2002, p. 289. Gérard Bensussan, Le temps messianique. Temps historique et tmps vécu,
Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2001, p. 15-21. Vezi O. Tschannen, Les Théories de la sécularisation,
Geneve-Paris, Droz, 1992, p. 293. J. Delumeau, op. cit., p. 13-19,22.

9 Michel Vovelle, 1793, La Révolution contre I'Eglise. De la Raison a I'Etre Supréme, Paris, Editions Complexe,
1988, p.268-269.

19 Ernst Hinrichs, Alle origini dell’eta moderna, Editori Laterza, 2001, p. 81-82,94-103. J. Baubérot, Laicité
1905-2005, entre passion et raison, Paris, Editions du Seuil, 2004, p.105. J. Baubérot, S. Mathieu, op. cit.,
p-40. Marcel Clément, Réflexions sur la Révolution frangaise (Préface), dans Genevieve Esquier, Une histoire
chrétienne de la Révolution frangaise, Paris, Ed. De I’Escalade, 1989, p. 14-19.

1 Jacques Le Goff, Histoire et mémoire, Paris, Gallimard, 1988, p. 88-95. D 'un millénaire a I'autre. La grande
mutation, sous la dir. De Francois L"Yvonnet, Paris, Albin Michel, 2000, p. 154-155, 175.

12 Histoire et mémoire, coord. par Martine Velhac, Grenoble, 1998, p.26.

13 Marcel Gauchet, La religion dans la démocratie. Parcours de la laicité, Paris, Gallimard, 1998, p.14-15. R.
Rémond, Religion et Société en Europe, p.267-268.1dem, Le XiXe siecle (1815-1914), p. 199

143.-p. Sironneau, op. cit., p. 72, 79;557. André Reszler, Mythes politiques modernes, Paris, PUF, 1981, p.182-183.

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)



M. Gauchet, Le désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion, Paris, Gallimard, 1985,
p-270-274, 279. Gil Delannoi, Sociologie de la nation.Fondements théoriques et expériences historiques, Paris,
Armand Colin/HER, 1999, p. 95. R. Rémond, Religion et Société en Europe, p. 77; 152; 159-163; 221.

16 Nouvelle histoire des idées politiques, sous la dir. De Pascal Ory, postf. R. Rémond, Paris, Hachete, 1987, p.
444 -445. R. Rémond, Préhistoire(s) d un concile imprévisible, dans “Notre Histoire”, no. 193-194, nov.-déc.
2001, p.16.,73. Idem, Le XIX-e siecle, p. 194.

17 Jean Claude Caron, Michel Vernus, L "Europe au X1Xe siecle. Des nations au nationalismes 1815-1914,Paris,
Armand Colin, 1996, p.276-278. Histoire du XIX-e siécle, Paris, Hatier, 1996, p.287.René Rémond, op. cit, p.
199. Toader Nicoara, Clio in orizontul mileniului trei. Explorari in istoriografia contemporand, Cluj- Napoca,
Ed. Accent, 2002, p. 233.

18G. Bensussan, op. cit., 15-17. Chantal Millon-Delsol, Ideile politice ale secolului XX, trad.V. Boari, lasi,
Polirom, 2002, p. 82-84.

19 Wilhelm E. Miihlmann, Messianismes révolutionnaires du tiers monde, trad. par Jean Baudrillard, Paris,
Gallimard, 1968, p. 324-331,354.Emilio Gentile, Le religioni della politica. Fra democrazie e totalitarismi,
Gius. Laterza & Figli, 2001, p. 71-74. S. Nicoara, Natiunea modernd. Mituri. Simboluri. Ideologii, Cluj-
Napoca, Ed. Accent, 2002, p.293-295, 295-305. Jean Servier, L 'Utopie, Paris, PUF, 1979, p. 16.J. Delumeau,
Une histoire du paradis. Que reste-t-il, du paradis? tome, 3, Paris, Fayard, 2000, p. 443, 467. J.-P. Sironneau,
op. cit., p. 205-206,361.

20 Ibidem, p. 483

2! Tzvetan Todorov, Gradina nedesavarsita. Gandirea umanistd in Franta, (Le jardin imparfait. Le pensée
humaniste en France), trad. Buc., Ed. Trei, 2003, p. 270-273. Le réenchantement du monde, p.18. Mircea
Eliade, Ocultism, vrajitorie si mode culturale. Eseuri de religie comparatd, trad. du angl.par E. Borta, Buc,
Humanitas, 1997, p.19-22, 27-30, 88-89.

22 Jean- Pierre A. Bernard, Une “pensée 68”2, Nouvelle histoire des idées politiques, p.694-710.

By ean-Frangois Sirinelli, Génération 68, dans “Histoire”, no. 274, mars 2003, p. 62- 64, 66-67.M. Eliade, op.
cit., p.77-79,85-86.

24 Robert Muchembled, O istorie a Diavolului. Civilizatia occidentald in secolele XII-XX, trad. Em. Galaicu-
Paun, Buc., Ed. Cartier, 2002, p. 346.

25 M. Gauchet , La démocratie contre lui-méme, p. 141.Ulrich Beck,La société du risque. Sur la voie d une
autre modernité, Paris, Aubier, 2001, p. 405. J.-P. Willaime, Europe et Relgions, p.9-11, 226, 242-246. R.
Rémond, Religion et Société en Europe, p. 261-264.

26 J. Delumeau, Un christianisme pour demain, p.33, 35. Hugh McLeod, Secularisation in Western Europe,
1848-1914, (London) New York, Macmillan PRESS LDT, 2000, p. 3-4.

7], Delumeau, op. cit., p. 43, 54-55, 75-76,196, 227 Michel de Certeau, La faiblesse de croire, Paris, Editions
du Seuil, 1987, p.259. D ‘un millénaire a I"autre. La grande mutation, p. 201-205, 207.

BDD-A2231 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:38 UTC)


http://www.tcpdf.org

