Théologie politique et sécularisation chez Carl Schmit
Codrin Taut
Master en philosophie

Université « Babes-Bolyai »

Cluj-Napoca

Pour certaines orientations philosophiques contemporaines, le politique est devenu
un objet d’interrogation non pas a cause de sa signification et de son importance
générale, comme ce fut le cas pour les anciens et les modernes, mais parce que sa figure
semble s ’obscurcir de plus en plus. Dans cet ordre d’idée, I'interrogation philosophique
du politique ne doit plus s engager dans des projets normatifs visant a édifier une société
conforme a la raison, mais dans des recherches ayant comme but le dévoilement des
fibres cachées spécifiques du domaine politique. C’est dans [’espoir de clarifier certains
aspects de cette opacité du politique que les discours contemporains se sont orientés
dans la direction d’une analyse de ses fondements. L’un des thémes qui manifestent une
présence obsessionnelle dans le discours philosophique contemporain’ est la question
de la souveraineté vue comme une clef pour mieux comprendre le politique. Pour
certains courants de pensée, l’institution politico-juridique de la souveraineté a comme
horizon de fonctionnement et d’intelligibilité une structure appelée théologico-politique.
La meilleure exemplification de ce sens est peut-étre le tournant politique amorcé par
le « dernier » ouvrage de Derrida. Selon cet auteur une des tdaches les plus urgentes
de la philosophie dé-constructive est d’interroger le doublet théologico-politique’,
dispositif qui — selon lui — est responsable du fonctionnement de certains éléments de
la souveraineté. Il semble donc que la souveraineté et la théologie politique soient des
entités qui se soutiennent mutuellement.

Dans les pages suivantes, d’une maniére critique, nous tenterons de suivre cette
voie de recherche en prenant comme champ d’analyse les développements théoriques
de Carl Schmitt, auteur en grande partie responsable de la relance contemporaine du
concept de théologie politique. Il dédie a cette question le chapitre trois de sa Théologie
politique®, ou, pour donner une certaine force a son argument, il invoque le concept de
sécularisation.

Comme pour la définition de la souveraineté, le lecteur est confronté a un incipit brutal
qui résume la conception de Schmitt: « Tous les concepts prégnants de la théorie moderne
de ’Etat sont des concepts théologiques sécularisés »*. On va essayer d’interroger le
concept de théologie politique dans ’acception que Schmitt lui confére. Pour cela il
nous faut établir, dans un premier temps, si 1’expression théologie politique peut étre
envisagée dans le cadre d’une théorie de la sécularisation. On interrogera ensuite le sens
méme du syntagme théologie politique. De prime abord, notre texte de référence sera la
Théologie politique. Rappelons toutefois qu’il existe deux ouvrages de Schmitt portant le
méme nom. La deuxiéme Théologie politique, écrite en 1979, est un échange polémique
avec E. Peterson, qui avait montré I’impossibilité de toute théologie politique. Dans la

BDD-A2228 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:24 UTC)



conception de Peterson, la théologie doit étre congue comme une prolongation du Logos
devenu chair dans I’intervalle qui sépare les deux venues du Christ. Les contre-arguments
de Schmitt visent a mettre en difficulté cette séparation entre le spirituel et le mondain
avec, comme ligne de développement, I’axe qui conduit de Saint Augustin a Luther et qui
peut étre rencontré sous une forme modifiée dans I’ Aufkidrung. En reprenant quelques
développements deja amorcés dans son étude La notion du polmque Schmitt réaffirme
sa position selon laquelle on est dans une impossibilité (au moins dans la modernité)
d’indiquer avec clarté les critéres permettant d’individualiser le domaine du politique.
C’est pour cela que le politique n’est plus quelque chose de localisable mais seulement
une intensification de la structure binaire ami — ennemi. Mais I’il-localisable du politique
produit comme effet I’impossibilité d’un terrain de neutralité politique. Le probléme de
la théologie politique devient, dans ce cas, la définition de la religion chrétienne comme
ensemble politique.

Avant de passer a I’analyse proprement dite du concept de théologie politique,
rappelons 1’axe central de la premiére Theéologie politique. Celui-ci se trouve résumé
dans la formule devenue ensuite fameuse : « est souverain celui qui décide de 1’état
d’exception ». Selon toutes les évidences, I’intention explicite de Schmitt est de
constituer un registre juridique pour 1’exception souveraine. L’exception est donc une
notion qui doit élucider une prérogative du souverain : la décision de 1’exception. Seule
la décision d’exception peut, selon Schmitt, enregistrer d’une fagon satisfaisante la
décision souveraine. Comme on le verra, I’explication de cette affirmation est que la
décision souveraine doit combler, ou, si I’on préféere, masquer les lacunes juridiques.
C’est peut-étre pour cela que la doctrine du souverain chez Schmitt est, de fait, une
théorie de la nécessité « démontrée juridiquement » du souverain, et cela selon deux
plans. Le premier, vertical, consiste a montrer que 1’ensemble normatif ne délégue pas
ses compétences dans les situations exceptionnelles, d’ou reconnaissance de la nécessité
d’une présence souveraine. L’autre, horizontal, vise & montrer que la norme n’a pas la
possibilité de s’inscrire dans la réalité sans 1’aide d’une décision souveraine.

Pour la question, déja citée, concernant les compétences, ce qui intéresse Schmitt,
en premier lieu, c’est de voir comment le débat juridique est rapporté a la question de
I’état d’exception. Selon I’auteur allemand, 1’état d’exception a été considéré, dans les
débats constitutionnels, comme une sorte de lacune, c’est-a-dire que la théorie juridique
s’est orientée vers la question de 1’indétermination, dans certains cas, des compétences
et des pouvoirs, ce qui a donné naissance a la tendance de combler cette lacune par des
réglements juridiques. C’est pourquoi la discussion a gravité autour de la question de
I’usage d’un pouvoir illimité. Selon cette perspective, le souverain n’est qu’une figure
temporaire qui pourra étre réduite, avec le temps, quand on réussira a calibrer d’une
maniere satisfaisante I’ensemble juridique. Pour Schmitt, une telle position est totalement
insoutenable et, pour y échapper, il s’oriente vers un autre versant de la souveraineté,
c’est-a-dire vers I’aspect qu’il trouve chez Bodin ou le souverain peut suspendre tout
contrat avec ses sujets.

Si I’on parvenait a délimiter les pouvoirs conférés pour le cas d’exception — en
établissant un contréle réciproque, une limitation de la durée, ou, finalement, la liste des
pouvoirs extraordinaires, comme c’est le cas dans I’Etat de droit quand il réglemente
I’état de siege — on reculeralt d’un grand pas dans le probléme de la souveraineté, mais
on ne 1’éliminerait pas®.

Schmitt veut donc nous conduire vers un jugement analytique sur la souveraineté,
et cela parce que, méme dans le cas d’une disparition de situations d’extréme nécessité,
le souverain conserve la possibilité d’un pouvoir d’exception’. On peut constater que,
selon Schmitt, la possibilité de réduire 1’état d’exception par des moyens juridiques n’est
pas une hypothése valide car celui-ci tombe en dehors de la sphére d’action du droit qui
peut seulement réglementer 1’état de s1ege Le paradoxe est que I’état d’exception n’a
pas une existence accessible au droit® alors que tout état de siége peut activer un état

BDD-A2228 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:24 UTC)



d’exception. La question de la souveraineté résiste encore parce que sa marque (la décision
d’exception), est un domaine intangible. Pour mieux comprendre cet argument, il faut
s’interroger sur les raisons de cette intangibilité. Un certain progrés pourra étre enregistré
si nous pouvons établir que I’Etat est capable de maitriser complétement 1’aléatoire en
cas d’extréme nécessité, ou, dans les termes mémes de Schmitt, si la normativité peut ou
non réduire le souverain. Mais, comme on 1’a vu, cette hypothese est écartée. Il faut se
demander si cette position de Schmitt se fonde, en dernier lieu, sur un argument avec des
contours précis, ou si I’on est seulement en présence d’une simple préférence pour une
certaine explication. La question qui se pose est de savoir si le systéme juridique pourra
un jour éliminer 1’exception. Sur ce point, la réponse de Schmitt est trés claire: on ne peut
pas réduire juridiquement 1’état d’exception parce qu’il n’est pas dans la possibilité¢ du
juridique de faire cette opération.

Mais la possibilité ou non d’éliminer effectivement du monde le cas d’exception
extréme n’est pas un probléme juridique. La confiance ou I’espoir qu’on puisse
réellement le supprimer dépend de convictions qui relévent notamment de la philosophie
de I’histoire ou de la métaphysique’.

Il faut enregistrer le déséquilibre que cette phrase produit dans la conception de
Schmitt présentée jusqu’ici. Si la suppression définitive de 1’exception n’est pas possible
dans les cadres juridiques, si d’autre part, comme on 1’a déja vu, cette élimination est
dépendante des convictions concernant la métaphysique et la philosophie de I’histoire,
il faut se demander pourquoi [’existence de l’exception est pour Schmitt une notion
générale de la théorie de I’état et non pas un concept avec valeur métaphysique ? Selon
notre hypothése, Carl Schmitt n’a pas réussi a prouver d’une maniére convaincante, a
I’intérieur de 1’ordre normatif, I’aspect juridique de I’exception et c’est pour cela qu’il
s’est orienté vers des éléments extérieurs au droit. Dans cette stratégie générale, sa
version concernant la théologie politique occupe une place centrale, ce concept étant
un dispositif ayant la fonction de relier le droit a ses fondements historiques. Mais
c’est précisément sur ce point que le concept de théologie politique perd son caractére
intelligible en devenant un élément qui, loin de fournir une explication, doit a son tour
étre expliqué.

Le concept schmittien de théologie politique s’est déja manifesté comme objet
d’interrogation pour beaucoup d’interprétes, en raison de son caractére inconstant et de
son sens toujours changeant. Selon J-F Kervégan!®, 1’un des spécialistes francais de Carl
Schmitt, le concept schmittien de théologie politique comporte quelques difficultés a
cause de son insertion réguliére dans un contexte mouvant. La cause la plus probable
de cet aspect réside dans la tension entre deux éléments, c’est-a-dire entre la profession
de foi catholique a laquelle Schmitt a maintes fois eu recours'! et I’importance accordée
a la théologie, congue comme un ensemble doctrinaire. 11 serait donc prudent, d’aprés
ce commentateur, de distinguer entre foi catholique et théologie, distinction capable de
rendre compte, en méme temps, de 1’engagement de Schmitt pour le catholicisme et du
jugement porté contre la théologie dans des ouvrages tels que Le nomos de la terre'”,
ou, retragant la naissance du jus publicum europaeum, 1’auteur allemand soutient que
la rationalité¢ juridique moderne a dii neutraliser la religion qui n’était plus capable
d’organiser d’une maniére rationnelle les structures politiques. Pour Kervégan, la
théologie politique de Schmitt n’est pas autre chose qu’une analogie congue pour rendre
compte du concept de participation. C’est-a-dire que Schmitt a essayé, dans ses théories
politiques, de remplacer la représentation politique (dans sa formule parlementaire) avec
la participation du croyant a I’ensemble de 1I’église. Comme on le verra tout de suite,
assumer une telle interprétation n’est pas nécessairement faux, mais il faut compléter
cette perspective avec une autre concernant plus spécifiquement I’usage que Schmitt fait
de son concept de théologie politique.

Selon une certaine conception axiomatique, I’obscurité d’un concept peut étre éclairée
avec I’aide de la précision d’un autre. Pour notre cas, cela signifie qu’avant de passer a

BDD-A2228 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:24 UTC)



I’examen du syntagme de théologie politique, on doit, selon les exigences formulées par
le contexte, analyser la notion de sécularisation. Mais 1’espoir d’une rapide clarification
s’¢écroule des le moment ou nous constatons que la sécularisation posseéde elle méme, dans
les diverses utlllsatlons de ce mot, une signification variable. Méme si une discussion
approfondie'® de cette question ne peut pas étre réalisée ici, il nous semble bon d’établir
quelques aspects nécessaires au déroulement de notre argumentation.

En premier lieu, on doit placer une séparation entre la version philosophique de la
sécularisation (qui comporte, a son tour, des sous-divisions), et celle du sociologique.
La deuxiéme n’est peut étre qu’une théorie de la laicisation des comportements et des
institutions humaines, tandis que la premiére se structure autour des représentations
de la philosophie de I’histoire. La sociologie de la sécularisation peut étre discutée
seulement sur un plan factuel et quantitatif, car il s’agit ici d’établir si une certaine
société s’est ou non laicisée, et ensuite déterminer les conséquences d’un tel processus.
Le champ philosophique n’offre pas une telle univocité, la difficulté résidant ici dans la
prolifération des différentes positions concernant 1’aspect qualitatif. Plus précisément,
pour le philosophe, il s’agit d’établir quelle est la connexion entre le religieux et le monde
historique. Mais c’est ici que les sentiers conceptuels bifurquent, car, pour les uns, par
exemple pour Hegel, I’histoire est le lieu privilégié d’une révélation de la réalisation de
I’Esprit. Pour arriver au bout de sa phénoménologie, I’Esprit doit vaincre les différentes
séparations, la plus difficile a combler étant la rupture installée entre le transcendant
(le monde divin) et I’'immanence (le monde humain). Dans la conception de Hegel,
I’histoire représente le processus par lecI[uel la rupture de niveau entre la transcendance et
I’immanence s’efface progressivement “. L’aspect le plus difficile de cette interprétation
réside dans le fait qu’elle compacte en une seule figure la sécularisation et la laicisation.

Pour les autres — citons seulement le nom de Max Weber — les choses sont plus
compliquées, parce qu’il existe : d’une part, le processus historique de désenchantement,
c’est-a-dire de rationalisation, ou, mieux, de mécanisation progressive du monde et d’autre
part, comme compensation, un résidu religieux, qui, selon le sociologue allemand, est
encore actif dans les sphéres psychologiques de la vocation. Selon Weber, le processus
de sécularisation est la contrepartie du désenchantement et I’on voit donc que le concept
de sécularisation manifeste une ambiguité qui oscille entre deux acceptions : d’unepart,
I’émancipation progressive des structures sociales par rapport aux représentations
religieuses ; d’autre la sécularisation envisagée comme une réalisation du religieux sous
une autre forme.

Une fois prises ces précautions concernant les divers sens de la sécularisation, passons
anotre analyse de Schmitt. Chez celui-ci, le fonctionnement du concept de sécularisation
peut étre suivi sur deux plans d’explication. Le premier concerne le développement
historique, exemplifi¢ par ’image du passage de Dieu omnipotent de la théologie dans
la figure du législateur investi des pleins pouvoirs. C’est-a-dire que, dans ce cas, la
sécularisation se référe a un certain processus concernant les événements historiques. Le
deuxiéme niveau concerne les concepts proprement dits, et I’exemple utilisé par Schmitt
est ’analogie systématique entre 1’état d’exception et le miracle. Dans ce dernier cas,
I’expression « théologie politique » explique le concept de souveraineté par le passage
du laboratoire théologique dans le champ de 1’Etat moderne. Notre thése est qu’une telle
conception, selon laquelle la sécularisation peut fonctionner comme clef explicative pour
les structures étatiques, ne peut étre pas soutenue, méme si 1’on restreint sa prétention
de validité au seul domaine du corpus textuel écrit par Schmitt. Mais examinons pour le
moment les raisons qui ont été formulées pour justifier la notion de théologie politique
questionnée ici.

Le spemahste incontestable de ce domaine est Ernst Kantorowicz qui a décrit dans
une étude' trés érudite les modalités par lesquelles s’est produit le transfert du domaine
théologique aux structures politiques. Pour simplifier, on peut dire que I’interprétation
du roi comme vicaire de Dieu, et de ses actions comme un prolongement du pouvoir

BDD-A2228 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:24 UTC)



spirituel, a comme point d’origine les débats internes de I’Eglise chrétienne primitive.
L’historien va jusqu’a indiquer — suivant peut-étre une indication de Max Weber — comme
point al:{%olu de I’émergence de I’ensemble théologico-politique un passage d’une épitre
de Paul™®.

Si donc la pertinence du terme est ainsi assurée, il faut se demander si certains
exploits, comme, par exemple, celui de Schmitt, qui nous intéresse ici, sont suffisamment
argumentés. L’affirmation de Schmitt, mais aussi toute autre affirmation qui prend I’idée
de sécularisation comme étant directement intelligible dans ce contexte, doit dépasser
deux difficultés. En premier lieu, il s’agit d’un aspect concernant la double perméabilité
du politique et du théologique. Comme le montre le méme Kantorowicz, entre le Ile et le
I'Ve siécles, la construction de la hiérarchie ecclésiastique passe par un processus d’intense
absorption des structures appartenant au culte impérial romain. Mais, si 1’on fait crédit a
cette théorie, nous devons conclure que, dés I’origine, certains concepts juridiques sont
marqués par une certaine impureté politique, et dans ce cas, la sécularisation n’est qu’un
processus de retour des concepts a leur lieu original de formulation.

Le deuxiéme aspect est celui des filtres laics. Dans sa Théorie de la constitution, ou
Schmitt analyse deux concepts fondamentaux de I’Etat moderne, c’est-a-dire le contrat
social et la volonté collective, il reconnait que la genése de ces catégories enferme en soi
un ensemble d’éléments laics issus principalement des débats du parlement anglais, et
que leur origine théologique n’est que lointaine et discrete.

Pour compléter notre investigation, il faut rappeler que dans sa critique de la
sécularisation'’, Hans Blumenberg fait la distinction entre dérivation historique ou
généalogie et analogie systématique. Si I’on applique cette distinction a Schmitt, on
constate que son affirmation selon laquelle tous les concepts prégnants de la théorie
moderne de I’Etat sont des concepts théologiques sécularisés, peut fonctionner a
I’intérieur d’un schéma généalogique de la sécularisation, mais, dans ce cas, on peut
reprocher a Schmitt, le fait de n’avoir pas documenté suffisamment le transfert de
I’ensemble théologique au champ politique. Sil’on enregistre la méme affirmation sous
la rubrique d’analogie systématique, 1’utilisation du concept de sécularisation devient
immotivée. En outre, notons que I’analogie est un acte de constatation qui se fonde sur
une comparaison, ce qui n’implique aucun processus.

On voit donc que nous ne pouvons pas compter sur une intelligibilité directe des
affirmations de Schmitt concernant la sécularisation. Selon le texte qu’on traite ici, il
semble que la question gravite autour des évolutions symétriques des visions concernant
les secteurs religieux et politique. C’est peut-étre pour cela qu’il existe une disproportion
assez grande, dans un chapitre destiné a forger le sens de la théologie politique, entre
I’explication proprement dite de ce syntagme et les propositions soutenant 1’unité des
représentations d’une époque. En outre, il ne faut pas oublier que la premiére version de
la Théologie politique (qui a été reprise telle quelle dans le volume de 1922) a été publiée
dans le numéro d’une revue consacrée a Max Weber et qui portait le titre de Sociologie
de la souveraineté.

Les aspects méthodologiques concernant cette sociologie méritent de notre part une
analyse attentive. La particularité de cette discipline, invoquée par Schmitt comme étant la
seule capable de donner une explication scientifique du phénomeéne de souveraineté, vise
comme objet privilégié de sa description le plan conceptuel, dans le but de lui découvrir
une structure ultime et systématique et de le comparer avec les ¢laborations conceptuelles
d’une société a une certaine époque. On voit donc que 1’¢lément épistémologique central
proposé par Schmitt est I’isomorphisme conceptuel, et I’affirmation qui en découle
directement est que 1’ensemble des représentations ¢élaborées dans différents domaines
se rassemblent sous une méme unité. Mais, pour Schmitt les différentes parties qui
composent cette unité des représentations ne sont point équivalentes, ¢’est-a-dire qu’il y
a des éléments a privilégier. Postulant cette différence Schmitt veut pourtant éviter une

BDD-A2228 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:24 UTC)



théorie d’inspiration marxiste privilégiant le pdle politique comme plus proche de la
réalité. C’est pour cela qu’il affirme qu’il ne s’agit pas d’une sociologie de la notion de
souveraineté lorsqu’une structure politique (par exemple, la monarchie du XVIle si¢cle)
est considérée comme 1’élément de la réalité qui se refléte dans le concept de Dieu de la
méme époque. En revanche, il appartient a la sociologie de la notion de souveraineté d’une
époque de montrer que les fondements historiques et politiques de la monarchie étaient
en accord avec la mentalité de cette époque et que 1’organisation juridique pouvait mettre
en place une notion dont la structure interne était en harmonie avec celle des concepts
métaphysiques. Si I’on accepte cette articulation entre le juridique et le métaphysique, il
est nécessaire de nous demander a quel niveau un tel accord peut exister. A ce point, les
affirmations de Schmitt sont, contrairement a ses habitudes, trés claires:

L’image métaphysique qu’un age se fait du monde a la méme structure que ce qui
lui parait I’évidence méme en matiére d’ organlsatlon politique. Etablir une telle identité,
voila ce qu’est la sociologie de la souveraineté'®

Schmitt n’explique donc pas sa théorie concernant la sécularisation et encore moins
la signification qu’il veut attribuer au syntagme de théologie politique. Sans doute
peut-on nous répliquer qu’en utilisant le concept de metaphy51que Schmitt se rapporte
implicitement au domaine théologique'®. Mais, selon I’auteur méme, il résulte clairement
qu’on peut présenter les différentes metaphys1ques correspondant a chaque époque sans
faire aucune référence au discours théologique. En outre, il semble que la fabrication des
principaux concepts de la théorie de I’Etat apparaisse en méme temps avec les premiers
mouvements dans la direction d’une premiére neutralisation de la théologie.

Essayons, pour conclure de rassembler les théses ici présentées. Il ne faut pas inférer
de ce qui a été dit qu'on a voulu délégitimer toute utilisation du concept de theologle
politique et de ses corrélats, telle la sécularisation. Comme le remarque Karl Lowith,?
la sécularisation peut avoir une fonction explicative dans le domaine de la phllOSOphle
de I’histoire. Mais, selon nous, on ne peut pas ¢€largir la sphere de son fonctionnement
sans délimiter avec précision la surface de sa validité. On a vu qu’une lecture de Schmitt
qui prendrait comme axe le théologico-politique s’avére problématique. En général, la
signification du syntagme théologie politique, indique le fait que les concepts politiques
sont marqués par un certain résidu théologique. Soutenir qu’une telle affirmation se
trouve implicitement ou explicitement chez Schmitt ne résume pas d’une maniére exacte,
comme on a eu déja I’occasion de le montrer, les élaborations que I’auteur allemand nous
propose. Et cela parce que la théologie politique n’est qu’un effet de surface, produit
par le jeu de trois éléments : du métaphysique, du politique et d’une certaine conception
concernant la philosophie de I’histoire.

Bibliographie
* Blumenberg, Hans, La Légitimité des temps modernes, Gallimard Jaques??
* Derrida, Jacques / Roudinesco, Elisabeth De quoi demain... Dialogue, Fayard, 2001.
» Lowith, Karl, Histoire et Salut. Les présupposés théologiques de la philosophie de I’histoire, Gallimard 2002
* Kantorowicz, Emst, Les dewx corps du roi, in Oeuvres, Gallimard, 2000

* Kervégan, Jean-Francois, “L’enjeu d’une théologie politique: Carl Schmitt”, Revue de Métaphysique et de morale,
no II, 1995, pp, 201-220

» Monod, Jean-Claude, La querelle de la sécularisation de Hegel @ Blumenberg, Vrin 2002
« Schmiitt, Carl, Le Nomos de la Terre, P.U.F. 2001

* Schmitt, Carl, La notion du politique, Flammarion, 1992

* Schmitt, Carl, Théologie politique, Gallimard, 1988

BDD-A2228 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:24 UTC)



Notes

11 faut noter que notre affirmation doit étre comprise dans un sens restreint. Nous indiquons par le syntagme
de « discours philosophique contemporain » seulement une partie des élaborations philosophiques récentes,
c’est-a-dire celles qui se donnent pour objectif de dresser le tableau généalogique de la modernité.

% Les affirmations auxquelles nous nous référons peuvent étre trouvées dans Jaques Derrida/ Elisabeth
Roudinesco De quoi demain...Dialogue, Fayard, 2001.

3 Carl Schmitt, Théologie politique, Gallimard, 1988 (T.P.).
4 TP pa6

3 Carl Schmitt, La notion du politique, Flammarion, 1992
STp p22

7 De tous les éléments de la définition du souverain, Schmitt préfére 1’aspect mis en lumiére par Bodin
concernant le pouvoir du souverain de « rompre le contrat » avec les sujets. Contre le positivisme juridique et
contre son effort de “normaliser” toutes les situations, Schmitt veut affirmer un pouvoir excédentaire.

C’est-a-dire qu’il n’est pas a considérer comme une menace contre le droit parce, dans ce cas, il sera compris
comme catégorie juridique.

TP p.17

10 Jean-Francois Kervégan, “L’enjeu d’une théologie politique: Carl Schmitt”, Revue de Métaphysique et de
morale, no 11, 1995, pp 201-219.

1 Je suis catholique de race et je serais ridicule, insignifiant, nul et non existent au moment de quitter
I’Eglise(...). Je reste en contact avec mon centre inoccupable qui n’est pas une «idée» mais un événement
historique: L’incarnation du Fils de Dieu. Pour moi, le christianisme n’est pas en premier lieu une doctrine ni
une morale, ni méme (excusez) une religion; il est un événement historique», Carl Schmitt Glossarium , cité
d’apres Jean-Frangois Kervégan, art.cit.

12 Carl Schmitt,Le Nomos de la Terre, P.U.F. 2001

13 Une analyse récente du concept de sécularisation peut étre trouvé dans Jean-Claude Monod, La querelle de
la sécularisation. de Hegel a Blumenberg, Seuil 2002.

11 faut rappeler ici, que parmi les interprétes de Hegel, il y a un vif débat concernant le moment ou I’esprit
se réalise comme totalité. Pour les uns, aux temps de Hegel, I’esprit s’est déja transformé dans une structure
étatique (1’Etat prussien), pour les autres, la réconciliation finale de I’esprit avec soi méme est encore a venir.

15 Ernst Kantorowicz, Les deux corps du roi, Gallimard, 2000.

16 Voir 1 Ch, 2, 14-15.

'7 Hans Blumenberg, La Légitimité des temps modernes, Gallimard, 2001

18P pss

19 ¢ est-a-dire que Schmitt comprend la métaphysique dans la méme maniére que Heidegger, comme onfo-
théologie.

20 Karl Lowith, Histoire et Salut. Les présupposés théologiques de la philosophie de I’histoire, Gallimard
2002.

BDD-A2228 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:24 UTC)


http://www.tcpdf.org

