
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 

1249 

 

WHEN THE LAWS OF PHYSICS WORK IN ARRHYTHMIA 

 

Anca CHIOREAN 

 

 

Abstract: Fantasy literature would generally seem to have questionable literary value, an 

assumption that this paper aims to contradict. An overall view on Romanian fantasy literature 

will show that its importance resides in the core and construction of worlds in which the 

supernatural, the surreal or the absurd occur in order to cause productive short-circuits. The 

birth of the unnatural in human imagination is a natural response to the human need for the 

bizarre. We will explain how mythology, psychology, folklore and anti-physics work together 

to form this type of literature that sets almost no boundaries in critical approach.    

 

Keywords: Fantasy, mythology, folklore, plausible and implausible reality, archetypes.  

 

 

Abandonarea sau aflarea necunoscutelor 

 

Literatura fantastică reprezintă o ramură exclusă din canon, dar în liniile căreia se 

înscrie un număr considerabil de capodopere, aşezate sub semnături importante Ŕ Istoria 

critică a literaturii române tratează fugitiv acest subiect, dar susţine faptul că „În anii ř70 s-a 

redeschis o mai veche discuţie pe tema valorii fantasticului românesc, ca urmare, foarte 

probabil, a tipăririi la noi a nuvelelor din exil ale lui Mircea Eliade. Părerile, împărţite, n-au 

putut totuţi neglija excelenţa povestirilor fantastice ale lui Eminescu, D. Anghel, Al. 

Philipide, Vasile Voiculescu, Ştefan Bănulescu şi, fireşte, nu cel din urmă, Mircea Eliadeŗ
1
. În 

ciuda redeschiderii discuţiilor şi în ciuda controversei care ar fi trebuit să atragă mai multă 

atenţie, genul pară să fi fost abandonat în ultimele decenii.  

Într-o asemenea epocă în care evoluţia socială şi ştiinţifică îngreunează consolidarea 

caracterului supranormal al fantasticului, de unde apare „controversata problemă a 

supravieţuirii şi valorificării fantasticului în plină perioadă modernă, raţionalistă, scientistă, 

profund ostilă (cel puţin în aparenţă şi în anumite zone) miturilor şi simbolurilor misterioase. 

                                                
1 Nicolae Manolescu, Istoria critică a literaturii române. 5 secole de literatură, Piteşti, Editura Paralela 45, 

2008, pp. 1393, 1394. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1250 

În măsura în care realitatea arhetipurilor şi a inconştientului colectiv nu este pusă la îndoială, 

totalitatea reflexelor sale literare asigură şi azi o continuitate fantastică. Ea poate fi latentă sau 

deliberată, spontană sau cultivată programatic. Într-un caz ne regăsim în faţa fantasticului 

empiric. În celălalt, în prezenţa creaţiei literare voit fantastice, care descoperă şi speculează, 

într-o deplină conştiinţă estetică, implicaţiile literare ale fantasticuluiŗ
2
.  

Însă moartea literaturii fantastice nu poate fi luată în calcul. Evoluţia fantasticului a decurs 

împreună cu evoluţia societăţii, situaţie în care se poate, totuşi, vorbi despre o adaptare a 

supranormalului la fiecare stadiu de „normalŗ. Realitatea arhetipurilor este acceptată în 

continuare, populând o energeia, în sens humboldtian la fel de vie. Circumstanţele în care se 

manifestă fantasticul, înt-adevăr, s-au schimbat de-a lungul timpului, dar nevoia umană de 

supranormal rămâne constantă. Modul de integrare a fantasticului în realitatea cotidiană nu 

schimbă structura efectivă a fenomenului supranormal, ci îl inserează cu naturaleţe în contexte 

care creează nelinişte, angoasă, spaimă, etc Ŕ cultura modernă „dovedeşte o capacitate reală 

de asimilare, recuperare şi «camuflare» a miturilor (...). Creştinismul ce absoarbe multe mituri 

şi simboluri antice, romanele medievale pline de minuni, magicieni şi vrăjitoare, constituie 

doar două exemple elementare. (...) Cît timp stăruie convingerea raţională sau iraţională într-o 

ordine ascunsă, cifrată, a lumii, dublată de ideea iniţierii, revelaţiei «misterului», există şi 

mediul de cultură, bun conducător, al fantasticuluiŗ
3
. Scenariul astfel construit creionează 

imagini exotice ale unei lumi neaccesibile în mod natural, dar care implică o lectură activă şi, 

mai mult, un ochi critic permisiv şi creativ. 

 

Reductio ad impossibilem posibil  

  

În cadrul mecanismului de creaţie a literaturii fantastice se regăsesc patru paşi iniţiali: 

fantezie creatoare, ca parte a procesului cognitiv, inspiraţia ca parte a sensibilităţii estetice, 

imaginaţia creatoare, fantasticul ca reprezentări artistice, religioase, folclorice şi fantasticul 

sub formă de categorie estetică
4
. Adrian Marino susţine faptul că „definiţia fantasticului 

implică în mod necesar o serie de determinări «negative», de ordinul unor imposibilităţi sau 

anormalităţi latente ori manifeste. Din această cauză, vocaţia fantasticului se relevă, figurat 

vorbind, de esenţă «demonică», personajul fantastic tipic fiind Satan, simbolul tuturor 

                                                
2 Adrian Marino, Dicţionar de idei literare, vol. I, Bucureşti, Editura Eminescu, 1973, p.678. 
3 Ibidem, p. 678. 
4 George Bădărău, Fantasticul în literatură, Iaşi, Editura Institutul European, 2003, p. 16. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1251 

degradărilor, pervertirilor şi răsturnărilor posibileŗ
5
. Există, într-adevăr, o serie de determinări 

negative, însă nu este un imperativ ca acesta să fie în directă legătură cu elementul fantastic. 

Adesea, ceea ce este negativ într-o operă fantastică este o consecinţă a acţiunilor unui 

personaj, elementul fantastic fiind, iniţial, de bun augur. 

Fantasma, ca sursă de inspiraţie în creaţia literară este, psihanalitic, determinată de 

reverii. Reveriile „se adaptează la impresiile schimbătoare ale vieţii, se transformă odată cu 

modificarea situaţiilor de viaţă, fiecare nouă impresie profundă marcîndu-le cu ceea ce s-ar 

putea numi «pecetea timpului». Raportul dintre fantasmă şi timp este, dealtfel, extrem de 

important. S-ar putea spune că o fantasmă are legătură cu toate cele trei timpuri, cu cele trei 

momente temporale ale procesului nostru imaginativ. Acesta porneşte de la o impresie 

actuală, de la un prilej oferit de prezent, capabil să trezească una din dorinţele puternice ale 

persoanei; apoi se întoarce în trecut, la amintirea unei trăiri mai vechi, de cele mai multe ori 

infantile, cînd dorinţa respectivă a fost împlinită; în sfîrşit, creează o situaţie viitoare care 

reprezintă împlinirea acelei dorinţe, adică reveria sau fantasma care poartă în sine atît urmele 

evenimentului care a prilejuit-o, cît şi pe cele ale amintirii.ŗ
6
 Împletirea dintre real şi 

supranormal, în literatura fantastică, este astfel explicată printr-un element declanşator din 

prezentul scrierii, respectiv din realitatea cotidiană, intrând în combinaţie cu elemente aproape 

ludice, de tip infantil.  

Construcţia universului literaturii fantastice este cea care individualizează genul şi 

ridică probleme de definiţie. George Bădărău afirmă faptul că „Fantasticul desemnează ceea 

ce nu există în realitate, ceea ce este ireal, aparent, iluzoriu, sau lumea fantasmelorŗ
7
. Însă, din 

punctul de vedere al firului narativ şi al atitudinii personajelor, termenul „irealŗ trebuie să 

lipsească cu desăvârşire Ŕ „Prin genul literaturii fantastice înţelegem tărâmul epic în proză 

întemeiat pe un raport insurecţional, deci descumpănitor, dintre realul verosimil şi realul 

supranormal (paranormal sau supranatural), inexplicabil, deci inacceptabil raţional, raport 

sugerat sau afirmat literalŗ
8
.  

Nefirescul, miracolul, nu este o finalitate Ŕ scopul miracolului în literatura fantastică 

este de a genera un artificiu, un scurtcircuit al legilor fizicii şi, astfel, un punct în jurul căruia 

se vor desfăşura următoarele evenimente care se înscriu, totuşi, în liniile firescului. Atitudinea 

personajelor în faţa acestei răsturnări temporare a legilor fizicii diferă. Obişnuite cu 

                                                
5 Adrian Marino, op. cit., p. 663. 
6 Sigmund Freud, Scrieri despre literatură şi artă, Editura Univers, Bucureşti, 1980,  p. 11. 
7 George Bădărău, op. cit., p. 4. 
8 Sergiu Pavel Dan, Feţele fantasticului: delimitări, clasificări şi analize, Piteşti, Editura Paralela 45, 2005, p. 

18. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1252 

funcţionarea normală a universului, prima reacţie este de scepticism, sau şoc, dar va fi 

întotdeauna urmată de acceptarea nefirescului: vorbind despre protagonistul din 

Nemaipomenita poveste a lui Peter Schlemihl, de Adelbert von Chamisso, Sergiu Pavel Dan 

afirmă faptul că „pricina răvăşirii existenţei lui nu este ivirea în sine a supranaturalului, cât 

ecoul social al anomaliei încălcării elementarei legi optice. El nu-şi pune câtuşi de puţin 

întrebarea ontologică: cum a fost posibil?, ci se mulţumeşte să înregistreze efectulŗ
9
. 

Conturarea literaturii fantastice apare, totuşi, ca o treaptă firească în evoluţia gândirii umane şi 

în proiecţia imaginarului comun. Gândirea arhaică încorporează supranormalul în realitatea 

cotidiană, după cum reiese din credinţele sau legendele populare, însă evoluţia societăţii nu 

elimină fantasticul Ŕ el este inclus acum într-un nou cotidian, în care miraculosul nu încalcă 

doar legile ordinii universale din punct de vedere religios, ci şi cele ştiinţifice.  

Un cititor contemporan, familiarizat cu „noileŗ legi ale ordinii universale şi ale 

mecanicii cuantice ar fi tentat să ofere explicaţia mai mult sau mai puţin raţională 

evenimentelor pe care lietarura le-a inclus în domeniul fantasticului. Însă raţionalizarea, sau 

sufocarea unor asemenea evenimente sub eticheta superstiţiei, încalcă o lege fundamental 

luciferică, în sens blagian Ŕ „Rătăcirea într-un «labirint» fără ieşire nu este senzaţională, ci 

fantastică. De unde eroarea, lipsa de intuiţie artistică a autorilor care «explică», fie şi în 

ultimul moment, misterul fantastic. Legea sa nu este descifrarea, ci adâncirea şi încurcarea 

pistelor. (...) Orice explicaţie îl distruge, sau îl transformă într-un text senzaţional, care poate 

avea calitatea sa, adesea foarte onorabilă, nu însă şi «fantastică»ŗ
10

. 

Însă, dacă explicaţia raţională trebuie să lipsească, apare un spaţiu gol în procesul 

comprehensiunii textului. Acest spaţiu gol se va umple cu o serie de polemici care se bucură 

de mai multă liberate decât în cazul unor texte dominate de un verosimil mai uşor de acceptat. 

Raţionalul, în cazul interpretării literaturii fantastice, nu lipseşte şi nu este înlocuit iremediabil 

de „iraţionalŗ, ci se transformă într-o judecată raţională aplicabilă unei lumi cu legi diferite. 

 

Scenarii cu scurtcircuit controlat 

 

O clasificare sintetică a temelor sau a personajelor nu „umanizeazăŗ subiectul 

literaturii fantastice, ci tinde să îl scalde în banalitate. O asemenea privire „de suprafaţăŗ nu 

scoate în evidenţă acel infinit de straturi inferioare, profund filosofice ale majorităţii operelor 

fantastice şi nu va intriga un potenţial cititor într-o suficient de mare măsură. Însă poate fi 

                                                
9 Ibidem, pp. 13, 14. 
10 Adrian Marino, op. cit., p. 685. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1253 

apropiată cititorului, dacă o asemenea clasificare sintetică este pusă în legătură cu fondul 

comun al imaginarului şi este privită ca o ierarhizare sistematică de arhetipi, admiţând că 

varietatea situaţiilor supranormale depăşeşte puterea formalistă de schingiuire prin clasificare 

Ŕ „Din unghiul varietăţii, tipologia nu se aseamănă deloc cu tematica literaturii fantastice. Pe 

cât de unitare, previzibile şi reductibile la câteva trăsături de largă răspândire sunt 

personajele, pe atât de felurite şi anevoie clasificabile sunt categoriile situaţiilor suprafireşti 

care configurează motivele genuluiŗ
11

.  

Personajele literaturii fantastice, într-adevăr, nu au o profunzime considerabilă. În 

multe cazuri, ele sunt aşezate în mijlocul situaţiilor pentru a oferi scenelor o anumită 

mobilitate şi fac parte dintr-un tablou complex, în cadrul căruia ele au un rol foarte bine 

definit, dar limitat Ŕ „Personajul uneltitor, iniţiator al tramei fantastice («intrigantul», cum s-

ar zice): fiinţa umană conştientă (în viaţă sau trecută la cele veşnice; lesne sau anevoie 

calificabilă), zeitate, duh, geniu, magician în felurite ipostaze, vieţuitoare, mijloc de 

reprezentare sau chiar obiectŗ
12

 şi a doua categorie, delimitată de Sergiu Pavel Dan, populată 

de tot de asemenea personaje „pretextŗ:  „Personajul receptacul, experimentator şi totodată 

destinatar al aventurii epice. Fizionomia sa caracterologică reprezintă, desigur, o inerentă 

variabilă, care nu exclude nuanţeleŗ
13

. 

Literatura fantastică adesea nu este caracterizată prin naraţiuni în întregime 

miraculoase, asupra cărora fizica nu mai are autoritate. Reprezintă, mai curând, o teoremă 

scrisă pe larg, cu o ecuaţie greşită, luată ca axiomă şi în funcţie de care sunt elaborate mai 

departe ecuaţii corecte. Astfel, elementul fantastic din cadrul firului narativ este adesea izolat 

undeva în mijlocul unei construcţii de realitate firească. În funcţie de modelarea acestei 

realităţi fireşti în jurul nucleului miraculos vor apărea clasificările operelor fantastice.  

Pe de altă parte, o definiţie strictă a literaturii fantastice invită o nesfârşită polemizare. 

Dumitru Ţepeneag alege să o privească din punctul de vedere al receptării, în funcţie de 

reacţia sau poziţia lectorului faţă de elementul supranormal al naraţiunii: „Fantasticul, aşadar, 

ca gen literar, nu există decât într-o ipostază ideal-teoretică. De aceea aş propune ca operele 

susceptibile să fie receptate ca fantastice, pentru că declanşează fie o stare de incertitudine, 

perplexitate, fie una de frică, să fie considerate ca aparţinând miraculosului (basmele, 

feeriile), straniului (romanul negru, gotic, o parte din povestirile lui Poe şi Hoffmann), 

                                                
11 Sergiu Pavel Dan, op. cit., p. 66. 
12 Ibidem, p. 66. 
13 Ibidem, p. 66. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1254 

oniricului, iar fantasticul să fie nu o categorie literară, ci o noţiune a psihologiei esteticeŗ
14

. 

Însă, în ciuda intenţiei autorului, şi această fragmentare a genului poate fi considerată o formă 

de structurare a categoriilor aşezate sub umbrela mai mare a literaturii fantastice.  

În viziunea lui Sergiu Pavel Dan se regăsesc, totuşi, anumite categorii: fabulosul 

feeric, miraculosul mitologic, fantasticul ca revers inacceptabil al verosimilului, fantasticul 

doctrinar, fantasticul „voinţei de misterŗ  şi fantasticul absurd. Toate categoriile, însă, 

apelează la un fond comun al imaginarului, în care „ecuaţiile greşiteŗ funcţionează ca arhetipi 

Ŕ „Operele care se comportă arhetipic sunt opere care se conjugă cu idealul modernist al 

subiectului unic şi centrat. Sunt opere care secretă, la un nivel transcendent faţă de suprafaţa 

ficţiunii, un sens unificator, un scenariu explicativ. (...) Astfel de opere sunt gândite şi scrise 

în funcţie de un nucleu de semnificaţie ordonator, cosmoidal, care face ca materia narativă să 

graviteze pe orbite concentrice, aşa cum un magnet dă o formă piliturii de fier pe foaia de 

hârtieŗ
15

. Nucleul devine, în acest caz, evenimentul fantastic ca centru de gravitaţie pentru 

celelalte evenimente „realeŗ. Distincţiile dintre categorii se vor face atât în funcţie de 

caracteristicile cercurilor concentrice ale operelor, cât şi din punctul de vedere al tipologiilor 

repetitive ale nucleelor.  

Astfel, fabulosul feeric include: cărţile populare, cu caracter moralizator, în care 

mirificul se împleteşte cu realul plauzibil şi apologul feeric,  anecdotic, dominat de un realism 

nuvelistic, reprezentat de Costache Negruzzi (Toderică), Ion Creangă (Stan Păţitul), Ioan 

Slavici (Petrea Prostul), I. L. Caragiale (La Hanul lui Mînjoală), Ion Minulescu (De vorbă cu 

necuratul) etc. De remarcat este, totuşi, faptul că, deşi rigorile canonului privesc cu scepticism 

operele menţionate, ele fac parte din literatura copilăriei şi nu au fost ignorate în măsura în 

care afirmă criticii. Comportamentul arhetipic al operelor include motive precum: aventura 

exemplară, aducătoare de înţelepciune, competiţia om-fiinţă fabuloasă, eroul fals-nătâng, 

chefliu sau sucit, dar isteţ şi bun, dracul, moartea
16

 etc.  

Miraculosul mitologiei autohtone a fost explorat de Gala Galaction, Ion Agârbiceanu, 

Mihail Sadoveanu, Pavel Dan şi Ştefan Bănulescu. În acest caz apare o foarte puternică latură 

folclorică a fantasticului, prin „Povestirea fantastică «clasică» de tonalitate folcloricăŗ
17

. 

Acest lucru aduce în discuţie componenta evolutivă a fantasticului în raport cu societatea Ŕ 

                                                
14

 Dumitru Ţepeneag, „Fantasticul şi graniţele saleŗ, în Leonid Dimov, Dumitru Ţepeneag, Onirismul estetic, ed. 

şt., pref. de Marian Victor Buciu, Bucureşti, Editura Curtea Veche Publishing, 2007, p. 222. 
15 Corin Braga, „Despre anarhetipuriŗ, în Concepte şi metode în cercetarea imaginarului: dezbaterile 

Phantasma, coord.: Corin Braga, Iaşi, Editura Polirom, 2007, p. 18. 
16 Sergiu Pavel Dan, Proza fantastică românească, Bucureşti, Editura Minerva, 1975,  p. 137. 
17 Ibidem, p. 177. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1255 

credinţa arhaică (vraja ca farmec malefic, predestinarea, tema blestemului sau binecuvântării, 

fiinţa nefastă, piaza rea, deochiul, strigoiul etc.) evoluează şi devine parte componentă a 

literaturii, dinspre superstiţie investită cu credinţă vie, înspre ficţiune. Pe această treaptă a 

evoluţiei sociale, „Creatorii sînt tentaţi de permanenţa mentalităţii mitico-magice. Scriitorii 

din toate timpurile au valorificat mituri, eresuri, miracole cu ajutorul simbolurilor, alegoriilor, 

metaforelor desfăşurate. Chiar dacă Dumnezeu s-a retras, a rămas nevoia de sacru a 

omuluiŗ
18

. Mirificul legendar, având o aură de basm, păstrează împletirea cu realul firesc Ŕ 

„Literatura română n-a rămas indiferentă faţă de acest gen al edenicului. Îi vom întâlni 

ecourile nu numai în proza lui Eminescu, ci şi în aceea, din tinereţe, a lui Mircea Eliadeŗ
19

. 

Bineînţeles, nu se poate nega deliciul lecturii literaturii fantastice de inspiraţie 

folclorică, oferind un cadru epic, dinamic, nevoii de concretizare a unui panteon românesc. 

Arhetipurile prezente adesea coincid cu cele din credinţele şi legendele populare: comoara 

blestemată, locul nefast etc. Prezenţa miturilor în literatura română fantastică, însă, nu 

încorporează doar elemente autohtone: „La Eminescu, cercetătorii au identificat mituri dace, 

egiptene, mesopotamiene, indiene, la care se adaugă şi «mituri inventate». Pe de o parte, 

Mumele, Zâna Dochia, Sarmis, Decebal, Ursitoarele, Strigoii, Feciorul de împărat fără stea, 

pe de altă parte, Orphism şi Demonismŗ
20

. Miturile „inventateŗ ale literaturii fantastice au, 

astfel, potenţialul de creare a unui panteon nou, cu o la fel de mare posibilitate de explorare. 

Mitul metempsihozei, în schimb, face parte din fondul comun al imaginarului şi se regăseşte 

în literatura română în romanul lui Liviu Rebreanu Adam şi Eva, care „are ca punct de placare 

mitul platonician al despărţirii androginului în bărbat şi femeie, care se caută într-un ciclu de 

şapte vieţi terestreŗ
21

. 

Fantasticul ca revers inacceptabil al verosimilului, în viziunea lui Sergiu Pavel Dan, 

aduce cel mai aproape fantasticul de modernitate. Intruziunea supranormalului în realitate este 

violentă şi are parte de reacţia firească a scepticului: dacă în operele din categoriile anterioare, 

suprarealul este fie parte integrantă din cotodian, fie se adaptează noilor condiţii, în cazul 

fantasticului ca revers al verosimilului, suprarealul nu este atât de explicit Ŕ „Cititorului îi 

rămîne astfel alternativa opţiunii: miracolul a avut loc cu adevărat, sau nu e decît produsul 

halucinaţiei unui «beţiv simpatic»ŗ
22

. Însă graniţa dintre real şi fantastic este mai bine 

                                                
18 George Bădărău, op. cit., p. 32. 
19 Sergiu Pavel Dan, Feţele fantasticului: delimitări, clasificări şi analize , ed. cit., p. 40. 
20 Ibidem, p. 34. 
21 Ibidem, p. 34. 
22 Sergiu Pavel Dan, Proza fantastică românească, ed. cit., p. 192. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1256 

delimitată, experienţa comună şi cunoaşterea firescului lăsând mai puţin loc permisivităţii în 

faţa supranormalului.  

Fantasticul doctrinar ia naştere pe un teren cu puternice legături religioase, ca în cazul 

prozei lui Vasile Voiculescu, Ion Agârbiceanu sau Gala Galaction, unde „Naraţiunea se 

încheie prin urmare cu accentele unei învăţături (...). Numai că terenul desfăşurării acestui 

mesaj nu mai e în ambianţa ecleziasto-monahală pe care debutase şi evoluase cea mai mare 

parte a acţiunii, ci tărâmul de coloratură «eretică» al magieiŗ
23

. Însă, în Proza fantastică 

românească, Sergiu Pavel Dan îi include în această categorie şi pe Mihai Eminescu, Mircea 

Eliade, Liviu Rebreanu şi Tudor Arghezi, caracteristicile îndreptându-se înspre o zonă mai 

folosofică decât simpla „pildăŗ descrisă iniţial: „Codificarea ezoterică a relaţiilor dintre parte 

şi Tot, dintre individ şi prototip, dintre planul fizic şi metafizic. Implicita legitimare 

ontologică a miraculosuluiŗ
24

, iar preferinţele tematice fiind „În general, temele de meditaţie 

filozofică asupra posibilităţii omului de a realiza Absolutulŗ
25

.  

Aceeaşi structură o identifică George Bădărău în liniile fantasticului filosofic, în 

cadrul căruia se regăseşte „prezentarea condiţiei umane într-o largă perspectivă cosmologică. 

Scriitorii preferă temele de meditaţie filosofică (mutaţia metafizică în timp şi spaţiu, viaţa ca 

vis, instrumentul miraculos, trasnformarea edenică a ambiaţei, tema Marelui Secret) şi 

personajul inţiator: magician, ascet, solomonar, vrăjitor demoniac etc. Din texte transpar 

temeiuri explicit magice ale miraculosului, obsesia pentru mitul reintegrării (titanism, cultul 

euforiei naturiste, edenismul)ŗ
26

. Pe de altă parte prezenţa unor asemenea personaje iniţiatoare 

poate oferi scrierilor fantastice atât origini folclorice, cât şi mitologice: „În cadrul mitologiei 

române, originea solomonarului este o problemă controversată. Această situaţie nu este 

motivată, ca în cazul altor «pete albe» din mito-folclorul românesc, doar de sărăcia 

informaţiilor, ci şi de faptul că datele existente sunt nu de puţine ori ambigue sau 

contradictoriiŗ
27

. În acest caz, literatura fantastică vine tocmai pentru a umple „spaţiile albeŗ 

cu o componentă ficţională compensatorie. 

Fantasticul „voinţei de misterŗ se apropie mai mult de legea sus-menţionată, enunţată 

de Adrian Marino, cu privire la neexplicarea fantasticului în termeni raţionali şi intră într-o 

„conspiraţie a tăceriiŗ care apare uneori în text ca mutism sau minciună. Autorii principali 

                                                
23

 Sergiu Pavel Dan, Feţele fantasticului: delimitări, clasificări şi analize , ed. cit., p. 34. 
24 Sergiu Pavel Dan, Proza fantastică românească, ed. cit., p. 274. 
25 Ibidem, p. 274. 
26 Gerorge Bădărău, op. cit., pp. 52, 53. 
27 Andrei Oişteanu, Ordine şi Haos. Mit şi magie în cultura tradiţională românească, Ed. a 2-a, rev, Iaşi, Editura 

Polirom, 2013, p. 199. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1257 

sunt Matei Caragiale, Adrian Maniu, V. Beneş, Oscar Lemnaru şi A. E. Baconsky. 

Caracteristicile pe care le enunţează Sergiu Pavel Dan sunt: „Primatul «enigmei», ca finalitate 

a surprizei fantastice. Subiectivitatea marcată a naratorului. Morbiditatea frenetică. Tendinţa 

«evazionistă» de a distanţa, în timp sau spaţiu, faptele. Absenţa unei metafizici explicite. 

Decadentismul estet. Refuzul detaliului plastic, vagul şi indeterminaţiunea, ca forme 

manifeste ale intenţiei de nondivulgare, decriptare a expresiei. Lirismul poematic: euritmia 

muzical-evocatoare a frazării, dublată de ocolirea sistematică a dialoguluiŗ
28

. Înclinaţia 

acestei categorii înspre ramura literaturii simboliste este evidentă. Însă, aşa cum s-a întâmplat 

şi cu alte înclinaţii ale literaturii fantastice, există un punct în care ele deviază şi se 

individualizează.  

Fantasticul absurd este reprezentat, în viziunea lui Serviu Pavel Dan, de autori şi de 

opere care, în alte cirmustanţe, aparţin categoric altor curente. Suprarealismul lui Urmuz şi 

Max Blecher, deşi se înscriu în liniile fantasticului, nu se conformează în totalitate şi legilor 

absurdului.  De exemplu, analizând literatura urmuziană, „critica tinde să încadreze scrierile 

lui Urmuz în categoria absurdului. Imaginile prozelor sale par să alcătuiască un mozaic 

derutant şi lipsit de sens. (...) Totuşi, absurdul este o ipoteză critică ce îmbrăţişează totul fără 

să explice nimicŗ
29

. În schimb, „Deformarea programatică a imaginii în raport cu referentul 

său măsoară distanţa pe care scriitorul ţine s-o aşeze între ficţiune şi realitate. Urmuz 

procedează la o refulare masivă a lumii reale, separând-o etanş de lumea fictivă. Pentru el, 

viaţa cotidiană este Infernul, spaţiu subteran, teratologic, angoasant. În oglinzile deformate, de 

bâlci, ale Paginilor bizare se reflectă, în mod grotesc şi hilar, figurile oamenilor din lumea 

realăŗ
30

. Absurdul este doar aparent, dar fantasticul, totuşi, există.  

Atractivitatea acestei subspecii o constituie tocmai această aparenţă a absurdului. În 

acest caz, caracteristicile prezentate de Sergiu Pavel Dan sunt aproape descurajante: 

„Înlocuirea confruntării dintre normal şi supranormal cu suprapunerea «fără noimă» a acestor 

planuri. Drept consecinţă: substituirea surprizei deconcentrate (miraculoase sau bizare) cu 

insolitul de factură grotescăŗ
31

. Acest gen de fantastic este cel care oferă cititorului cea mai 

largă paletă de posibilităţi hermeneutice. Absurdul aparent al acestor opere conferă textului un 

fel de autonomie opţională în faţa contextelor sociale sau politice şi conturează o serie de 

tablouri (supra)încărcate cu o infinitate de posibile sensuri. Textele de acest fel sunt cele care 

                                                
28 Sergiu Pavel Dan, Proza fantastică românească, ed. cit., p. 293. 
29 Corin Braga, Psihobiografii, Iaşi, Editura Polirom, 2011, pp. 29, 30. 
30 Ibidem, p.32.  
31 Sergiu Pavel Dan, Proza fantastică românească, ed. cit., p. 316. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1258 

dau naştere unor polemici interminabile, tocmai prin faptul că răstoarnă teoremele care ar fi 

caracterizat fantasticul „tradiţionalŗ: scurt-circuitul (ecuaţia greşită) este reprezentat de o 

intruziune sau un factor perturbator al normalului într-o lume guvernată de legi supranormale. 

 

Lumina în o mie şi una de prisme 

 

Legătura terminologică dintre fantastic şi fantezie nu este întâmplătoare. Capacitatea 

autorilor de literatură fantastică de a crea (micro)explozii sau impozii în mijlocul unor lumi 

reale a impus, de-a lungul timpului, necesitatea unor abordări psihocritice, la nivel 

extratextual, menite să completeze peisajul analitic „de adâncimeŗ, intratextual. George 

Bădărău, vorbind despre relaţia autor-operă, susţine faptul că „P. G. Castext preferă 

perspectiva diacronică şi analizează contribuţia scriitorilor francezi la dezvoltarea 

fantasticului. Interesat de relaţia autor-operă, exegetul interpretează textele fundamentale, 

făcînd dese referiri la autorii acestora, la starea lor socială şi psihologicăŗ
32

. 

Vizionarismul autorilor de literatură fantastică aduce în discuţie o anumită formă de 

percepţie a lumii, atât de diferită de cea obişnuită, încât influenţează şi relaţia cititor-operă. 

Coloratura puternică (uneori stridentă), în sens metaforic, a lumii fantastice are un efect 

hipnotizant asupra unui cititor obişnuit cu aura cenuşie a realismului care pare să domine 

literatura română Ŕ „Lumina supranaturală şi culoarea sunt comune tuturor trăirilor vizionare. 

Iar lumina şi culoarea sunt însoţite, fără excepţie, de recunoaşterea semnificaţiei mai 

intenseŗ
33

. Această coloratură puternică a fantasticului contribuie la adâncirea sensurilor 

tuturor obiectelor luminoase şi determină o lectură activă a textului. Din această cauză poate fi 

considerată nedreaptă atenţia limitată pe care au acordat-o criticii acestui gen al literaturii. 

Vizionarismul care produce această literatură pare să aibă acces mai direct la planul superior 

al imaginarului comun, populat de arhetipuri. Inspiraţia vizionară produce elemente 

„nefireştiŗ mai greu de integrat în scenarii care se supun legilor universale.  

Dacă experienţa vizionară iniţială a produs o legătură sau o trecere în planul superior, 

literatura fantastică este menită să coboare măcar unele elemente ale planului din imaginarul 

comun, în realitatea cotidiană, fără pretenţia de a integra acest produs în folclor sau religie Ŕ 

creaţia, în acest caz, se prezintă publicului drept ficţiune, dar „vom fi frapaţi de strânsa 

asemănare dintre experienţa vizionară indusă ori spontană şi paradisurile şi ţările zânelor din 

                                                
32 George Bădărău, op. cit., p. 17. 
33 Aldous Huxley, Porţile percepţiei: Raiul şi iadul, trad. de Mihai Moroiu, Iaşi, Editura Polirom, 2012, pp. 94, 

95.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1259 

folclor şi religie. Lumina supranaturală, intensitatea supranaturală a culorilor, semnificaţia 

supranaturală Ŕ acestea sunt trăsăturile tuturor Celorlalte Lumi şi ale Vremurilor de Aurŗ
34

.  

De remarcat este faptul că şi intratextual, vizionarismul, sau trecerile temporare în alte 

lumi, se produc prin intermediul unor mediatori cu calităţi „magiceŗ. Înăuntrul ficţiunii, 

transportarea are loc ad literam, însă este legată de inducerea unei stări cognitive de tip 

vizionar şi cazul personajului Ŕ „Constatăm, prin urmare, că în natură există anumite scene, 

anumite categorii de obiecte, anumite materiale ce au puterea de a transporta cugetul 

privitorului către antipozii săi, plecând dintr-un Aici banal spre Cealaltă Lume a Viziunii. La 

fel, în domeniul artelor, întâlnim anumite lucrări, chiar anumite categorii de lucrări, în care se 

manifestă aceeaşi putere de a trasporta. Lucrările capabile să inducă viziuni pot fi executate 

din materiale capabile să inducă viziuni, spre exemplu din sticlă, metal, pietre preţioase sau 

imitaţiiŗ, respectiv „obiecte magiceŗ
35

 care produc reflexia sau refracţia luminii şi, deci, 

culori.  

Însă această camuflare a vizionarismului în ficţiune induce o oarecare deviere 

autoconservantă a atitudinii vocii auctoriale. Îndoiala se resimte în multe din relatările 

întâmplărilor fantastice Ŕ  adesea, întâmplările sunt  „atât de imposibile, atât de gogonate, 

încât autorul nu le ia în serios, dorind nu să-şi impresioneze cititorul, ci să-l amuze cu 

produsele unei imaginaţii burleştiŗ
36

, însă poate că şi acest lucru face parte dintr-o formă de 

camuflare a vizionarismului în ficţiune.   

Deşi ferm contrazis de critici, Mircea Eliade a susţinut o teză asemănătoare, prin faptul 

că ficţiunea ar fi o formă de neasumare „oficialăŗ a unor viziuni reale Ŕ „izbutisem să «arăt» 

în Şarpele ceea ce voi dezvolta mai târziu în lucrările mele de filosofia şi istoria religiilor, şi 

anume că, aparent, «sacrul» nu se deosebeşte de «profan», că «fantasticul» se camuflează în 

«real», că Lumea este ceea ce se arată a fi şi totodată un cifru. (...) Tema camuflării 

«fantasticului» în cotidian (...) constituie chieia de boltă a scrierilor mele de maturitateŗ
37

. 

Credinţa vie în realitatea viziunilor din spatele ficţiunii este veridică , cel puţin în cazul unora 

dintre scrierile fantastice. 

Chiar şi în cazul respingerilor acestor idei, trebuie luat în considerare faptul că, în momentul 

aşezării prismei (eveniment suprareal) în calea razei de lumină albă (cotidiană, banală), 

refracţia va da, incontestabil, naştere culorilor şi, astfel, iluziei optice Ŕ „«fantasmele» încep 

                                                
34 Ibidem, pp. 98, 99. 
35 Ibidem, pp. 105, 106. 
36 Sergiu Pavel Dan, Feţele fantasticului: delimitări, clasificări şi analize , ed. cit., p. 11. 
37 Mircea Eliade, Memorii I, 1991, p. 355, apud Sergiu Pavel Dan, Feţele fantasticului: delimitări, clasificări şi 

analize , ed. cit., p. 25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1260 

să genereze «fantasmagorii», arta de a proiecta «fantome» prin iluzii optice într-o cameră 

obscură. De unde ideea de spectacol fantastic, supranatural, lansat la Paris, în 1797, de un 

anumit Robertson, de «laternă magică», interpretată repede, în gust romantic, în sens lugubru 

şi macabru. La polul opus apare «fantezia» literară strălucitoare, artificială, de caleidoscop şi 

miraj, în genul «reveriilor» şi «fanteziilor» lui D. Anghel, noţiune care la E. Lovinescu devine 

o adevărată categorie estetică: poezia de «fantezie», nu îndeajuns de bine definită. Există, în 

sfârşit, şi un fantezism funambulesc, în spirit diletant-fumist, de tip cabaret (...), dar şi literar, 

minulescianŗ
38

. De aici poate porni ideea conform căreia, dacă legile opticii permit iluzii 

vizibile, creşte plauzibilitea „realităţiiŗ fantasticului ca parte integrantă a mecanismului 

universal. 

 

Optica ceasurilor rele  

 

Abordarea luminii şi a culorilor susţine teza vizionarismului, în sens intratextual şi 

extratextual, ca rezultat al trecerii prin prismă. Însă, corpul opac, aflat în calea razei de lumină 

aduce în discuţie o temă îndelung elaborată în literatura fantastică Ŕ umbra. Fascinaţia 

rezultată din posibilitatea de a fi martor la un fenomen real, dar nepalpabil produce scenarii 

fantastice egale cu cele produse de stările alterate de conştiinţă Ŕ „Cînd se apropie amiaza, 

umbrele nu mai sînt decît margini negre, precise la picioarele lucrurilor şi par pe punctul de a 

se retrage fără zgomot, pe nesimţite, în alcătuirea lor, în misterul lor. Atunci vine, în 

deplinătatea sa concetrată şi furişă, ceasul lui Zarathustra, al gânditorului în «miezul vieţii», în 

«grădina de vară». Cunoaşterea desenează conturul riguros al lucrurilor asemenea soarelui la 

zenitŗ
39

.  

Astfel, trasparenţa sau opacitatea corpului în calea razei de lumină condiţionează 

apariţia fantasticului numai din punctul de vedere al unghiului sursei de lumină faţă de corp. 

Fantasticul de tip faustic încorporează adesea scene de „furare a umbreiŗ Ŕ „Protagonistul e 

abordat într-o bună zi de un misterios individ vârstinc, purtător al unei haine cenuşii, care 

doreşte să-i cumpere «nobila umbră», oferindu-i drept preţ: iarba fiarelor, rădăcina de 

mătrăgună, talerul hoţilor, faţa de masă a pajului Roland şi pălăria sau punga lui Furtunatus, 

care nu se goleşte niciodată. Naivul tânăr acceptă târgul, lăsându-se ispitit de ultima ofertă 

aducătoare de imensă bogăţieŗ
40

.  

                                                
38 Adrian Marino, op. cit., pp. 656, 657. 
39 Walter Benjamin, Iluminări, Cluj-Napoca, Editura Idea Design & Print, 2002, p. 234. 
40 Sergiu Pavel Dan, Feţele fantasticului: delimitări, clasificări şi analize , ed. cit., p. 13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1261 

Apariţia umbrei ca element central al fantasticului întăreşte presupunerea că legile 

elementare ale opticii favorizează manifestarea miraculosului. „Ceasurile releŗ produc 

imagini aparente care vor fi apoi explorate şi elaborate în interiorul ficţiunii. De remarcat este, 

însă, faptul că fantasticul nu operează cu legile universale în mod firesc, privind cu uimire 

înspre fenomenele nepalpabile, ci le insuflă viaţă proprie şi le oferă o autonomie care doar 

mai apoi vor fi incluse în sfera nefirescului.  

Soarele la zenit presupune o iluminare totală, lipsită de misterul capabil de a produce 

imagini mai mult sau mai puţin inexplicabile. Fantasticul trasnformă cele „trei ceasuri releŗ 

„clasiceŗ în douăzeci şi trei de ceasuri producătoare de mister. Literatura fantastică, în primă 

instanţă, face uz de conceptele legilor universale, dar le aplică într-o dimensiune menită să 

umple cu naraţiune spaţiile goale ale întrebărilor generate de anumite fenomele şi le răstoarnă 

în aşa fel încât să poată funcţiona într-un realitate nouă: „Mecanismul fantastic «antirealist» 

constă, după toate indiciile, în alternarea sau combinarea a patru procedee: a. Suprapunerea 

sub toate formele şi pe toate planurile posibile [subiect/obiect; perceput/imaginat; 

spirit/materie; viu/inert (fabricat); normal/anormal etc.], de unde o serie nesfârşită de 

metamorfoze, combinaţii şi ambiguităţi; b. Dilatarea şi comprimarea perspectivelor şi 

proporţiilor, creatoare ale fantasticului apropierii şi distanţării, micro- şi macroscopiei, 

fenomenelor de miniaturizare sau gigantism, explorărilor în infinitul mare şi infinitul mic etc.; 

c. Intensificarea observaţiei, detaliilor, concretului, metodă care dă realităţii aspecte 

halucinante. Suprarealiştii «paranoici», ca Salvador Dali, vorbesc de «ultra-concret», 

teoreticienii «şcolii privirii» şi ai «noului roman» de «fantasticul preciziei» şi al «clarităţii 

extraordinare» etc.; d. Multiplicarea şi proliferarea obiectelor, precum în Scaunele lui Eugen 

Ionescu, ocuparea subită a spaţiului prin invazia formelor materiei în «erupţie». Toate aceste 

procedee duc la rezultate fantastice, ale căror sinonime, în această sferă a raporturilor 

realitate/irealitate, se numesc: straniu, insolit (...), bizar, extraordinarŗ
41

.  

Literatura fantastică preia anumite legi ale ordinii universale şi le aplică în mod hiperbolic 

unor lumi „extremeŗ. În acest caz nu se mai poate vorbi de un scurtcircuit, cât de o condiţie 

nouă a unei lumi noi, doar asemănătoare celei fireşti. 

 

Pentru o controversă rodnică 

 

                                                
41 Adrian Marino, op. cit., pp. 664, 665. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1262 

Clasificările temelor şi motivelor prezente în literatura fantastică pot continua. Atenţia, 

însă, trebuie deviată înspre substratul „formeiŗ. Neconcordanţele cu firescul reprezintă primul 

impact asupra cititorului, însă adâncimile ficţiunii sunt cele care vor elimina conotaţiile 

negative ale „irealuluiŗ, „absurduluiŗ, „anormaluluiŗ.  

Realismul care se conformează în întregime, slugarnic, limitelor percepţiei empirice 

„nu numai că mărgineşte domeniul artei şi opreşte zborul fanteziei, dar încă slăbeşte 

sentimentul frumosului, reducîndu-l numai la deşteptarea instinctelor, a senzaţiilor simple şi a 

pasiunilor. Printr-o asemenea tendinţă punem în mişcare numai ceea ce este inferior în om, şi 

neglijăm partea cea mai înaltă, cea mai superioară a fiinţei noastre, ideaţia şi intelectul 

nostruŗ
42

. 

Pledoaria pentru fantastic se face aproape singură, mai ales din cauza evidentei nevoi 

umane de fantastic. Paul Cornea, vorbind despre „asaltul iraţionaluluiŗ afirmă faptul că 

„Acest mod de reprezentare şi gândire a interiorităţii sufleteşti a lumii, în întreaga bogăţie a 

aspectelor ei vizibile ori inaparente, dar care nu dispune de un domeniu rezervat, de vreme ce, 

în afară de mitologie, mistică, religie, magie, contaminează şi ştiinţa, şi artele, şi literatura, 

constituie cea mai importantă provocare la adresa raţiuniiŗ
43

. Însă tocmai această provocare 

este capabilă de a crea în cititor conflictul cognitiv care să genereze cele mai colorate 

interpretări. 

Setea de fantasy a acestei epoci este în creştere, chiar dacă, deocamdată, se rezumă 

doar la literatura de „masăŗ. Consumerismul, sărat cum e, nu e cel care a provocat setea, ci 

nevoia umană de a anima fantasme. 

 

 

 

 

 

                                                
42 Constantin Leonardescu, Principii de filosofia literaturii şi a artei: încercare de estetică literară şi artistică, 

ediţie de Vasile N. Morar, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1988, p. 300. 
43 Paul Cornea, Interpretare şi raţionalitate, Iaşi, Editura Polirom, 2006, p. 168. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:55 UTC)
BDD-A22271 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

