Le risque dans la culture européenne
Chantal Delsol

L’homme aime le risque. L’homme déteste le risque. Il est des époques ou le danger
est partout, ou chacun se trouve a tout moment a la merci de I’épidémie, du soldat
ennemi, du nervi du prince, ou de la famine. I est des lieux et des époques ou la sécurité
est partout, chacun se trouvant pour ainsi dire assuré en permanence contre la famine par
le RMI, contre la maladie par la prévention permanente, contre la police par I’Etat de
droit, contre la guerre par une vigilance ou se conjuguent les penseurs, les institutions,
les chefs, et les lois. La société occidentale moderne échappe de cette manicre a la
plupart des risques, elle est peut-étre la premicre société vraiment sécurisée de 1’histoire.
C’est pourquoi Scheler et Bernanos, pour ne citer qu’eux, la disaient habitée de petits
bourgeois caractérisés par la crainte de tout.

Le risque n’est ni un bien en soi ni un mal en soi. Il n’en faut pas trop dans ’existence.
Mais I’existence en a besoin. C’est pourquoi le discours a son endroit change, et doit
changer, selon I’époque. La deuxiéme moiti¢ du XIX° siécle produit toutes sortes de
discours sociaux qui vilipendent le risque (Le Play, Villermé...), parce qu’il est trop
grand, parce que I’existence du travailleur s’y trouve sur le fil du rasoir, a la merci de
I’accident, du chomage, de la vieillesse, de la maladie. Quand une époque est trés sécurisée
au contraire, il faut sortir des thébaides de la tranquillité pour montrer les bienfaits du
risque, voire, en faire I’apologie. Cela pour dire que si mon propos tend a faire 1’¢loge du
risque, ce n’est point par idéologie, mais davantage en raison des circonstances.

Je voudrais tenter de montrer les liens entre le risque et la liberté. Et a travers cela,
montrer a quel point et de quelle maniére une valorisation du risque ressort a une
anthropologie spécifique. Je veux dire que toutes les cultures ne valorisent pas le risque,
et avec lui la liberté, au méme titre. Peut-étre que cela est européen ?

Comme toutes les autres, notre culture s’enracine dans des mythes fondateurs. Notre
mythe de I’origine est inscrit dans la Bible. Que nous décrit-il ? Il nous décrit un Créateur
assez original, en tout cas par rapport aux autres dieux des divers panthéons. Le Dieu
de la Bible n’utilise pas sa toute-puissance pour ordonner un monde entiérement livré a
sa volonté. Au contraire, il court des risques en créant le dernier jour une créature a son
image et en laissant a cette créature la possibilité de le remettre en cause. Les premicres
pages de I’Ancien Testament marquent 1’émergence d’une créature qui désobéit,
revendique, récuse et se rebelle. Israél signifie : celui qui a lutté victorieusement contre
Dieu. Il arrive, d’ailleurs, a certains moments, que le créateur se repente d’avoir pour
ainsi dire joué a I’apprenti sorcier, comme au moment du déluge ou de la tour de Babel.

Dans son ouvrage « Le concept de Dieu aprés Auschwitz », Hans Jonas fait ressortir
cette figure d’un créateur inattendu : « Au commencement, par un choix insondable, le
fond divin de I’Etre décida de se livrer au hasard, au risque, a la diversité infinie du
devenir. Et cela entierement : la divinité, engagée dans 1’aventure de I’espace et du temps,
ne voulut rien retenir de soi ; il ne subsiste d’elle aucune partie préservée, immunisée, en
état de diriger, de corriger, finalement de garantir depuis 1’au-dela I’oblique formation
de son destin au sein de la création. » Autrement dit, devant le spectacle du mal, nous

BDD-A2227 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:22 UTC)



ne sommes pas contraints de demeurer enfermés dans I’interrogation douloureuse
d’Epicure : soit Dieu veut le mal et il n’est pas Dieu, soit Dieu ne peut empécher le mal
et il n’est pas Dieu. Nous pouvons comprendre le mal du monde par le risque encouru
par Dieu dés I’origine : il fait de sa créature une personne libre. La liberté¢ de I’homme
existe parce que ce Dieu est un parieur, parce qu’il ose affronter le danger, parce qu’il ne
s’en remet pas a sa toute-puissance.

C’est bien pourquoi nos pensées balancent sans cesse entre la nostalgie d’un Créateur
qui impose, et en méme temps assure et garantit, et la découverte de la grandeur d’une
humanité capable d’exister a ses risques et périls. Je choisirais deux auteurs pour illustrer
ces deux pensées.

Ce que décrit Dostoievsky dans la parabole du grand Inquisiteur (Les fréres
Karamazov, livre V, chapitre V), c’est la fatigue du risque de la liberté. Le Christ revient
sur terre et se fait aussitot arréter par le Grand Inquisiteur de Séville. Celui-ci I’envoie
au proces et lui promet le blicher. Non pas pour les raisons qui ont envoy¢ le Christ a la
croix. Mais parce que ce Dieu vivant a accordé la liberté aux hommes. Faisant cela il a
couru un risque insensé, et engendré le malheur humain : comme la créature aurait été
satisfaite et heureuse entre les mains d’un Dieu-maitre, qui ordonne, rassure et nourrit !
Cet ¢loge de la sécurité trouve en nous des échos multipliés. Le malheur de 1’enfant,
dont Dostoievsky fait, comme on sait, le critére archétypique du raisonnement, ne vaut
pas les bienfaits de la liberté. Autrement dit : Dieu a eu tort de courir ce risque : créer la
personne libre.

Inversement, chez Jan Patocka (Essais Hérétiques), 1’histoire humaine commence
lorsque I’homme ne se contente plus d’accepter la vie, lorsque le sens de la vie est
ébranlé. Les hommes affrontent le péril du sens et entrent dans une période de nuit et de
conflit (dont fait partie 1’é¢tonnement philosophique). Les sociétés se construisent autour
de la solidarité des ébranlés : ¢’est le risque du sens qui réunit les hommes. L’homme est
vu comme un projet ouvert, qui répond de cette ouverture inquiétante, et qui 1’assume.
Car le projet est projection sur 1’inconnu.

L’un des aspects intéressants de la pensée de Patocka est qu’il fait de cette liberté/
risque une caractéristique non pas a proprement parler anthropologique, mais d’abord une
caractéristique d’anthropologie culturelle. Pour lui, ce sont les Européens qui inventent
cet ébranlement du sens, et ainsi ouvrent la voie a la véritable histoire. Il se réclame pour
cela de Husserl. Son propos peut paraitre parfois insupportablement européaniste.

En tout cas, nous sommes (nous nous regardons comme) les continuateurs d’un
monde inachevé. Le monde laissé par le Créateur n’est pas fini, il demeure en attente
de notre marque (I’homme pour commencer donne les noms). Exister signifie pour nous
demeurer en devenir, ce qui est un paradoxe. La notion méme de personne traduit cette
ouverture permanente. La personne compte davantage par ses potentialités que par son
étre, jamais écrit d’avance : « deviens ce que tu es ». La personne est pleine de virtualités :
pour les connaitre, il faut risquer. Ce risque correspond a I’éthique européenne, d’abord
chrétienne, puis laicisée par les Lumiéres : chacun doit tendre au plein emploi de son
étre, c’est ainsi seulement qu’il sera respecté comme humain. L’idéal de développement
maximal de chaque personne a mis trés longtemps a se concrétiser dans notre histoire et
a valoir pour tous (Mozart avait une sceur surdouée en musique, étrange clin d’oeil de
I’histoire quand on parle de Mozart assassiné, mais il suffit de regarder comment vivaient
nos grands-méres). Mais il se déploie sans cesse et correspond a la liberté personnelle.

Le risque est la chance de la personne. Car on ne risque pas la vie ni ’honneur ni
I’argent de I’autre, mais le sien. La notion méme de risque suggere donc une anthropologie
spécifique : I’étre humain est vu ici comme un étre inachevé mais a achever par lui-méme.
Son autonomie le constitue au point d’étre valorisée au détriment parfois de son confort
matériel. On comprend clairement cela quand on compare les sociétés dotées d’un Etat-

BDD-A2227 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:22 UTC)



providence et les sociétés libérales. Dans les premiéres, le confort matériel de I’individu
est privilégié, et pour le garantir, les risques sont écartés (on préferera par exemple
supporter les abus de la paresse engendrés par les allocations, plutot que de laisser des
individus risquer la pauvreté). Ce sont les sociétés libérales, et en général, fédérales, qui
reposent sur une anthropologie de I’autonomie, donc du risque. On peut donner ici a une
autre échelle I’exemple de I’Europe : I’Europe normalisée qui a commencé a s’organiser
dans les années 90 repose sur une anthropologie de la sécurité, ou le confort matériel
et la santé sont valorisées au détriment de 1’autonomie — les instances européennes ne
souhaitent pas laisser les Etats membres courir des risques en terme d’écologie, d’hygi¢ne
ou de santé.

En méme temps qu’il repose sur une anthropologie, le risque induit une
phénoménologie.

L’homme qui risque est celui de I’espérance. Il ne se contente pas du catalogue du
monde auquel on I’a habitué. Il attend la promesse des possibles, et méme il espére
I’inespérable (Héraclite : « Celui qui n’espeére pas, n’atteindra pas 1’inespérable, qui
est incherchable, et sans chemin d’acces »). Il connait le sens du miracle, spirituel ou
temporel.

L’homme qui risque est celui de I’aventure. Il accepte de se trouver devant I’inconnu
aux yeux vides, que 1’inconnu soit celui de I’espace, de la connaissance du monde, de la
métaphysique. Les explorateurs, les chercheurs et les saints sont des hommes du risque.

L’homme qui risque est celui de la confiance. Ce n’est pas seulement 1’inconnu qu’il
va tester en tatonnant, mais lui-méme et surtout lui-méme. Il tente de savoir de quoi il
est capable. Car nul ne sait, avant d’avoir rencontré une situation inconnue, comment il
saura se conduire. Il parie qu’il trouvera en lui-méme des ressources qu’il ignore encore.
C’est ainsi qu’il se grandit et devient véritablement un sujet.

Celui qui n’a pas le loisir de se risquer, de parier de perdre des acquis pour gagner
des possibles, est-il encore un sujet ? Un homme qui se croit ou se veut suffisant ne se
diminue-t-il pas ?

La société sécuritaire d’aujourd’hui, liée au déploiement de la religion de I’égalité,
correspond a la dévalorisation du sujet. La mort du sujet, que nous annoncent certaines
philosophies, correspond a I”attrait pour les religions asiatiques pour lesquelles I’individu
n’est que la partie d’un tout qui 1’engloutit avant et aprés sa mort.

Vouloir supprimer le risque revient, au regard de nos références culturelles, a une
régression.

BDD-A2227 © 2006 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:22 UTC)


http://www.tcpdf.org

