
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 

1177 

 

WILL TO POWER AND IDEOLOGY 
 

Andrei BOLOGA 
”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

 

Abstract: The aim of this paper is to argue that, in Nietzscheřs context, to discuss about 

ideology is plausible. Firstly, I have analyzed Nietzscheřs concept of force and how the will to 

power synthesizes forces. Secondly, I have argued that consciousness is a function of the will 

to power. Thirdly. I have suggested that as long as the will to power interprets the values in 

the light of increasing its power, we are dealing with a rational interpretation. Lastly, I have 

concluded that an affirmative will to power, because constantly creates values, and 

reinterprets them, cannot be affected by an ideology. Only the negative will to power is 

subjected to ideology. 

 

Keywords: force, will to power, consciousness, interpretation, ideology. 

 

 

În contextul lui Nietzsche, discuția despre ideologie poate fi problematică. Spre 

exemplu, Mark Warren afirmă: „Deși Nietzsche nu utilizează termenul de ideologie, a scris 

despre modul în care cultura cuprinde idealuri, idoli, iluzii și neadevăruri.ŗ
1
 Scrierile lui 

Nietzsche au fost însă interpretate în feluri multiple. Printre acestea, le găsim pe cele în care 

se argumentează că Nietzsche pune semnul egalității între adevăr și interpretare; adevărul 

există doar ca interpretare.
2
 Prin urmare, filosofia nu este o modalitată privilegiată de acces la 

o lume a lucrurilor adevărate, ci este doar un mod, printre altele, de a interpreta. Prin faptul că 

distincția dintre adevăr și interpretare este eliminată, urmează că nu mai putem vorbi despre 

ideologie ca fiind opusă unei forme de adevăr. Ideologia devine doar o altă interpretare. 

Plecînd de la conceptul de forță al lui Nietzsche, aș argumenta că discuția despre 

ideologie își găsește totuși sensul, fiind o formă de interpretare viciată, care se opune unei 

anumite raționalități. 

 

Conceptul de forță 

 

ŗS-a constatat vreodată vreo forță? Nu, ci doar efecte transpuse într-un limbaj cu totul 

străin. Aspectul regulat al succesiunilor ne-a moleșit însă în așa măsură încît nu ne mai miră 

mirabilul acestui fapt.
3
ŗ 

 Forțele nu au modul de a fi al substanțelor. Descrierea lor în termeni de cauză și efect 

înseamnă transpunerea într-un univers străin, într-un mod de reprezentare în care este dificil 

de văzut particularitatea fiecărui eveniment. 

ŗ[…] Faptul că „forțăŗ și „repaos,ŗ „invariabilitateŗ se contrazic. Măsura forței (ca 

mărime) drept constantă, esența ei însă fluidă.  

A refuta „atemporalul.ŗ Într-un anumit moment al forței este dată condiționarea 

absolută a unei noi diviziuni a tuturor forțelor sale: ea nu poate rămîne imuabilă.
4
ŗ 

                                                
1 Mark Warren, Nietzscheřs Concept of Ideology, Theory and Society, Vol. 13, No. 4, (Jul., 1984), Springer, p. 

543. 
2 În acest sens, Warren aminteste de Jacques Derrida, Nietzscheřs Style, Chicago University Press, Chicago, 1979 

și de Paul de Man, Allegories of Reading, Yale Univesity Press, New Haven, 1979. 
3 Friedrich Nietzsche, Voința de putere, Ed. Aion, Oradea, §620, p. 400. 
4 Ibidem, § 1064, p. 659. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:47 UTC)
BDD-A22263 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1178 

Forțele sunt mobile, contrazicînd repaosul și invariabilitatea. Particularitățile forțelor 

sunt diferite față de cele ale unui obiect. Corpurile pot fi caracterizate prin lipsa mișcării în 

raport cu un sistem de referință sau în raport cu alte obiecte. Masa, viteza pot rămîne aceleași. 

Atunci cînd, în fizica clasică, este avută în vedere interacțiunea dintre obiecte, ele sunt 

reprezentate ca invariabile. Această modalitate de reprezentare este nepotrivită forțelor; ele nu 

se pot afla în repaos, nu pot rămîne la fel în momente de timp diferite. Atunci cînd două sfere 

metalice se ciocnesc, referindu-ne strict la masa lor, observăm că nimic din substanța primului 

corp nu este transferat în cel de-al doilea, nimic nu este pierdut sau adăugat. Forțele se află în 

permanentă devenire, modificîndu-se reciproc. Dacă putem vorbi despre o esență a forței, 

atunci aceasta constă în transformarea ei, in devenire și fluiditate. 

Forțele sunt finite. Dacă forțele ar fi infinite, atunci ideea de devenire este pusă sub 

semnul întrebării. Într-un anumit sens, infinitatea forțelor presupune faptul că sunt egale, 

excluzînd orice modificarea care survine în urma interacțiunii lor: „în acest caz, ar dispărea 

însăși ideea raportului forțelor, care există doar în virtutea tensiunii existente între ele, care 

face ca unele să domine, iar celelalte să fie constrînse la supunere.ŗ
5
 

Calitatea forțelor este determinată de cantitatea lor: 

ŗCunoașterea noastră a dobîndit un caracter științific în măsura în care ea poate 

întrebuința numărul și măsura. Ar trebui să încercăm a vedea dacă nu se poate construi o 

ordine științifică a valorilor pur și simplu pornind de la o scară numerică și graduală a forței… 

Toate celelalte „valoriŗ sunt prejudecăți, naivități, confuzii. ŔEle sunt pretutindeni reductibile 

la acea scară numerică și graduală a forței. Direcția ascendentă pe această scală înseamnă 

orice creștere a valorii; direcția descendentă pe această scală înseamnă o diminuare a 

valorii.
6
ŗ 

 Plecînd de la paradigma cunoașterii științifice, este pusă problema adoptării unei scări 

numerice și graduale a forței. Problema este că forțele nu sunt obiectivabile, nu au aceleași 

proprietăți cu obiectele. De asemenea, ce consecințe ar avea, dacă urmărim dezvoltarea unei 

teorii a interpretării, descrierea forțelor doar din perspectiva cantității? O astfel de expunere 

nu ar explica un fenomen, ci doar l-ar constata, l-ar descrie. Spre exemplu, observăm o forță 

care face ca obiectele să fie atrase înspre pămînt pe care o putem descrie în baza observațiilor 

empirice. În mecanica clasică, folosind o lege a inducției, în baza succesiunii temporale dintre 

o presupusă cauză și un presupus efect, putem afirma că obiectele sunt atrase spre centrul 

pămîntului și sunt determinate de o anumită accelerație. Succesiunea repetată dintre posibila 

cauză și posibilul efect este descrisă sub forma unei legi care stă pentru respectivul fenomen, 

însă explicația pentru modalitatea în care se produce efectiv fenomenul nu este oferită: 

„Concepția mecanicistă: nu acceptă decît cantități; însă forța rezidă în calitate. Mecanicismul 

poate, prin urmare, doar să descrie procesele, nu să le explice.ŗ
7
 

ŗOare n-ar trebui să fie orice formă de cantitate un indiciu al calității? Puterii sporite îi 

corespunde o altă conștiință, un alt mod de a dori, o altă perspectivă a privirii: creșterea însăși 

este o dorință de a fi mai mult; dintr-un quale crește dorința spre un mai mult al quantumului; 

într-o lume cantitativă totul ar fi mort, împietrit, nemișcat. Ŕ Reducerea tuturor calităților la 

cantități este un nonsens: ceea ce rezultă este faptul coexistenței lor, o analogie.
8
ŗ 

Cantitatea unei forțe trimite înspre calitatea acesteia. Privind doar asupra cantităților se 

constată atemporalul mecanicist, descrierea statică a ceea ce este observat empiric folosind 

conceptele de cauză și efect. Nonsensul reducerii calităților la cantități este constatabil atunci 

                                                
5 George Bondor, Dansul măștilor. Nietzsche și filosofia interpretării, Ed. Humanitas, București, 2008, p. 32. 
6 Friedrich Nietzsche, op. cit., § 710, pp. 456-457. 
7 Ibidem, § 660, p. 420. 
8 Ibidem, § 564, p. 364. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:47 UTC)
BDD-A22263 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1179 

cînd un eveniment este doar descris; conferirea de sens apare atunci cînd un eveniment este 

interpretat prin identificare calității forței care stă în spatele acestuia. 

Atunci cînd Nietzsche critică descrierea cantitativă are în vedere faptul că se realizează 

o uniformizare a componentelor subindividuale ce alcătuiesc un întreg. Măsurarea cantității 

presupune ignorarea diversității compoziției interne specifice obiectului de analizat. 

Elementele interne sunt compensate, egalizate în descrierea cantitativă; nu mai este surprins 

un joc al forțelor. Calitatea iese la iveală atunci cînd forțele acționează și reacționeză. În acest 

sens, Gilles Deleuze afirmă despre Nietzsche: „Ceea ce-l interesează în principal este, din 

punctul de vedere al calității înseși, ireductibilitatea diferenței de cantitate la egalitate. 

Calitatea se deosebește de cantitate, dar numai pentru că este ceea ce nu poate fi egalizat în 

cantitate, ceea ce nu poate fi anulat ca diferență de cantitate. Diferența de cantitate este, prin 

urmare, într-un anumit sens, elementul ireductibil al cantității, iar într-un alt sens, elementul 

ireductibil la cantitatea însăși.ŗ
9
 Altfel spus, inegalitatea părților care compun un întreg 

conferă calitatea întregului.
10

 

 

Conștiința umană în raport cu forța 

 

Cantitatea dominantă a unei forțe determină, într-un raport cu alte forțe, sensul întregii 

configurații. Atunci cînd ne referim la reprezentarea din fizica clasică asupra forțelor, 

observăm că acestea se pot neutraliza. Spre exemplu, asupra unui obiect așezat pe un suport 

acționează două forțe egale și de sens contrar: forța normală și forța atracției gravitaționale. În 

cazul forțelor sugerate de Nietzsche, o astfel de situație este improbabilă, este o reprezentare 

stîngace a lumii: „A visa la existența a două forțe egale, chiar dacă li se acordă o opoziție de 

sens, este un vis aproximativ și grosolan, vis static în care viul e confundat, dar pe care chimia 

îl spulberă.ŗ
11

 Forța activă, cea care impune sensul unei întregi configurații de forțe, nu 

anihilează forța reactivă. Aceasta din urmă i se supune. De asemenea, nu se realizează o 

reducere a forței reactive, cantitatea ei rămîne aceeași: „Forțele inferioare se definesc ca 

reactive: ele nu-și pierd nimic din forță, ci o exercită asigurînd mecanismele și finalitățile, 

împlinind condițiile de viață și funcțiile, sarcinile privitoare la conservare, adaptare și 

utilitate.ŗ
12

 Tocmai aceste funcții sunt analizate, cel mai adesea, în științele empirice. Este 

ignorat însă că aceste tipuri de forțe sunt secundare, reactive. Sensul lor este imprimat de 

forțele active, care scapă observației:  

ŗ[…] e trecută cu vederea prevalența principală pe care o au forțele spontane, agresive, 

copleșitoare, reinterpretatoare, reorientatoare și modelatoare, abia după al căror efect urmează 

adaptarea; prin aceasta este dezavuat însuși rolul hegemonic în organism al celor mai înalți 

deținători de funcții în care voința de viață apare activă și formatoare.
13

ŗ 

Conștiința umană este reactivă și poate observa doar forțele reactive. Dacă înțelegem 

prin conștiință un fel de oglindă prin care gîndirea se observă, atunci conștiința este o funcție. 

Prin faptul că este o funcție, în sensul că depinde, că stă pentru altceva, conștiința este sub 

incidența forțelor reactive. Conștiința experimentează într-un anumit fel în funcție de forțele 

active care se găsesc dincolo de ea, în inconștient. Oglindirea pe care o permite conștiința se 

                                                
9 Gilles Deleuze, Nietzsche și filosofia, Ed. Fundației Culturale Ideea Europeană, București, 2005, p. 52. 
10 „Cunoașterea noastră se limitează la constatarea cantităților, însă noi nu putem împiedica prin nimic 

perceperea acestor diferențe cantitative drept calități. Calitatea este un adevăr specific perspectivei noastre; nu un 

În sine. [...]ŗFriedrich Nietzsche, op. cit., § 563 
11 Gilles Deleuze, op. cit., p. 53. 
12 Ibidem, p. 50. 
13 Friedrich Nietzsche, Dincolo de bine și de rău. Despre genealogia moralei, Ed. Hestia, Timișoara, 1998. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:47 UTC)
BDD-A22263 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1180 

datorează nevoii de comunicare.
14

 Conștiința se formează pe măsură ce întregi populații 

împărtășesc grija de a supraviețui împreună și de a se apăra împotriva pericolelor externe. Pe 

măsură ce indivizii populațiilor comunică între ei, tot mai repede și mai ușor, specializîndu-se 

în acest process, limba se diversifică:  

ŗAdmițînd că această observație este corectă, pot trece mai departe la presupunerea că 

de fapt conștiința s-a dezvoltat numai sub presiunea nevoii de comunicare, că a fost necesară 

și folositoare din capul locului doar în relațiile de la om la om (mai  ales între cei care 

poruncesc și cei care se supun) și că s-a dezvoltat numai în raport cu gradul său de utilitate.
15

ŗ 

Conștiința ca oglindire a sinelui este o funcție necesară în măsura în care omul are 

nevoie să se facă înțeles. El trebuie să se poată raporta la sine pentru a se putea raporta la un 

altul. Pentru a-și atinge scopurile este nevoie de ajutorul celuilalt, care la rîndul său are nevoie 

să oglindească în conștiința sa sentimentele, gîndurile celuilalt. Omul singuratic, vînătorul 

care își este suficient nu are nevoie de conștiință. Faptul că nu are nevoie de conștiință nu 

înseamnă că nu gîndește.
16

 Acțiunile cuiva sunt fundamental personale, intime pînă în 

momentul conștientizării lor. Traducerea acțiunilor, instinctelor în cuvinte pare a le disloca 

oarecum de Sinele care le generează, apropiindu-le de superficial: „tot ceea ce devine 

conștient, devine tocmai de aceea anost, îngust, relativ, neghiob, general, semn, însemnul 

turmei, că de orice conștientizare este legată o mare și adîncă pervertire, falsificare, 

superficializare și generalizare.ŗ
17

 

 Corpul are însă o altă rațiune, diferită de generalizarea conștiinței unui Eu. Sinele, 

locul unde acționează forțele active, oferă sens conștiinței: 

ŗZici „Euŗ și te fălești cu acest cuvînt. Însă există și ceva mai mare- în care tu nu vrei 

să crezi: e corpul tău și rațiunea lui cea mare: iar ea nu spune Eu, însă se poartă ca un Eu.
18

ŗ 

 

De asemenea: 

 

ŗSinele-și bate joc de Eul tău, de salturile lui atît de mîndre. „Ce-mi trebuie mie-aceste 

salturi și aceste zboruri ale minții?ŗ își zice el. „Ele sunt drum ce nu-și atinge ținta. Eu țin în 

hățuri Eul meu și îi șoptesc ce trebuie să gîndească.ŗ 

Sinele-i zice Eului: „În partea aceasta să suferi!ŗ Iar Eul suferă și se gîndește cum ar 

putea să nu mai sufere- iată de ce trebuie să gîndească el. 

Sinele-i zice Eului: „acuma bucura-te!ŗ Iar el se bucură și se gîndește cum să se 

bucure mai des- iată de ce trebuie să gîndească el.
19

ŗ 

 

Elementul sintetizator al forțelor. Raportul forței cu voința 

 

Raportul dintre forțele active și cele reactive nu rămîne decît o simplă interacțiune fără 

un element care să le sintetizeze: 

ŗConceptul victorios de „forțăŗ prin care fizicienii noștri l-au creat pe Dumnezeu și 

lumea, are nevoie de completare: trebuie să i se atribuie o voință internă pe care eu o numesc 

                                                
14 Friedrich Nietzsche, Știința voioasă, Ed. Humanitas, București, 2006, p. 239. 
15 Ibidem, p. 241. 
16 „Pentru că, repet, omul, ca orice viețuitoare, gîndește neîncetat dar nu știe acest lucru; gîndirea devenită 

conștientă este doar o foarte mică parte a ei, să spunem partea cea mai superficială și de slabă calitate, căci 

numai această gîndire conștientă se înfăptuiește cu cuvinte, mai bine spus cu semne de comunicare prin care se 

dezvoltă însăși originea conștiinței.ŗ Ibidem, p. 240. 
17 Ibidem, p. 241. 
18 Friedrich Nietzsche, Așa grăit-a Zarathustra, Humanitas, București, 1997, p. 92. 
19 Ibidem, p. 93. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:47 UTC)
BDD-A22263 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1181 

„voință de putereŗ adică o nevoie nestăvilită de demonstrare a puterii; sau întrebuințarea, 

exercitarea puterii ca instinct creativ etc. Fizicienii nu reușesc să îndepărteze „acțiunea la 

distanțăŗ dintre principiile lor. La fel nici forța de respingere (sau de atracție). Nimic nu-i 

ajută: toate mișcările, toate „fenomeneleŗ, toate „legile„ trebuie concepute doar ca simptome 

ale unui proces intern, slujindu-ne în acest scop de analogia cu omul. În cazul animalului este 

posibil să deducem toate instinctele sale din voința de putere; de asemenea, toate funcțiile 

vieții organice din această unică sursă.
20

ŗ 

 Conceptul de forță, atunci cînd este dislocat de configurația în care se află, fără 

elementul sintetizator al unei voințe de putere, presupune un rest substanțialist; presupune că 

forța este o proprietate a unui obiect. Actiunea la distanță, forța de respingere sau de atracție 

este pusă sub semnul întrebării în virtutea faptului că stau pentru altceva, fiind manifestarea 

observabilă a unui plan al realității care rămîne ascuns. Forțele sunt finite, în permanentă 

transformare, se află în raport unele cu celelalte, prezintă cantitate, care este elementul 

generator al calității, însă nu au voință. Voința de putere este elementul care face posiblă 

diferențierea forțelor ca active și reactive. Voința de putere constituie condiția de posibilitate 

pentru ca o configurație de forțe, într-un anumit moment al existenței ei, să fie discriminată ca 

fiind partea activă, partea care interpretează, care oferă sens tuturor elementelor pe care le 

cuprinde: „Iată ce anume este voința de putere: elementul genealogic al forței, în același timp 

diferențiator și genetic. Voința de putere este elementul din care derivă în același timp 

diferența de cantitate a forțelor aflate în raport și calitate care, în cadrul acestui raport, revine 

fiecărei forțe în parte.ŗ
21

 

 Nietzsche oferă exemple cu referire la elementul sintetizator al forțelor plecînd de la 

nivelul celular: 

ŗElementul mai slab se precipită în jurul celui mai puternic datorită hranei deficitare; 

el vrea să se adăpostească, să devină pe cît posibil una cu acesta. Elementul mai puternic, 

dimpotrivă îl respinge, el nu vrea să dispară în acest mod; mai degrabă, în cursul creșterii el se 

scindează în două și în mai multe părți. Cu cît este mai mare impulsul spre unitate, cu atît 

putem conchide cu privire la prezența aici a slăbiciunii; cu cît mai mare impulsul spre 

varietate, diferență, decompunere interioară, cu atît mai multă forță. 

Instinctul de a te apropia- și instinctul de a respinge ceva reprezintă liantul, atît în 

lumea anorganică, cît și în cea organică. Întreaga separație este prejudecată. 

Mai corect spus, voința de putere, în orice combinație de forță, apărîndu-se față de 

ceea ce este mai puternic, năpustindu-se asupra a ceea ce este mai slab. N.B. Procesele ca 

„ființe.ŗ
22

ŗ 

Nietzsche extinde ipoteza cu privire voința de putere asupra tuturor planurilor 

realității, de la nivelul anorganic pînă la nivelul Sinelui: 

ŗViața ca un caz particular (pornind de aici, ipoteza cu privire la caracterul de 

ansamblu al existenței), tinde spre un sentiment maxim al puterii; este în mod esențial, o 

tendință înspre un mai mult al puterii; faptul cel mai adînc și cel mai lăuntric rămîne această 

voință (mecanica este doar o semiotică a consecințelor).
23

ŗ 

 Forțele pot fi active sau reactive, pe cînd voința de putere poate fi afirmativă sau 

negativă. Forțele active impun sensul general într-un centru de forțe. În urma sintezei realizată 

datorită voinței de putere întregul organism urmează un anumit sens. Voința de putere se 

raportează întotdeauna la altă voință de putere. În urma intereacțiunii dintre cele două, potrivit 

                                                
20 Friedrich Nietzche, Voința de putere, Editura Aion, Oradea, § 622, p. 401. 
21 Gilles Deleuze, op. cit., p. 60. 
22 Friedrich Nietzsche, op. cit., § 655, p. 416. 
23 Ibidem, § 689, p. 444. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:47 UTC)
BDD-A22263 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1182 

propriului principiu, cel al creșterii puterii,
24

 o voință de putere ajunge să o domine pe 

cealaltă. Voința de putere care domină continuă să discrimineze natural raportul dintre forțele 

active și cele reactive, urmînd și conferind prioritate forțelor active. O astfel de voință de 

putere este afirmativă. Voința de putere dominată se transformă în funcție pentru cea care 

domină. Prin faptul că servește la creșterea puterii voinței mai puterinice, prin faptul că se 

transformă în funcție, elementul sintetizator al forțelor sale este perturbat, făcînd o sinteză 

nenaturală în care forțele reactive sunt puse în prim plan. Între forța activă și voința de putere 

afirmativă există o afinitate, la fel cum există între forțele ce reacționează și o voință de putere 

care neagă. Voințele de putere sunt: „afirmative, atunci cînd în ele- în raportul forțelor 

existente în interiorul lor- prevalează forțele active, care dau întregului un sens afirmativ. 

Negative, atunci cînd, din contră, forțele reactive sunt la putere într-o voință, imprimîndu-i 

funcția unei răzvrătiri față de ceea ce este deja dat.ŗ
25

 

  

Interpretarea ca identificare a forțelor. 

 

Stabilirea sensului unui concept, al unui eveniment este identificat în măsura în care 

sunt determinate forțele care acționează în spatele său. Fiecare manifestare, fiecare fenomen 

sesizabil este un simptom al cărui sens este impus de o forță actuală.
26

 Acest mod de 

interpretare este justificat în măsura în care conceptul de forță poate fi extins asupra tuturor 

nivelurilor realității, determinînd voințe de putere a căror perspectivă variază; în acest sens, la 

fel cum se poate vorbi despre perspectiva pietrei, se poate vorbi despre perspectiva umană, 

despre credințe, idei și valori. Dacă forțele își păstrează caracterul dinamic, fluid și dacă 

interpretarea presupune identificarea forței ce acționează, fiind sesizată ca simptom, înseamnă 

că sensul este, de asemenea, dinamic, fluid, în devenire. Dacă stabilirea sensului unui concept 

înseamnă identificarea forței actuale ce acționează, atunci este presupusă ideea că în spatele 

aceluiaș concept s-au perpetuat forțe diferite față de cele actuale. Evoluția sensului este 

constituită de un permanent joc al forțelor, de succesiunea lor, de înlocuirea forțelor care nu 

mai sunt potrivite într-un anumit moment unei configurații din ce în ce mai complexe:  

ŗEvoluția unui lucru, a unui obiect, a unui organ, nu e deci nimic altceva decît o 

progresie către un scop, și mai puțin o progresie logică și directă obținută cu un minim de 

forțe și de eforturi, mai mult o succresiune constantă de fenomene de înrobire mai mult sau 

mai puțin independente unele de altele, fără a uita piedicile care se ridică fără încetare, 

tentativele de metamorfoză care se produc pentru a contribui la apărare și reacționare, în fine 

rezultatele fericite ale acțiunilor de sens contrar.
27

ŗ 

 A dezvălui istoria sensurilor unui concept înseamnă sesizarea forțelor ce s-au 

perpetuat, s-au manifestat în momente succesive de timp, în conceptul respectiv. Într-un astfel 

de cadru, a vorbi despre o valoare absolută este o eroare. Absolut este doar principiul 

devenirii forțelor. La fel, a spune despre marile evenimente istorice că sunt definitorii este 

                                                
24 „Deci dați-mi ascultare înțelepților! Puneți-mă la încercare serios, dacă m-am furișat pînă în adîncul vieții 

înseși și pînă-n rădăcinile simțirii sale! 

Oriunde am găsit viață, găsit-am voință de putere; chiar și- voința servitorului am găsit voința de a fi stăpîn. 

Că cel mai slab servește celui mai puternic e pentru că îl înduplecă voința sa: e singura plăcere a ei de care nu-i 

în stare de a se lipsi. 

Așa cum cel mai mic i se supune unuia mai mare, pentru a avea la rîndul său plăcerea de a fi stăpîn al celui foarte 

mic, la fel și cel mai mare se supune, punînd în joc pentru putere chiar viața sa.ŗ Friedrich Nietzsche, Așa grăit-a 

Zarathustra, Ed. Humanitas, București, 1997, p. 179. 
25 George Bondor, op. cit., p. 43. 
26 Gilles Deleuze, op. cit., p. 7. 
27 Friedrich Nietzsche, Genealogia moralei, Ed. Mediarex, București, 1996, pp. 90-91. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:47 UTC)
BDD-A22263 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1183 

discutabil. Descriera cantitativă a unor date semnificative, ori descrierea unor valori bine 

definite care într-un anumit moment s-au aflat în conflict, urmată de victoria uneia, nu pune în 

lumină sensul evenimentului respectiv: 

ŗVouă că place să urlați cuvîntul „libertate;ŗ dar eu m-am dezvățat să cred în „marile 

evenimente,ŗ de-ndată ce se înfășoară în urlete și fum. 

Și crede-mă, prietene, tu, zgomot de infern; că marile evenimente nu sunt cele mai 

zgomotoase ore ale noastre, ci cele foarte liniștite. 

Nu-jurul celor care inventează noi vacarme, ci-n jurul celor care creează noi valori se-

nvîrte lumea; se nvârte în tăcere.
28

ŗ 

Înțelegerea fiecărui concept, eveniment, valori, ca manifestare a interacțiunii unor 

forțe, aflate în permanentă devenire, înseamnă negarea unei permanențe a sensului. Voința de 

putere nu este dincolo de lume, stăpînind-o de la distanță, ci este de fiecare dată a unui lucru, 

persoane, configurînd și reconfigurînd interacțiunea forțelor. Asumarea teoriei voinței de 

putere înseamnă afirmarea multiplicității sensurilor, a multiple modalități de interpretare: 

„căci evaluarea fiecărui lucru în parte, delicata cîntărire a lucrurilor și sensurilor fiecăruia, 

estimarea forțelor ce definesc fiecare lucru în fiecare clipă aspectele unui lucru și rapoartele 

sale cu celelalte- toate astea (sau toate alea)- țin de arta cea mai înaltă a filosofiei, care este 

cea a interpretării.ŗ
29

 

Spre exemplu, atunci cînd Nietzsche se referă la evoluția spiritului filosofic, identifică 

formele pe care filosofii le-au adoptat, forțele pe care au trebuit să le încorporeze, pentru a 

supraviețui, împrumutînd măștile omului contemplativ. În schimb, forțele care au oferit sensul 

omului contemplativ în antichitate nu sunt definitorii pentru alte etape ale devenirii sale. 

Faptul că a preluat masca ascetului, a prezicătorului, a fost util în măsura în care îl face să fie 

ascultat. Pe lîngă observarea configurațiilor de forțe care se succed, interpretarea trebuie să 

vizeze stadiile superioare, deoarece în aceastea se manifestă forța definitoare, cea care are cea 

mai mare afinitate cu voința de putere care o sintetizează: 

ŗSă reducem faptele la niște scurte formule: spiritul filosofic a trebuit totdeauna să 

înceapă a se travesti și a se masca împrumutînd tipurile omului contemplativ anterior formate, 

fie tipul de preot, de prezicător, de om religios în general, numai pentru a fi posibil, nu 

contează în ce măsură: idealul ascetic a slujit mult timp filosofului drept aparență exterioară, 

condiție a existenței,- era obligat să reprezinte acest ideal pentru a putea fi filosof, era forțat să  

creadă în ideal pentru a-l putea reprezenta.
30

ŗ 

Interpretarea se produce prin identificarea forțelor datorită unei evaluări al cărui 

principiu se găsește în voințe de putere.
31

 În urma sintetizării forțelor, voința de putere capătă 

o anumită perspectivă, în baza căreia se raportează la valori. Discriminarea valorilor se 

produce în funcție de propriul interes, vizează o afirmare a propriei voințe încercînd 

acapararea de mai multă forță, o scindare și mai drastică a componentelor sale, un grad 

crescut de complexitate. Valorie sunt afirmative atît timp cît sunt repere pentru o creștere a 

diferențierii forțelor, a afirmării mai puternice a vieții. Percepția realității este diferită pentru 

cel care caută să se afirme; poate că dominația este doar o consecință secundară a creșterii 

puterii. Urmîndu-și impulsul creativ, voința de putere afirmativă discerne realitatea ca spațiul 

în care este posibilă o mai mare acumulare de forță. În acest sens, ideologia ca denaturare nu 

afectează voința de putere afirmativă- ea își construiește permanent propria realitate, evaluînd 

și reevaluînd valori sau producînd alte valori. Ideologia afectează voința de putere negativă, 

care întotdeauna se constituie ca răspuns față ce cea afirmativă, în defensivă, protejîndu-se, 

                                                
28 Friedrich Nietzsche, Așa grăit-a Zarathustra, Ed. Humanitas, București, 1997, p. 198. 
29 Gilles Deleuze, op. cit., p. 8. 
30 Friedrich Nietzsche, Genealgia moralei, Ed. Mediarex, București, 1996, p. 137. 
31 Gilles Deleuze, Nietzsche, Ed. All, București, 2002, p. 21. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:47 UTC)
BDD-A22263 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1184 

justificîndu-se. Ideologia ca discurs interesat pe fondul relațiilor de putere nu este percepută 

astfel de voința de putere afirmativă. Conceptul își pierde utilitatea. Ideologia este percepută 

ca atare atunci cînd cel dominat încearcă să identifice valorile, interpretările care i-au fost deja 

propuse, situîndu-l într-un cadru prestabilit de desfășurare a acțiunilor, a gîndurilor sale. 

Momentul percepției coincide cu conștientizarea inferiorității, reprezentînd un pas înspre o 

devenire, o transformare a voinței care neagă înspre o conștiință care dorește să se afirme. 

 Datorită perspectivei noastre, diferența de cantitate este percepută ca o calitate. 

Perspectiva nu este însă o consecință directă a raportului de forțe active și reactive, ci se 

constituie prin adoptarea de valori, care îi survin prin tradiție și care sunt resimțite ca un de la 

sine înțeles. Nu întotdeauna ne găsim în situația voinței de putere afirmative, care pune în 

discuție vechile idealuri, producînd noi valori în funcție de perspectiva sa. Voința de putere 

interpretează afirmativ cînd discriminează precis jocul forțelor, atribuind valoare acelor 

concepte, evenimente, idealuri, în care raportul forțelor este mai complex, în care miza 

cantității de forță pusă în joc este semnificativă. Faptul că diferența de cantitate este percepută 

drept calitate constituie motivul pentru care uneori evaluăm valori ca și cum ar fi pline de 

forță, cînd de fapt sunt goale: 

ŗCalitățile sunt limitele noastre insurmontabile: nu putem prin nimic să resimțim 

simple diferențe cantitative drept ceva fundamental diferit de cantitate, adică drept calități ce 

nu pot fi reduse una la cealaltă. Dar tot ceea ce înseamnă „cunoaștereŗ se raportează la 

domeniul în care putem număra, cîntări, măsura, la cantitate: în timp ce, dimpotrivă, toate 

percepțiile noastre valorice (adică tocmai percepțiile noastre) sunt determinate de calități, 

respectiv de „adevărurileŗ ce depind exclusiv de perspectiva noastră, adevăruri care pur și 

simplu nu pot fi „cunoscute.ŗ Este de la sine înțeles că orice ființă diferită de noi percepe alte 

calități și prin urmare trăiește într-o altă lume decît aceea în care ne aflăm  noi. Calitățile 

reprezintă veritabila noastră ideosincrazie umană: a pretinde că aceste interpretări și valori 

umane ce ne revin să fie valori universale, și poate constitutive, aparține smintelii ereditare a 

vanității umane.
32

ŗ 

 La Nietzsche, ideile nu sunt ideologice pentru că se manifestă datorită unor interese de 

putere; ideile sunt funcții ale unei voințe de putere.
33

 Conceptul de voință de putere este 

folosit pentru a explica modalitatea prin care este posibil și funcționează faptul de a vrea. 

Structura voinței de putere, complexul de forțe sintetizat de voință, este determinată la rîndul 

ei istoric: 

ŗAstfel, Niezsche susține că (a) conceptul de voință de putere arată cum interpretarea 

de sine a voinței este posibilă într-o lume istorică în care lispesc entități metafizice și (b) că 

explicațiile genealogice ale voinței de putere pot trimite (cel puțin o parte a lor) la o reflecție 

cu privire la sine și la condițiile în care interpretarea faptului de a vrea este posibilă. […] În 

măsura în care la Nieztsche se poate vorbi despre un concept al ideologiei, acesta se referă la 

acele idei care, prin virtutea funcției lor într-o organizare specifică de putere, maschează 

reflexia de sine a faptului de a vrea, indiferent dacă această reflecție se referă la condiții a 

căror natură este socială, fizică, culturală sau lingvistică. Noțiunea de reflexie de sine 

formează fundamentul în distincția lui Nietzsche cu privire la interpretările raționale și 

ideologice- între acele interpretări care au valoare pentru viață și cele care sunt nihilistice prin 

mascarea condițiilor care promovează viața.
34

ŗ 

 La Nietzsche nu se poate vorbi despre o ideologie ca și cum ar fi elementul definitoriu 

al unei clase sociale, al unui interes al puterii, sau al unei concepții politice.
35

 În acest context, 

                                                
32 Friedrich Nietzshe, Voința de putere, Ed. Aion, Oradea, § 565, p. 365. 
33 Mark Warren, op. cit., p. 545. 
34 Ibidem, pp. 547-548. 
35 Ibidem, p. 553. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:47 UTC)
BDD-A22263 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1185 

astfel de perspective nu pot surprinde fenomenul ideologic. O perspectivă politică oarecare nu 

poate interpreta o idee ca ideologică, deoarece îi lipsește criteriul în baza căruia să o poată 

interpreta rațional. 

 Interpretarea rațională este cea care se desfășoară în logica unei voințe de putere 

afirmative. Interpretarea irațională este o interpretare ideologică. De asemenea, ideile iluzorii 

sunt perpetuate sistematic în cadrul societății, influențînd perspective care obturează un mod 

de raportare rațional la valori: „Ideologia nu este o simplă eroare sau o formă accidentală a 

conștiinței. Mai degrabă, interpretările ideologice sunt iluzii sistematice, în sensul lui Freud. 

Ele marchează condițiile voinței pentru că servesc unei nevoi psihologice de a denatura 

sistematic condițiile avute în vedere.ŗ
36

 

 Cunoașterea, în contextul lui Nietzsche, poate fi interpretată ca un instrument 

imperfect, al cărei rol fundamental nu este cel de a ști, ci de a forma cadrul în care se poate 

trăi; credința este mai convenabilă decît cunoașterea.
37

 În acest context, critica ideologiei este 

posibilă prin metoda genealogică. Prin aceasta se înțelege, în primul rînd, o critică logică a 

unui sistem (referindu-ne la consistența internă a sistemului respectiv de idei). În al doilea 

rînd, se referă la o critică genetică, ce vizează traictoria unei entități culturale și diferitele 

sensuri pe care le capătă în momente de timp diferite. În fine, prin metoda genealogică se 

înțelege și o logică funcțională, ce vizează modificarea sensului unei entități culturale în 

funcție de contextul de emergență sau în funcție de o formă specifică de viață istorică.
38

 În 

acest mod, reperele culturale, în măsura în care sunt văzute din perspectiva coerenței lor 

interne, cînd sunt înțelese ca entități în spatele cărora s-au perpetuat diferite forțe, și atunci 

cînd sunt puse în contextul funcționalității lor, avînd o utilitate evidentă într-un context istoric 

sau altul, sunt interpretate într-un mod rațional. Atît timp cît, în urma interpretării de acest fel, 

ele se dovedesc a obtura o perspectivă care afirmă viața, atunci ele pot fi socotite iluzii 

ideologice, entități culturale a căror sens contravine unei perspectie afirmative asupra vieții.  

 

Acknowledgement Ŕ This work was cofinaced from the European Social Fund through 

Sectoral Operational Programme Human Resources Development 2007-2013, project number 

POSDRU/159/1.5/S/140863, Competitive Researchers in Europe in the Field of Humanities 

and Socio-Economic Sciences. A multi-regional Research Network. 

 

References 

 

Bondor, George, Dansul măștilor. Nietzsche și filosofia interpretării, Ed. Humanitas, 

București, 2008. 

de Man, Paul, Allegories of Reading, Yale Univesity Press, New Haven, 1979. 

Deleuze, Gilles, Nietzsche și filosofia, Ed. Fundației Culturale Ideea Europeană, 

București, 2005. 

Deleuze, Gilles, Nietzsche, Ed. All, București, 2002. 

Derrida, Jacques, Nietzscheřs Style, Chicago University Press, Chicago, 1979. 

                                                
36 Ibidem 
37 Dacă scopul cunoașterii este de a constitui nevoia de a satisface curiozitatea într-un mod imparțial, am fi 

precum turiștii: ne-am plimba de la stînga la dreapta, în funcție de obiceiurile locale (pentru că trebuie 

acceptate), dar fără a crede în ele, obervîndu-le particularitățile într-un mod detașat. Dar nu ne comportăm în 

acest fel. Ne comportăm după obiceiuri și credem în ele. Ceea ce înseamnă că cunoașterea nu are scopul de a 

satisface curiozitatea ci de a ne face să trăim într-un anumit fel. Nu ne face să reflectăm, ne face să acționăm sau 

să ne adaptăm. Paul Veyne, Ideology According to Marx and According to Nietzche, Diogenes, vol. 25, Issue 

99, Sage Publications, p. 102. 
38 Mark Warren, op. cit., p. 556. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:47 UTC)
BDD-A22263 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1186 

Nietzsche, Friedrich, Așa grăit-a Zarathustra, Humanitas, București, 1997. 

Nietzsche, Friedrich, Dincolo de bine și de rău. Despre genealogia moralei, Ed. 

Hestia, Timișoara, 1998. 

Nietzsche, Friedrich, Genealogia moralei, Ed. Mediarex, București, 1996. 

Nietzsche, Friedrich, Știința voioasă, Ed. Humanitas, București, 2006. 

Nietzsche, Friedrich, Voința de putere, Ed. Aion, Oradea, 1999. 

Veyne, Ideology According to Marx and According to Nietzche, Diogenes, vol. 25, 

Issue 99, Sage Publications, pp. 80-102. 

Warren, Mark, Nietzscheřs Concept of Ideology, Theory and Society, Vol. 13, No. 4, 

(Jul., 1984), Springer, pp.541-565. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:47 UTC)
BDD-A22263 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

