JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

UNDERSTANDING AND FEELING. A HERMENEUTIC DISPUTE AROUND
HEGEL

Madalin ONU
"AL Ioan Cuza” University of lasi

Abstract: Clarifying the relationship between the faculty of understanding and feeling
constituted an imported concern of many German thinkers of the 19th century. If the French
Enlightenment promoted the intellect and asserted that human reason is sufficient for
understanding both the physical and the social world, and the Romanticism, reacting against
it, grounded the art of comprehension on the feeling, great personality of sciences of the spirit
as Hegel or Goethe claimed, rightly, that this separation is, in fact, only an apparent one. We
propose, in this paper, to trace the way in which Hegel argues for a necessary synthesis
between the two, as well as the debate around its theory with his colleague from the
University of Berlin, Friedrich Schleiermacher. Finally, in the third part of our paper, we
want to clarify the impact that this dispute had within the further development of the sciences
of the spirit, in general and, in particular, on the theory of comprehending the texts. We will
pursue, for this purpose, the hermeneutical theory of Wilhelm Dilthey.

Keywords: intellect, Hegel, Goethe, Schleiermacher, Dilthey

l.

Depasirea opozitiei intelect — sentiment constituie una dintre temele principale ale
lucrarii hegeliene de tinerete Credinta si stiinga, unde este privitd ca una ce aparfine miscarii
spiritului insusi. Autorul insistd asupra viziunii gresite a lui Immanuel Kant in ceea ce
priveste intelectul caci, sustine el, acesta nu limiteaza cunoasterea fiindca este uman (asadar
intelect ce functioneaza exclusiv in urma raportarii conceptelor a priori la intuifii) ci este
limitat ca facultate de cunoastere in genere. El nu poate surprinde unitatea originara la fel cum
nici sentimentul nu conduce la absolut (in ciuda pretentiilor unor filosofii care insistau pe
trdirea artistica sau care considerau, asemenea lui Schleiermacher, ca relatia absolutului cu
omul poate fi surprinsa prin intermediul sentimentul religios). Singura care poate atinge acest
scop este, pentru Hegel, ratiunea speculativd. Observam cum gandirea sa s-a dezvoltat
reactionand, deopotriva, contra Aufkldrung-ului cat si impotriva sentimentalismului romantic.
In Prefata Fenomenologiei spiritului autorul sugereazi ci Schelling nu a reusit sa surprinda
sinteza superioara a celor doud, cum nu reusise, de altfel, nici rationalismul lui Immanuel
Kant, invecinat cu intelectualismul Aufkidrung-ului.

Putem sesiza o perspectiva analogd la Goethe. Marele poet a Incarnat antagonismul in
conflictele ideatice dintre personajele sale. Sa ne aducem aminte de disputele dintre pasionalul
Werther si rationalul Albert. Referitor la monumentalul Faust, Schiller remarca faptul ca
Mefisto, in prima parte, simbolizeazi intelectul iar Faust inima’. in ambele opere este
sugeratﬁ2 insd §i uniunea, caci fiecare dintre cele doud personaje posedd ceea ce 1i lipseste
celuilalt”.

! René Berthelot, “Goethe et Hegel”, in Revue de Métaphysique et de Morale, Vol. 38, Nr. 3, 1931, p. 391.

2 Goethe a terminat de scris prima parte din Faust intr-o perioada in care discuta adesea literatura si filozofie cu
cercul romantic activ din Jena din care ficea parte si Hegel cu putin timp inainte de redactarea Fenomenologiei
spiritului. “Nu e de mirare, din aceastd cauzi, nenumarate principii contrastante Faust ce sunt aduse in relatie
unele cu celelalte in moduri diferite, de multe ori dialectice” — Jane K. Brown, “Faust”, in Lesley Sharpe (ed.),

1151

BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:26 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

Dintre filosofii care l-au inspirat pe Goethe in eforturile de a depasi separatia
mentionatd, Spinoza si Herder joacad un rol esential. Ciaci, pentru Spinoza, “sentimentul,
departe de a se opune gandirii, se transforma si se inaltd impreund cu gandirea care 1i este
inerentd si de care este inseparabil”. Herder, la randul sau, insistase deja asupra opozitiei
dintre spontaneitatea vietii si legea mecanica, implicit asupra faptul ca prima, in caracterul sau
inconstient §i nerational (asa cum se manifestd, de exemplu, in poezia populard sau in
procesul de dezvoltare al limbii) nu poate fi surprinsa prin modalitatea de gandire promovata
de iluminism. Pe urmele lui Goethe a dobandit o viziune mult mai ampla asupra vietii
culturale a omului, viata ce rezida in dezvoltarea ei istorica®.

In ochii lui Goethe, noi ajungem la o cunoastere a spiritul, implicit a celui propriu,
urmarindu-i manifestarile exterioare, dezvoltarea si activitatea concretd. Asemenea lui Hegel,
poetul german concepe actiunea marilor personalitati istorice ca expresia a spiritului si a Ideii.
Prin urmare operele marete si personalitatile superioare sunt cele pe care le cautd poetul
traversind istoria universald®. Cici ele ii conferd semnificatia si prin ele este posibild
intelegerea ei.

Asemenea lui Hegel - dar printr-o metoda diferita, intrucat discursul speculativ
contrasta cu gandirea poetica proprie6 - Goethe se straduieste sa depaseasca romantismul si sa
surprindi, distantindu-se de sentimentalismul acestuia’, lumea spirituald in unitatea si
coerenta ei. lar asta promovand rolul inteligentei, fara insa a reduce totul la intelect asa cum,
pe cealalta parte, faiceau iluministii. Poetul german nu admitea, de pilda, ca viata reald isi
gaseste rezolvarea in poezie, iar poezia in muzica, cum sugerau Ludwig Tieck si Novalis®.
Pentru Tieck muzica instrumentald purd, asadar cea care se delimiteaza de influenta gandirii
discursive sau de concepte, reprezintd calea spre revelarea absolutului. Pentru el (si pentru
Arthur Schopenhauer) ea intruchipeaza, prin excelenta, ideeca de arta. Din contra, poetul de la
Weimar solicitd, mai curand, un travaliu metodic si eficace. Prin aceasta noua modalitate de a
privi lumea Goethe, asemenea personajelor sale, depaseste (si conserva totodata — in sensul
hegelian al termenului Aufhebung) romantismul. Muzica pura, atat pentru el cat si pentru
Hegel, nu poate revela absolutul. Ea intruchipeaza, ce-i drept, un nivel superior al formelor
artistice. In Prelegerile de esteticid urmeaza sculpturii si picturii si este privitd ca mod de
expresie a subiectivitatii: “muzica este spirit, suflet care rdsuna pentru sine in mod nemijlocit
si care se simte satisficut atunci cand se aude pe sine”’. Dar asta nu poate echivala cu un tip
particular de intuitie superioara ce ar avea capacitatea de unificare a constiintei cu absolutul.

The Cambridge companion to Goethe, Cambridge University Press, Cambridge/New York, 2002, p. 86. De altfel
si H. R. W. Hinrichs (fost student al lui Hegel, caruia acesta din urma i-a prefatat lucrarea Religionsphilosophie )
sustinea cd poate identifica concepte hegeliene in poemul Faust. Cf. pentru mai multe amanunte Riidiger
Bubner, The inovations of idealism, Cambridge University Press, Cambridge/New York, 2003, p. 255.

® René Berthelot, op. cit, p. 392.

* Edward L. Schaub, “Goethe and philosophy”, in The Monist, Vol. 42, No. 3, 1932, p. 460.

® René Berthelot, op.cit., p. 397.

® “Goethe nu a putut niciodata fi multumit de doctrina sistematica a lui Hegel conform careia continutul tuturor
regiunilor experientei poate fi in mod complet articulat prin discursul rational” — H. B. Nisbet, “Religion and
philosophy”, in Lesley Sharpe (ed.), op. cit., p. 229.

" Hegel este mult mai radical in acest sens. Cici el nu adamite sub nici o formi o sintagmi asemenea celei lui
Faust “Gefiihl ist alles” (“Sentimentul este totul”) referitoare la religie. Cf. Nicolai von Bubnoff, “Goethe und
die Philosophie seiner Zeit”, in Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Vol. 1, Nr. 4, 1947, p. 556.

8 René Berthelot, op.cit., p. 400.

% “Musik ist Geist, Seele, die unmittelbar fiir sich selbst erklingt und sich in ihrem Sichvernehmen befriedigt
fiihlt” — G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik, in Werke, Band 15, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main, 1970, p. 197.

1152

BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:26 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

Goethe, la randul sau, este fascinat de modul in care demonicul domind aceasta laturad
estetica™®. Luat separat insd, acesta nu poate guverna nici in domeniul politicii §i nici nu poate
desavarsi opera artisticd. Ambii ganditorii sunt de acord, asadar, cd forma ultima a artei
trebuie cautatd in ceva mai complex. Ea trebuie intruchipatad in poezie, inteleasd ca sinteza
superioard a muzicii §i a picturii, a carei expresie completd se gaseste in lirism. Poezia pura
nu este cea muzicald, cum sugera Tieck, inventatorul termenului. Adevarata forma a sa se
aratd odata cu sinteza lirismului si a epopeii, Goethe regasind-o 1n tragedia greaca si in drama
shakespeariana'?,

1.

Aceeasi temd a fost in centrul unei lungi confruntari, in care orgoliile au inlocuit de
multe ori dezbaterea ideatica, dintre Hegel si Schleiermacher. Ambii ganditori au avut un rol
important in ceea ce priveste dezvoltarea stiintele spiritului in Germania. Amandoi au insuflat
Universitdtii din Berlin curentul noii epoci si, din acest punct de vedere impartaseau, in linii
mari, aceleasi credinte comune'?, desi mijloacele de realizare pe care le propuneau erau
diferite. Astfel, atat Schleiermacher cat si Hegel erau de acord asupra faptului ca
universitatea, pe langa rolul sdu de institutie de formare §i invatdmant, trebuie sa fie o forta
majora de consolidare a culturii moderne. Ca, in cadrul ei, modul traditional de predare a
teologiei trebuie si se impleteascd cu gandirea stiintifici moderna in curs de dezvoltare. in
sfarsit, In ceea ce priveste teoria cunoasterii stiintelor umaniste, ca eforturile lui Immanuel
Kant de reconciliere, in limitele ratiunii, a omului cu lumea, trebuie suplimentate.

Confruntarea directad dintre cei doi a avut loc dupa venirea lui Hegel la Berlin, in 1818,
ca succesor al lui Fichte. Desi posibilul transfer a iscat controverse intre cei care considerau
ca filozofia teoretica trebuie facuta in maniera idealistd si adeptii lui Schleiermacher, acesta
din urma a sustinut chemarea autorului Fenomenologiei spiritului in spiritul diversitatii
disciplinelor predate. In opinia sa filosofia speculativi, desi nu ajunge la rezultatele scontate,
nu poate fi scoasa din grupul disciplinelor filosofice.

Disputele din anii ce au urmat i-a facut pe cei doi sa se desparta iar asta, in primul
rand, datorita unor diferente de ordin politic. Schleiermacher era de parere ca viata religioasa
si biserica trebuie sd aiba un statut independent de stat, In timp ce Hegel insista cu vehementa
asupra importantei statului chiar referitor la aceasta problema. Al doilea, si cel mai decisiv
motiv, a fost divergenta legata de o serie de reforme propuse de Baronul von Stein.

In acest context politic Hegel tocmai termina de redactat Principiile filosofiei
dreptului. Prin urmare a luat atitudine, in prefata lucrarii, impotriva tipului de gandire
promovat de doi apropiati a lui Schleiermacher: de Wette si Fries. Totodata, a declarat public
ca cei doi nu fac altceva decat sa alimenteze studentii extremisti, promovand o etica romantica
relativa.

Schleiermacher a fost si el afectat. In primul rand datoritd asocieri cu de Wette; in al
doilea rand pentru un text in care luase apararea nuvelei Lucinde a lui Friedrich Schlegel, o
lucrare care clatina ordinea morald datorita ideii de iubire romantica, vazuta ca suficienta

%n poezie, spune Goethe in discutia cu Eckermann din 8 martie, 1831, “in special in ceea ce este inconstient
din ea, si in fata careia ratiunea si intelectul cad, si care produce un efect care depaseste toate conceptiile este
intotdeauna ceva demonic. Asa se intAmpla si in cazul muzicii, in cel mai inalt grad, caci ea se ridica asa de sus
incat nici o intelegere [intelectuald] nu poate sa ajunga la ea (...)” — J. W. Goethe, Gesprdche, Band 8,
Herausgegeben von Woldemar Freiherr von Biedermann, Leipzig 1889-1896, p. 41.
1 René Berthelot, op. cit., p. 400.

12 Cf. Richard Crouter, “Hegel and Schleiermacher at Berlin: a many-side debate”,
Academy of Religion, Vol. 48, Nr. 1, 1980, p. 22.

A

in Journal of the American

1153

BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:26 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

pentru a justifica relatiile sexuale'®. De Wette a reactionat scriindu-i ¢i ar trebui si-i pard riu
ca a facilitat chemarea lui Hegel.

In spatele acestor orgolii personale a existat si o confruntare ideatica importanta pentru
dezvoltarile ulterior din cadrul procesului de consolidare a stiintelor spiritului. In lucrarile lui
Hegel, atat in cele publicate in viata cat si in cele postume nu intdlnim mentionat numele lui
Schleiermacher decat de trei ori**. Cu toate astea, fard a-1 numi in mod special, Hegel critica
modul sau de a gandi in multe locuri. La sfarsitul lucrarii Credinta si stiinta, de exemplu,
dupa ce analizase filosofia lui Immanuel Kant si pe cea a lui Jacobi, autorul se impotriveste
modului de intelegere a realitatii si a individualitatii subiectului prin intermediul intuitiei'®. El
priveste aceastd optiune ca un neajuns intrucdt prin ea este refuzata, de la bun inceput,
surprinderea Absolutului. De asemenea, impotrivindu-se subiectivismului, Hegel respinge
analogia cu arta facutd de Schleiermacher atunci cand vizeaza raportul individului religios cu
Fiinta suprema. In prefata Filosofiei religiei a lui H. Fr. W. Hinrichs, redactati in 1822,
inainte publicarii celui de-al doilea volum al Dogmaticii lui Schleiermacher (in aceeasi
perioadd in care initia pregatirile pentru Prelegerile de filosofia a religiei, menite sa
dinamiteze “teologia de la Berlin”le), este criticatd definirea religiei ca sentiment al
dependentei omului fatd de absolut. Argumentul: acest tip de atitudine nu este specifica
omului ci fiintelor fird ratiune, animalelor'’. Fireste, afirmatia i-a deranjat pe adeptii lui
Schleiermacher. Intr-adevir religia, pentru el, nu tine de domeniul gandirii metafizice ci de
intuitie si sentiment (un sentiment particular al universalului). Dar ea inseamna traire a lumii,
asemenea celei din timpul slujbei, In comunitatea credinciosilor. Sentimentul religios poate fi
gandit prin analogie cu cel estetic, dar cele doud nu trebuie confundate.

Pentru a explica arta hermeneuticd Schleiermacher introduce conceptul de intelegere
divinatorie: “Arta [interpretarii] nu-si poate dezvolta regulile sale decat plecand de la
formularea lor pozitiva care este urmatoarea: reconstruirea discursului dat intr-o maniera
istorica si divinatorie (profeticd) obiectiva si subiectiva™®. Hegel, de pe pozitia celui care a
introdus devenirea istorica In procesul comprehensiunii lumii §i a spiritului, contesta apelul la
istorie, ca modalitate de argumentare si respingere a contraargumentele. Adevarul religios nu
trebuie istoricizat si transformat intr-o colectie de date, la fel cum istoria nu poate fi folosita
ca metoda de descoperire a elementelor cu ajutorul carora el ar trebui comprehendat. Istoria
trebuie inteleasa cu totul altfel. Simpla ei utilizare necritica nu duce altundeva decat la
relativism. Filosofia si religia nu functioneaza in paralel. Ele trebuie sa se intrepatrunda, dar

'3 |bidem, p. 31.

4 Prima, intr-o nota (care nu figureaza in editia in limba romani) despre Lucinde a lui Friedrich Schlegel in §164
din Principiile Filosofiei dreptului (G. W. F. Hegel, Werke, Band 7, Suhrkamp Verlag, Berlin, 1970, p. 317). A
doua in prefata la lucrarea Deosebirea dintre sistemul filosofic al lui Fichte i sistemul filosofic al lui Schelling.
Acolo intilnim urmatorul fragment: “Daca aparitii ca Cuvdntari despre religie nu privesc nemijlocit trebuinta
speculativa, ele si primirea lor,dar si mai mult incd valoarea care, cum un sentiment mai surd sau mai constient,
incepe sa-i fie conferitd poeziei si artei in genere n adevaratul lor cuprins, indicd nevoia de o filozofie care sa
impace natura pentru maltratarile suferite de ea in sistemul lui Kant si in acela a lui Fichte (...)” — G. W. F.
Hegel, Studii filosofice, Editura Academiei Romane, Bucuresti, 1967, p. 132 (G. W. F. Hegel, Werke, Band 2,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1970, p. 13). Hegel se referi aici la Uber die Religion. Reden an die
Gebildeten unter ihren Verdchtern a lui Schleiermacher. In sfarsit, Schleiermacher este mentionat in Istoria
filosfofiei, in capitolul despre filosofia lui Heraclit: G. W. F. Hegel, “Vorlesungen iiber die Geschichte der
Philosophie”, in Werke, Band 18, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1970, p. 332.

13 Richard Crouter, op. cit., p. 24.

18 Ibidem, p. 35.

" G. W. F. Hegel, “Vorrede zu Hinrichs Religionsphilosophie”, in Werke, Band 11, ed. cit, p. 58.

8 F. D. E. Schleiermacher, Hermeneutica, Polirom, Iasi, 2001, p. 41.

1154

BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:26 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

nu in forma unei coexistente ci prin relatia de influenta reciproca in caracterul ei de tot unitar
ce se completeaza treptat. La Schleiermacher se intdmpla invers. Religia se ajutd de limbajul
filosofic pentru a-si imbunatati explicatiile dar tematica sa este diferita'®. Filosofia nu are
puterea sa surprinda, cu aparatul sdu conceptual Absolutul. El este intrevazut doar prin actul
religios, prin acea constiintd a dependentei omului fatd de Dumnezeu. Identitatea dintre fiinta
si gandire nu ne este datd, prin urmare noi nu putem decat si o aproximam. Cat priveste
dialectica, Schleiermacher o concepe in intelesul platonic al termenului, revalorificat de
traditia romantica. Pentru teologul german “un criteriu al adevarului este consensul, altul este
coerenta credintelor noastre”®. Este vorba despre o depasire a contradictiei in gandul
individual. In sfarsit, Hegel sustine ci Schleiermacher accepti reductia kantiana a cunoasterii
la obiectele finite, dar Incearca sa o depaseasca promovand apropierea si gandirea absolutului
cu ajutorul sentimentelor si intuitiei — lucru ce 1l face (data fiind structura de baza adoptatd) sa
cada 1n arbitrar.

M.

Conditia pe care Dilthey, cel care a continuat, la sfarsitul secolului a XIX-lea si
inceputul celui de-al XX-lea, amplul proces de constituire a stiintelor spiritului, o impune
acestora este ca metodologia lor sa nu fie importatd, in mod arbitrat, din exterior, ci sd se
plieze obiectului vizat, fiind construita potrivit felului sau propriu de a fi, pe baza faptelor
congtiintei. El insistd, din primele pagini ale Introducerii in stiintele spiritului asupra
necesitatii fundarii teoretice a metodicii din Geisteswissenschaften (asemenea celei de care au
avut parte stiintele naturii incepand cu Francis Bacon21). Numai astfel va putea fi clarificata
componenta lor practica si legatura pe care o intretin cu Naturwissenschaften. Astfel
conceputa, ea trebuie sd poatd depasi, totodata, limitarile kantiene. De asemenea, trebuie sa
poata surprinde obiectul spiritual apeland la unitatea de fundament pe care o are cu experienta
imediatd. Pentru Dilthey, aceasta nu este o unitate metafizica (Einheit), ci una de tipul
coerentei (Zusammenhang). “Unitatea constiintei la Kant este fundata in gandire, la Dilthey in
traire, in Erlebnis”?.

Posibilitatea infaptuirii unei atare cerinte rezida in intuitia intelectuala (intellektuale
Anschauung), extrasa din filosofia kantiana. Hegel de asemenca, a considerat-o a fi, in
Glauben und Wissen, miezul inca nedezvoltat al idealismul critic (desi in Fenomenologia sau
Logica sa nu considera apelul la ea necesar). Dar, Immanuel Kant nu a insistat asupra-i nu
dintr-o scépare teoretica ci pentru ca, in Critica ratiunii pure, eu nu apare decat ca o ipoteza.
Sau, mai corect, ca exemplu negativ pentru modul in care noi am putea percepe realitatea daca
mintea noastra ar avea alte structuri a priori in afara de spatiul si timp si de cele douasprezece
categorii, §i (sau) alt mecanism particular prin care ele sd conlucreze; pe scurt, daca mintea
umand ar fi fost cu totul altfel decat este in realitate. Daca prin noumen intelegem un lucru
Intrucdt nu e obiect al intuitii noastre sensibile, fiindca facem abstractie de modul nostru de a-
1 intui, atunci acest lucru este un noumen in sens negativ. Iar daca intelegem prin el un obiect

19 Schleiermacher nu concepe Absolutul ca fiind articulat in filozofie. Cf. Andrew Bowie, “The philosophical
significance of Schleiermacher’s hermeneutics”, in Jacquelina Marina, The Cambridge companion to
Schleiermacher, Cambridge University Press, Cambridge/New York, 2005, p. 79.

% Manfred Frank, “Metaphysical foundations: a look at Schleiermacher’s Dialectic”,
cit., p. 16.

2L Wilhelm Dilthey, Gesammelte Schriften, Band I, Einleitun in die Geisteswissenschaften, B. G. Teubner,
Leipzig, 1922, p. 3.

22 Bonno Tapper, “Dilthey’s Methodology of the Geisteswissenschaften”,
Nr. 4, 1925, p. 337.

A

in Jacquelina Marina, op.

A

in The philosophycal review, Vol. 34,

1155

BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:26 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

al unei intuitii nonsensibile, atunci admitem un mod particular de intuitie, anume intuitia
intelectuala, care insa nu el al nostru si a carui posibilitate nici nu o putem sesiza; acesta ar fi
noumenul in sens pozitiv.?® Cateva paragrafe dupa cel evocat mai sus Kant completeaza: Dar
fiindca o asemenea intuitie, anume intelectuald, se afla absolut in afara facultatilor noastre de
cunoastere, atunci nici folosirea categoriilor nu poate depasi in nici un fel limitele obiectelor
experientei (...).2*

Chiar si asa, problema intuitiei intelectuale a devenit, in scurt timp, foarte importanta
pentru ganditori ca Fichte (care se referea la ea atunci cand avea 1n vedere unitatea constiintei
Eului pur), Schelling (care o identificd in scrierile lui Goethe, ca posibilitate de surprindere a
relatiei dintre intreg si parti), Schleiermacher sau Holderlin.

Dintre acestia, Dilthey ii urmeaza pe ultimii doi. “Asa cum Schleiermacher a inlocuit
termenul Anschauung cu Gefuehl, Dilthey l-a inlocuit cu Erlebnis®®. “Schleiermacher
avusese ca model experienta religioasd. Holderlin punea accentul pe sentimentul artistic.
[Holderlin a vazut] ca o intuitie poeticad a universului era singura baza pentru intelegerea
obiectivd a lumii ca un intreg coerent. Afinitatea pozitiei cu Schleiermacher rezida printre
altele in acest lucru. Pentru Schleiermacher intuitia era data in religie, pentru Holderlin era
data in poezie.26

Amandoi insd nu aveau In vedere o intuitie sensibila organizatd de spatiu si timp,
asemenea intuitiei sensibile kantiene, ci una apartinand intelectului, menitd sa surprinda ceva
mai mult. La Schleiermacher, cu ajutorul ei (si, cum am vazut deja, pe baza sentimentul
dependentei absolute de Dumnezeu27) ar trebui sa fie descoperitd unitatea fundamentald a
lumii i.e. unitatea gandirii si a fiintei. Pentru a putea ajunge la ea, Dilthey propunea o metoda
psihologica (fireste, nu de tipul, psihologiei empirice ci situate in proximitatea a ceea ce
Novalis numea Realpsyhologie). Aceasta, alaturi de antropologie, trebuia sa poata da seama
de interconexiunile si continutul fiintei umane in contextul mundan istoric in care el isi
traieste devenirea. Acesta fiind scopul, este evident ca intelectul logic nu este suficient.
“Erlebnis-ul poetului sau al geniului religios este actual. Este viata”?. Dilthey insistd si mai
mult asupra acestei directii si pune, In rolul de concept central, perceptia interioara a
conexiunilor unitatii organice (Strukturzusammenhang) a vietii sufletesti. “A intelege
Strukturzusammenhang a vietii individuale si sociale este obiectul oricdrei gandiri”%.

Metoda comprehensiva din cadrul stiintelor spiritului trebuie sa aiba in vizor aceasta
conexiune ce nu poate sa aparad in cadrul unei metafizici formale. Din contra, ea nu poate fi
surprinsd decat prin traire si experimentata (prin Innere Erfahrung) — diferita de acea
experientd a lumii exterioare pe care o presupun Naturwissenschaften®®. Ea este cea care
dezvaluie Intregul pentru ca, prin prisma lui, sa poatd fi luate in considerare, apoi, In mod
adecvat partile. In opinia lui Dilthey acest tip de re-intelegere poate fi facut in mod obiectiv.

2 \mmanuel Kant, Critica rafiunii pure, Editura IR1, Bucuresti, 1998, p. 247.

* |bidem, p. 248.

%% Bonno Tapper, op. cit., p. 338.

%8 Wilhelm Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung, B. G. Teubner, Leipzig, 1906, pp. 309 - 310.

2T “Unitatea gandirii si a fiintei (...) in sentimentul dependentei absolute de Dumnezeu, ceea ce era fundamentul
real al lumii” — Bonno Tapper, op. cit, p. 339.

%8 |bidem, p. 340.

% |bidem, p. 342.

% Hans-Urlich Lessing, “Das Wahrheitsproblem im Historismus: Droysen und Dilthey”, in Markus Enders; Jan
Szaif (eds.), Die Geschichte des philosophischen Begriffs der Wahrheit, Walter de Gruyter, Berlin, 2006, p. 282.

1156

BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:26 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

“Doar printr-un proces de re-creare a acelui ceva care este disponibil simturilor putem
completa aceastd experientd interioara™®.

In acest scop Dilthey impune cerinta conform cireia trdirea trebuie si conlucreze, in
cadrul procesului de comprehensiune, cu conceptul (Begriff)- marcd a cunoasterii (ce
functioneaza alaturi de ea). Transformarea lui Erlebnis in Begriff marcheaza obiectivitatea.
Trebuie sa subliniem insd ca Dilthey refuzd intelesul pe care il are conceptul in cadrul
idealismului speculativ al lui Hegel cat si legatura sa speciald cu notiunea de spirit. Pentru el,
conceptul nu este o notiune generald la care se ajunge pe baza abstractizarii dar nici nu are
caracterul unui universal al genului ce contine indivizii. Din contra, ca sa poatd intruchipa
diversul si unicul istoric el trebuie sa urmeze cu precadere individualul. Spre deosebire de
Hegel, Dilthey nu pune intelegerea (Verstehen) in legatura cu conceperea (begriffen) ci cu
trdirea tocmai pentru cd, contrar comprehensiunii conceptuale speculative sau a celei derivata
din legile stabile ale stiintelor naturii, Geisteswissenschaften are ca obiect acest particular.

Hermeneutica lui Dilthey pretinde, in consecintd, ca, pentru a intelege documentele
transmise prin traditie, trebuie sd intelegem mai intai modul in care ele au fost produse32. Sa
intelegem, altfel spus, acea structura care nu poate fi surprinsa prin concept, ci care trebuie
traitd in sensul psihologic special deja anuntat. “Interpretul re-creeaza in el procesul originar
al creatiei din autor™®.

Re-experimentarea §i re-crearea pe care le opereaza interpretul in momentul cand isi
plaseaza sinele In mediul istoric este amplu teoretizatd de filosof, dar viziunea sa nu poate
scapa, cum bine observa H.-G. Gadamer™, aporiei subiective (in care cazuse, de altfel si
Schleiermacher). Caci modelul lui Dilthey de comprehensiune nu este valabil universal si
obiectiv, ci necesitd o constiinta profunda a interpretului, cum a fost a sa. Dilthey discuta rolul
individului in societate insa fara a fructifica conotatiile speciale implicate de conceptul
hegelian de spirit asupra intersubiectivitatii. Nu putem sa trecem cu vedere, de asemenea,
demarcatia intre psihologic si speculativ care desi este declarata, se arata a fi, la o privire mai
atentd, destul de slaba®. Abordarea sa psihologica atrage cu sine, tocmai din acest motiv,
critica, din partea unui autor ca Rickert care, analizand-o, o numeste geisteswissenschaftliche
Psychologie.

Bibliografie:

1. Berthelot, René, “Goethe et Hegel”, in Revue de Métaphysique et de Morale, Vol. 38,
Nr. 3, 1931.

2. Bubner, Riidiger, The inovations of idealism, Cambridge University Press,
Cambridge/New York, 2003.

3. Bubnoff, Nicolai von, “Goethe und die Philosophie seiner Zeit”, In Zeitschrift fiir
philosophische Forschung, Vol. 1, Nr. 4, 1947.

%1 Wilhelm Dilthey, Die entstehung der Hermeneutik, in Gesammelte Schriften, Band V, B. G. Teubner,
Stuttgart, 1990, p. 318.

%2 Referindu-se la Holderlin, Dilthey spune: “(...) cheia pentru a intelege poezia trebuie si fie gisitd in
experienta trditd (in dem Erlebnis). Ceea ce am intilnit deja in viata lui Holderlin (...) poate fi acum integrat
considerand poezia sa lirica in care realizarile sale imortale pot fi intalnite. In studiul nostru asupra vietii sale
gasim acele experiente triite (die Erlebnisse) pe care poemele le relateaza si variatele perioada in dezvoltarea
atitudinii sale asupra vietii care de asemenea determind dezvoltarea formei sale poetice” - Wilhelm Dilthey, Das
Erlebnis und die Dichtung, op. cit., p. 372.

% Bonno Tapper, op. cit, p. 347.

% H.-G. Gadamer, Adevdr si metodad, Editura Teora, 2001, p. 193.

% Cf. Bonno Tapper, pp. 348 — 349.

1157

BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:26 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

o

11.
12.
13.
14.

15.
16.
17.

18.

Crouter, Richard, “Hegel and Schleiermacher at Berlin: a many-side debate”, in
Journal of the American Academy of Religion, Vol. 48, Nr. 1, 1980.

Dilthey, Wilhelm, Das Erlebnis und die Dichtung, B. G. Teubner, Leipzig, 1906.
Dilthey, Wilhelm, Die entstehung der Hermeneutik, in Gesammelte Schriften, Band V,
B. G. Teubner, Stuttgart, 1990.

Dilthey, Wilhelm, Gesammelte Schriften, Band |, Einleitun in die
Geisteswissenschaften, B. G. Teubner, Leipzig, 1922.

Enders, Markus; Szaif, Jan (eds.), Die Geschichte des philosophischen Begriffs der
Wabhrheit, Walter de Gruyter, Berlin, 2006.

Gadamer, H.-G., Adevar si metoda, Editura Teora, 2001.

. Goethe, J. W., Gespriche, Band 8, Herausgegeben von Woldemar Freiherr von

Biedermann, Leipzig 1889-1896.

Hegel, G. W. F., Studii filosofice, Editura Academiei Romane, Bucuresti, 1967.

Hegel, G. W. F., Werke in 20 Bdnden, Suhrkamp Verlag, Berlin, 1970.

Kant, Immanuel, Critica ratiunii pure, Editura IRI, Bucuresti, 1998.

Marina, Jacquelina, The Cambridge companion to Schleiermacher, Cambridge
University Press, Cambridge/New York, 2005.

Schaub, Edward L., “Goethe and philosophy”, in The Monist, Vol. 42, No. 3, 1932.
Schleiermacher, F. D. E., Hermeneutica, Polirom, Iasi, 2001.

Sharpe, Lesley (ed.), The Cambridge companion to Goethe, Cambridge University
Press, Cambridge/New York, 2002.

Tapper, Bonno, “Dilthey’s Methodology of the Geisteswissenschaften”, in The
philosophycal review, Vol. 34, Nr. 4, 1925.

* Aceasta lucrare a fost publicata cu sprijinul financiar al proiectului ,,Sistem integrat

de Imbunatatire a calitdfii cercetarii doctorale si postdoctorale din Romania si de promovare a
rolului stiintei 1n societate”, POSDRU/159/1.5/S/133652, finantat prin Fondul Social
European, Programul Operational Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007 - 2013.

1158

BDD-A22259 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:26 UTC)


http://www.tcpdf.org

