
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 

1072 

 

THE DISCOURSE OF DISSOLUTION AND THE ORDER OF THE DENIAL 
IN MAX BLECHER'S WORK 

 

Doina-Emanuela VIERIU 
”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

Abstract: This article presents the particularity of a new structural order of the imaginary, 

seen as a sequel of Burgos' perspective by the discourse of the dissolution and the order of the 

denial. The analysis is based on the specific of the imaginary in Max Blecher's work - 

"Adventures in Immediate Unreality". 

In Blecher's discourse, the denial is the main gesture, being a negative discourse, 

unmeaningful, that leads to the disappearance of the world. At the end of the making is the 

unmaking. The images (the matter, the identities, the gestures, the languages) have an initial 

hypothetical coherence, but they lose immediately the meaning after birth; they are dissolvent 

and solute. The word is against itself; the conscientious meaning, which normally gives a 

significance, is synonymous, in this case, with a self-destruction process - each of the born 

virtues represents a minus-reality. 

 

Keywords: Jean Burgos, Max Blecher, the discourse of the dissolution, the order of the 

denial, imaginary 

 

 

În cercetarea actului creator și înțelegerea creației am ales studiul Imaginarului drept 

calea ideală de abordare, oprindu-ne la filosofia burgosiană a imaginarului, deși aceasta 

impune o limitare din perspectiva domeniului de cercetare Ŕ în Pentru o poetică a 

imaginarului este analizat textul liric, la care se adaugă imaginarul dramatic și cel pictural în 

Imaginar și creație. Însă, aplecându-ne asupra discursului blecherian din Întâmplări în 

irealitatea imediată, am considerat necesară apropierea teoriei imaginarului și de textul în 

proză. 

Demersul nostru de înțelegere a universului Întâmplărilor... a condus la descoperirea 

unor imagini singulare sau organizate în constelații ce refuză încadrarea în normele 

descriptive existente. Acestea aparțin altui regim al imaginarului, sunt formate dintr-o altă 

materie, organizată după legi structurante nenumite încă. Neputința de a interoga imaginarul 

blecherian și de a-i apropia sensurile de modalităţile burgosiene de structurare dinamică a 

textului (scriitura revoltei şi regimul antitetic, scriitura refuzului şi regimul eufemistic, 

scriitura vicleşugului şi regimul dialectic) au condus la înțelegerea acestuia drept un discurs ce 

afirmă posibila existență a unui nou tip de imaginar cu o identitate aparte și cu o neașteptată 

sintaxă. Acest nou model structurant este definit de scriitura disoluţiei şi regimul negaţiei. 

Metoda poeticianului de cercetare a tipurilor de imaginar (inventarierea materialelor, 

identificarea imaginilor-simbol și a funcţiilor acestora, numirea și ordonarea forțelor, a 

schemelor de orientare către constelaţii de imagini, determinarea schemei generale de 

organizare către care converg cele de orientare) a fost aplicată textului blecherian, reflectând 

noul tip de scriitură și regimul său specific. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A22248 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1073 

În spațiul imaginarului lui Blecher, gestul prim este negarea, o scriere cu semnul 

minus, desemnificatoare, urmată de dispariţia lumilor. La capătul aparentei faceri stă 

desfacerea. Imaginile (materii, identități, gesturi, limbaje) au o presupusă coerență inițială, dar 

îşi pierd sensul imediat după naștere; sunt dizolvante şi dizolvate. Cuvântul se întoarce asupra 

lui, numirea conștientizată, dătătoare de semnificație echivalează aici cu un proces de 

autodistrugere - fiecare dintre virtualitățile născute se actualizează într-o minus-realitate. 

Procesele dominante sunt de disoluție și de negare, semnificația își conține și desemnificația. 

Acțiunea este motivată de nevoia întoarcerii dincolo de punctul genezei, acțiune simbolizată 

de desfacerea în materii primordiale și de absența mișcării. 

Rezultate al schimbului între presiunile mediului și pulsiunile provenite din 

determinări interioare, imaginația și imaginarul își actualizează funcția de echilibrare la 

nivelul discursului. În consecință, este determinant și esențial în interpretare rolul identității și 

condiției creatorului Max Blecher Ŕ specificul bolii, mediul social și literar, religia, 

cunoștințele medicale. Apropierea de imaginea Golemului devine, din această perspectivă, 

firească. Este ceea ce explică și conferă coerență realității originare, dominante a discursului 

Întâmplărilor... 

Gershom Scholem definește crearea Golemului (eseul Imaginea Golemului, 1955) 

drept o tehnică magică și mistică care are drept fundament credința în puterea creatoare a 

limbajului și a literelor. Mai mult, cele mai vechi practici trebuie considerate a fi un rit teurgic 

reluat pentru a transmite Numele divin. Elementele telurice amestecate dau putere materiei 

din care este fabricat. 

Partea esențială a teoriilor cabalistice se referă la domeniul emanațiilor divine, în care 

se revelează puterea creatoare a lui Dumnezeu. Universul ascuns divin este unul al limbajului, 

al numelor divine; aceste litere și nume nu au o tălmăcire deplină în limba omenească, sunt 

caracterizate de un alt tip de energie și semnificație. Tora are o natură magică și o structură 

neînțeleasă pe deplin.
1
 Legendele spun că Dumnezeu s-a uitat în Tora când a creat lumea, 

atribuindu-se cărții magice statutul unei ființe preexistențiale ce a precedat tot ce este în lume. 

Literele spirituale, divine au devenit materiale, parcurgând trepte de materializare 

progresivă Ŕ formează numele lui Dumnezeu, apoi calificative și apelative care circumscriu 

divinul, mult mai târziu fac referire la evenimente pământești. La fel, limbajul creator are 

putere, este trăitor în mister și purtător de virtualitate. Structura și natura ambelor limbaje sunt 

magice. 

Din această perspectivă, la nivelul imaginarului studiat, actul creator de sens invers 

respiritualizează literele; ordonarea lor se transformă într-o apropiere de litere nelegate în 

cuvinte, de început. Așadar, realitatea omenească numită în text găsește o cale de a se întoarce 

în „neantul ascunsŗ (Tora), acest discurs blecherian devenind un corpus symbolicum, 

recăpătându-și puterea originară, de această dată de-creatoare. 

                                                
1 Alineatele din aceasta nu sunt prezentate în adevărata lor succesiune pentru că așezarea exactă ar putea lăsa pe 

oricine o citește să săvârșească minuni și să învie morții. Orice literă are semnificație vitală: un simplu copist de 

Tora printr-o eventuală greșeală ar putea nimici întrega lume. Cartea conține doar „un nume mare al lui 

Dumnezeuŗ, este expresia ființei transcedentale cea care ni se poate comunica prin creație. Mai mult acest nume 

conține putere, dar „cuprinde și legile secrete și ordinea armonioasă care conduc și administrează întreaga 

existențăŗ (Scholem 1996: 50). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A22248 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1074 

Or, decreația, construirea unui imaginar ce-și conține negarea nu sunt accesibile decât 

inițiaților. Dacă cele trei modalități de salvare au la bază reacții specifice comportamentelor 

elementare ale psihismului uman (decurgând din „gesturile dominanteŗ din reflexologie și 

fiind caracteristice oricărei ființe), acest al patrulea gest poate fi asumat doar de către un 

creator. 

Imaginarul blecherian al disoluției este ocupat de fantasmele unor ființe ce nu-și pot 

trăi în normalitate existența. Creatorii se salvează de timp prin distrugerea lumii supuse 

timpului. În lumea reală, dar și în cea imaginară, ei se consideră și se imaginează doar reflexii, 

copii, umbre sau trupuri de ghips, de pastă. Prin urmare, o existență de gradul al doilea poate 

sfârși doar printr-o moarte de același rang. 

Personajelor blecheriene (și naratorului-personaj) nu li se pot atribui contururi stabile, 

cu rădăcini într-un real oricât de îndepărtat, sunt copii, multiplicări, figuri din ceară, 

mecanisme cu gesturi încete, fără semnificaţie. Naratorul-personaj nu are o existență, ci 

amintirea-imagine a uneia, încearcă o recuperare simbolică și magică a acesteia. Intenția 

finală a acestei recuperări în imaginar fiind tocmai disoluția, salvarea din timp și din moarte. 

Însoţitoare ale personajului-Golem sunt: doctorul-şoarece („omul mic de statură cu 

capul în formă de ou… şi bărbiţa mereu agitatăŗ, din registrul măştilor de circ), Clara 

(recuperată prin mijlocirea unei „cărţi poştaleŗ), Walter (al cărui chip este reconstituit privind 

o „copertă îngălbenită şi veche din Buffallo-Billŗ), „fetiţa cu obrajii roşii de cauciuc sanitarŗ 

(întâlnirea lor este asemănată cu cea din desenele unei cărţi negre „foarte tulburătoareŗ), 

bătrânul Samuel Weber (imaginarea lui fiind ajutată de prezenţa unui afiş reclamă), Paul (cu 

„buzele mari şi groase şi nasul clovnescŗ), „o domnişoară cu obrazul pudrat ca ghipsulŗ, Edda 

(„femeia pală, cu gesturi de tăcut mecanismŗ), figuri de ceară, poze decupate, statui ieftine de 

bâlci, Iisuşi în mărime naturală, bătrâni palizi şi uscăţivi. Fără voci, nepasionale, fără culoare, 

personajele par membrii aceleaşi familii (aparținând unui „teatru al umbrelorŗ, Băicuș 2004: 

52), rezultate ale uniformităţii materiei brute, oricând dizolvabile. 

Reprezentările Golemului conturează „chipul unui om din lut sau argilăŗ care, la 

rostirea numelui lui Dumnezeu, prinde viață. De reținut că Moshe Idel remarcă mutația 

semantică petrecută, în unele texte sacre Golemul însemnând „materie fără formăŗ. El este 

doar îngrijitor, nu poate vorbi, nu are voie să iasă din casă, crește necontenit, iar pe frunte stă 

scris cuvântul ermet (adevăr). Cei ce l-au creat, de teamă, șterg prima literă de pe frunte ca să 

nu rămână decât met (moarte) „după care cade urmând a fi dizolvat, din nou, în lutŗ (Scholem 

1996: 177). 

Același destin îl împărtășesc și copiile ne-însuflețite blecheriene Ŕ fotografii, tablouri, 

păpuși, statuete din ceară, propria existență golemică. Pentru acestea scriitura dizolvantă 

devine salvatoare. În Cartea Iețira trimiterea înapoi se face prin „desfacereaŗ acelor 

transformări ale literelor, prin „întoarcerea pe dosŗ a combinațiilor de litere magice: „Scrieți 

alfabetul de la coadă la cap în acel pământ pe care l-ați presărat cu multă concentrare. Dar să 

nu meditați la acestea în sensul construcției, ci mai degrabă invers. Așa făcură, și acel om se 

prefăcu, sub ochii lor, în pulbere și cenușă.ŗ (Scholem 1996: 203). Sau: „când merge înainte 

creatura se ridică vie, datorită puterii existente în recitarea literelor. Dar dacă vrea să distrugă 

ce a creat, face înconjurul mergând de-a-ndăratelea, începând de la urmă spre cap. Atunci 

creatura se scufundă de la sine în pământ și moareŗ (Scholem 1996: 203). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A22248 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1075 

Așadar, scriitura disoluției și regimul negației se structurează pe o sintaxă a negației, a 

reducerii la absurd, a afirmației înșelătoare, o alchimie lingvistică Ŕ „Toate combinaţiile care 

se fac în sens invers trimit la o judecată şi la distrugereŗ (Idel 2003: 130). 

Lumea din care se urmărește ieșirea salvatoare nu are materialitate, este doar imaginea 

marii lumi - cinematograful, panopticumul, circul, vitrina, atelierele de multiplicare ale 

sculptorilor și fotografilor. Într-o irealitate nu se pot petrece evenimente, „întâmplărileŗ sunt 

doar amintiri-cadru, imagini înrămate, stagnări în clipă. Mai mult, remarcăm reducerea 

materiei, atunci când există, la o alchimie elementară - noroi, praf (pudră), ghips, ceară, 

elemente supuse imediat topirii sau dizolvării. 

Spaţiul, decor-margine de lume, este o formă iluzorie de gradul doi re-prezentată de 

„piața pustieŗ, „bulevardul coridor luminosŗ, gang, zidul dărăpănat, „străzile încălziteŗ, 

„grămezile de gunoaieŗ, parcul gol, „poienile prăfuite și arse de soareŗ, teatru, muzeul luminat 

de lună, panopticum, sala de cinematograf, cabina de artist, bâlci, vitrină, geamurile „hrubeŗ 

ale casei, „încăperile puțin mucegăite ale camerelor cu plafonul josŗ, masa pe care este spălat 

cadavrul bunicului (cu gesturi ce recuperează imaginea modelării Golemului). 

Mișcarea este hoinăreala, dedublarea, rotirea, petrecându-se o neaștepată reflectare a 

imaterialului și vidului. Direcţia în înțelesul clasic al parcurgerii și al trecerii prin timp nu 

există, ci este dată de gesturile de duplicare și de neașteptatele filtre deformatoare ce 

realizează o imobilizare a clipei. 

Privirea este permanent răsfrântă, într-o multiplicare haotică a pierderii sensului. Ea 

caută în afară mediat de un geam al tabloului, ușii (ușile cinematografului reflectă simultan 

prin oglinzile lor spectacolul străzii, pe cel al sălii ale cărui umbre se văd pe ecran și pe cel al 

ecranului) sau vitrinei, de o oglindă sau printr-un ochi de apă.
2
  

Speculara blecheriană nu este deformatoare, ci revelează adevărata natură a lumii. Prin 

oglindă, realitatea (oricum de natură iluzorie) este brusc desființată, refăcându-se apoi într-un 

univers himeric. Însumează răsturnare, transfigurare, incendiere, topire, gesturi dominatoare 

ale imaginarului blecherian. 

Oglinda, vitri modo sau specularum modo, explică mecanismul răsfrângerilor, 

răsturnărilor și revenirilor de imagini, existența lor materială înșelătoare. Întregul discurs se 

organizează asemeni unui teatrul catoptric polimorf
3
, în care panourile tapisate cu oglinzi 

reflectă simultan un obiect în imagini multiplicate într-un alt spațiu a cărui temporalitate și 

spațialitate nu mai au contact cu realul, se pierde ideea de imagine primă și ordinea 

reflecțiilor. Simultaneitatea și multiplicitatea reflectării izolează spațiul catoptric de realitate și 

o ignoră, fiindu-și suficient. 

Dacă raționalizăm procesul misterios și magic de răsfrângere, supunând imaginile la 

legile riguroase ale perspectivei (anamorfotice
4
) al cărei joc a deformat contururile desenului 

plan, întoarcerea la punctul zero demonstrează existența unei lumi plate, fără volume și 

                                                
2 „Oglinda și apa sunt focare fantasmagorice prin excelență.ŗ (Baltrušaitis 1981: 194). 
3 „În Teatrul catoptric polimorf (polydictium) el (sistemul elementar compus din două oglinzi rectangulare plane 

n.a.) se transpune pe o mobilă Ŕ asemenea unui bufet, ale cărui interior, capac, pereți, panouri sunt tapisate cu 

oglinzi plane, cam vreo șaizeciŗ (Baltrušaitis 1981: 26). 
4 „În pictură, se spune anamorfoză despre o proiecție monstruoasă sau despre o reprezentare denaturată a unei 

imagini care este făcută pe o suprafață plană și care, dintr-un punct anumit de vizionare, pare totuși naturală și 

redată în proporții justeŗ, Enciclopedia lui Diderot și dřAlembert (1751) în Baltrušaitis 1975: 67. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A22248 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1076 

respirații, imagini agățate pe perete, rânduite pe raft sau pe podele, din materii fantasmatice 

considerate simboluri ale absenței suflului vieții. 

Structura textului, deşi pare a se organiza într-o mişcare de înaintare, deconstruiește; 

curgerea e iluzorie. Forma se dizolvă în clipa în care se inițiază căutarea sensului ce-l conține. 

Analizând arhitectura romană, Baltrušaitis enunța și explica modalitatea prin care 

ornamentul, materialul figurativ și suportul, figura geometrică se îmbină perfect, oferind 

valori tectonice cadrului, creând înțelesuri. Tehnica compozițională blecheriană este specifică 

ornamentului, toate aceste aglomerări de gesturi și duplicate umane concep o „tramă 

ornamentalăŗ, se adaptează și se ordonează conform planurilor moștenite, umplu spațiile 

oferite de cadru pentru a evidenția semnificațiile ansamblului: golul, inexistența. 

Fiecare capitol prezintă o compoziție, pe care preferăm să o numim sculpturală, 

păstrându-ne în registrul dublului uman material (dar și oricând separabil în materiile 

componente). Sensul profund al textului blecherian este determinat și dezvăluit de două legi 

complementare
5
 - oroarea compozițională de vid, conjugată cu legea cadrului. Fuga de vid, 

nevoia de omogenitate și soliditate, specifice acțiunii creatoare de sens, obligă la acoperirea 

spațiilor cu imitații, duplicări materiale ale unor amintiri, care în rigoarea cadrului în care sunt 

prezentate (ancorare într-un incert trecut), au un sens existențial, par a avea origini certe, 

rădăcini. Cadrul constrânge, impune, ordonează, dă sens. Însă, tocmai compoziția finală, 

ansamblul dezvăluie contradicția: rama adună între limitele sale doar copii, fantasme care pot 

dispărea oricând. Ordonarea lor este aglomerare. Materialitatea este falsă, fiind o iluzie oferită 

de prezentarea între rigorile acestui cadru, care, la rândul lui, devine propria negație. 

Toate contururile unor imagini cu pretenții de ființe trăitoare vor dispărea definitiv sau 

se vor substitui altui sens. Lumea acestui tip de imaginar este deja mortificată, tăiește în afara 

spaimei de moarte. Alăturăm un fragment blecherian în care cadrul imaginii cuprinde 

amintirea unei nunți. Descrierea acesteia îi dizolvă sensurile, prezentând-o ca pe o 

înmormântare, o așezare de materii și culori apropiate morții. Elementele imaginii sunt 

familiare - personaje incognito, plurale, materii alchimice, culori ale artificialului sau 

elementarului, multiplicarea Ŕ iar scriitura le recompune transformându-le într-o materie ce se 

subțiază până la dispariție: „Mesele pentru invitați se întindeau albe în curte pe un singur 

rând; la poartă se strânseseră toți vagabonzii orașului; cerul avea o culoare indecisă de lut 

galben; domnișoarele palide în rochii de mătase albastră și roză împărțeau bomboane mici 

argintate. Era o nuntă. Muzica scârțâia un vals vechi și trist; din când în când, ritmul lui se 

umfla, creștea și părea că se înviorează, apoi melodia se subția din nou, din ce în ce mai 

multŗ. (Blecher 1970: 40). 

În acest model de imaginar existența este înțeleasă drept o formă înșelătoare, o 

ipostază, o reflectare a chipului neantului, benefică fiindu-i doar disoluţia integratoare. 

Funcţia salvatoare a scriiturii noului imaginar este rostirea-inversă, putinţa de a decrea lumea 

prin reveria cuvântului.  

 

 

                                                
5 „În sculptura romanică ne lovim în fiecare clipă de aceleași contradicții ale celor două legi complementare: 

oroarea de vid, care contribuie la stabilitatea și plenitudinea formelor, în atracția cadrului care le învălmășește și 

le agităŗ (Baltrušaitis 1989: 29). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A22248 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1077 

Bibliografie 

 

Bachelard 2003: Gaston Bachelard, Poetica spaţiului, traducere de Irina Bădescu, 

Prefaţă de Mircea Martin, Pitești, Editura Paralela 45. 

Baltrušaitis 1975: Jurgis Baltrusaitis, Anamorfoze sau magia artificială a efectelor 

miraculoase, traducere de Paul Teodorescu, Cuvânt înainte de Dan Grigorescu, București, 

Editura Meridiane. 

Baltrušaitis 1981: Jurgis Baltrusaitis, Oglinda, eseu privind o legendă științifică. 

Revelații, science-fiction și înșelăciuni, Cuvânt înainte și traducere de Marcel Petrișor, 

București, Editura Meridiane. 

Baltrušaitis 1989: Jurgis Baltrusaitis, Formări, deformări. Stilistica ornamentală în 

sculptura romanică, traducere de Constanța Tănăsescu, București, Editura Meridiane. 

Blecher 1970: Max Blecher, Întâmplări în irealitatea imediată. Inimi cicatrizate, 

antologie şi prefaţă de Dinu Pillat, București, Editura Minerva. 

Blecher 2000: Max Blecher, M. Blecher, mai puţin cunoscut. Corespondenţă şi 

receptare critică, ediţie îngrijită de Mădălina Lascu, Prefaţă de Ion Pop, București, Editura 

Hasefer. 

Burgos 1988: Jean Burgos, Pentru o poetică a imaginarului, traducere de Gabriela 

Duda şi Micaela Gulea, Prefaţă de Gabriela Duda, București, Editura Univers. 

Burgos 2003: Jean Burgos, Imaginar şi creaţie, volum tradus în cadrul Cercului 

traducătorilor din Universitatea „Ştefan cel Mareŗ Suceava, Prefaţă de Muguraş 

Constantinescu, București, Editura Univers. 

Durand 1998: Gilbert Durand, Structurile antropologice ale Imaginarului. Introducere 

în arhetipologia generală, traducere de Marcel Aderca, Postfață Cornel Mihai Ionescu, 

Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic. 

Durand 1999: Gilbert Durand, Aventurile imaginii. Imaginația simbolică. Imaginarul, 

traducere de Muguraș Constantinescu și Anișoara Bobocea, București, Editura Nemira. 

Idel 2003: Moshe Idel, Golem, traducere de Rola Mahler-Bilis, București, Editura 

Hasefer. 

Le Breton 2002: David Le Breton, Antropologia corpului şi modernitatea, Timişoara, 

Amarcord. 

Rousset 1976: Jean Rousset, Literatura barocului în Franţa. Circe şi păunul, traducere 

de Constantin Teacă, Prefaţă de Adrian Marino, București, Editura Univers. 

Scholem 1996: Gersham Scholem, Cabala și simbolistica ei, traducere de Nora Iuga, 

București, Editura Humanitas. 

 

Acknowledgement: This work was cofinanced from the European Social Fond through 

Sectoral Operational Programme Human Resources Development 2007-2013, project 

number POSDRU/159/S/140863, Competitive Researchers in Europe in the Field of 

Humanities ad Social-Economic Sciences, a Multiregional Research Network. Această 

lucrare a fost cofinanţată din Fondul Social European prin Programul Operaţional Sectorial 

pentru dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013, Cod Contract: POSDRU/159/S/140863, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A22248 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1078 

Cercetători competitivi pe plan european din domeniul ştiinţelor umaniste şi socio-

economice. Reţea de cercetare multiregională (CCPE). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:53:34 UTC)
BDD-A22248 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

