JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

THE THEOLOGY OF THEPRINCIPIA: THE SOURCES OF THE CONCEPT OF
DOMINION IN ISAAC NEWTON'S GENERAL SCHOLIUM1

Remus Gabriel MANOILA
University of Bucharest

Abstract: In this paper | analyse the sources of the concept of dominion in Isaac Newton’s
addenda to Principia. To this purpose, | discuss the most important theological debates on the
General Scholium from the beginning of the seventeenth century. Subsequently, 1 make a
comparison between Newton'’s text and relevant fragments from two prominent Newtonians,
Samuel Clarke and William Whiston. Lastly, I examine Newton’s unpublished manuscripts to
expose the theological implications of the concept of dominion.

Keywords: Newton, Principia, theology, antitrinitarianism, monarchianism

Introducere
In cea de a doua editie a Principiilor Matematice, publicata in 1713,? Isaac Newton

-

introduce un capitol final intitulat ,,Scolie Generala” (Scholium Generale), pe care Bernard
Cohen il considera ,,probabil cea mai faimoasa dintre toate scrierile lui Newton”.? Scolia are
rolul unei addende conclusive in care sunt subliniate anumite corolare metodologice,
teologice si de filosofie naturala, oferind astfel observatii concise referitoare la gravitatie,
miscarea planetard, spatiu, metoda bazatd pe inductie, forte active si electricitate, teme
teologice si metafizice — cum ar fi omniprezenta divind, filosofia naturald carteziand sau
pluralitatea lumilor. Aici, in probabil cele mai cunoscute fragmente ale uneia dintre cele mai
importante lucrari din istoria stiintei, Newton formuleaza binecunoscutul sdu argument
teleologic: ,,Aceasta alcatuire foarte aleasd a Soarelui, planetelor si cometelor nu a putut sa se
iveascid decat dupd planul si sub stipanirea unei Fiinte inteligente si puternice”. in
continuarea tezei creationiste, Newton evidentiaza caracterul monarhic al relatiei Dumnezeu —
lume, care, vom vedea, ii defineste si conceptia teologica: ,,Iar daca stelele fixe sunt centre ale
unor sisteme asemanatoare, toate aceste intocmiri printr-un plan asemanator se vor afla sub

Y Aceastd lucrare a fost realizatd in cadrul proiectului "Cultura romdnd si modele culturale europene: cercetare,
sincronizare, durabilitate”, cofinantat de Uniunea Europeand si Guvernul Romdaniei din Fondul Social
European prin Programul Operational Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013, contractul de
finangare nr. POSDRU/159/1.5/5/136077.

2 Principiile Matematice ale Filosofiei Naturale (Principia Mathematica Philosophiae Naturalis) apar in trei

editii latine la Londra (1687 si 1726) si Cambridge (1713), ultimele doud continind, cu mici modificari, adaosul
final. Prima editie in limba engleza a fost publicatd in 1729, la doi ani de la moartea lui Newton, in traducerea lui
Andrew Motte.

% 1.B. Cohen, Introduction to Newton’s Principia, Cambridge: Cambridge University Press, 1971, p. 241.

* 1saaco Newtono, Philosophiae naturalis principia mathematica, Cantabrigiae, 1713, p. 482: ,Elegantissima
hzacce Solis, Planetarum & Cometarum compages non nisi consilio & dominio Entis intelligentis & potentis oriri
potuit.”

1035

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

stipaniea Unuia.”

Acest enunt, desi se Incadreaza ca formulare in limitele monoteismului
crestin, a fost interpretat ca o afirmatie subversivi la adresa ideii de Trinitate.® Insa, enuntul
nu ramane in limitele clasice ale teologiei naturale, ci este elaborat in fragmentele urmatoare,
primind referinte biblice si conotatii teologice.

Acesta le stdpaneste pe toate, nu ca suflet al lumii, ci ca Domnul a toate; si datorita
stapanirii Sale este numit de obicei Domnul Dumnezeu, Pantocrator (Atottiitorul). Caci
Dumnezeu este un termen relativ si este raportat la slujitori. [ar Dumnezeirea este stapanirea
lui Dumnezeu, nu asupra propriului corp, cum gandesc cei pentru care Dumnezeu este sufletul
lumii, ci asupra slujitorilor.”

Astfel, ,stapanirea Unuia” este identificatd cu stapanirea Dumnezeului Scripturilor,
,2Dumnezeul dumnezeilor si Stapanul stdpanilor” (cf. Deuteronom 10:17); Fiinta puternica si
inteligenta care guverneaza Universul fizic este, pentru Newton, Pantocratorul Apocalipsei
sfantului Ioan (1:8), iar Dumnezeirea nu constituie natura divinitatii, ci insasi stapanirea lui
Dumnezeu asupra lumii. Cele mai recente cercetari in studiile newtoniene definesc Scolia
Generala, in primul rand, ca un adaos cu ,,incarcatura teologica” la principala lucrare de
filosofie naturald a lui Isaac Newton.? Conceptul de stapanire, asa cum este el expus in
addenda Principiilor, are un inteles teologic, este expresia stapanirii efective sau a providentei
lui Dumnezeu asupra Universului fizic, asupra istoriei omenirii si definitia esentei
perfectiunilor divine.? De aceea, notiunea de ,,stapanire” este asociatd conceptului teologic de
,,Dumnezeu al stapanirii” (Dominus Deus, dominatio Dei).

Continutul Scoliei, asadar, integreaza o noua filosofie naturala si o conceptie teologica
proprie. Referitor la Dumenzeul stdpanirii si la implicatiile sale in gandirea lui Isaac Newton,
studiile recente au sporit considerabil intelegerea dimensiunii teologice a Scoliei si, prin
aceasta, a unitatii gandirii newtoniene.’® in acest sens, depisirea barierelor cognitive dintre

® Ibidem: ,Et si Stelle fixee sint centra similium systematum; haec omnia simili consilio constructa, suberunt
Unius dominio”.

® Pentru caracterul antitrinitarian al Scoliei Generale, vezi Stephen D. Snobelen, ,,God of Gods and Lord of
Lords. The Theology of Isaac Newton’s General Scholium to the Principia”, in Osiris (2), vol. 16, ,,Science in
Theistic Contexts: Cognitive Dimensions”, 2001, pp. 169 — 208. Pentru exegeza antittrinitariand din secolul al
XVll-lea, versetele biblice care sprijina caracterul monotesit al religiilor iudaicd si crestind prin afirmarea unui
singur Dumnezeu (Deus est unus, spre exemplu Deuteronom 6:4, Marcu 12:29, Galateni 3:20) erau folosite ca
argumente pentru caracterul unipersonal al divinitatii. Unius dominio din cel de-al treilea paragraf al Scoliei se
incadreazd, dupa unii interpreti, in aceasta traditie exegetica, dar notele scripturare din addenda Principiilor, vom
vedea, au trimiteri mult mai precise.

" Newtono, Principia Mathematica (1726, p. 528), ,Hic omnia regit, non ut Anima mundi, sed ut universorum
Dominus; & propter dominium suum Dominus Deus dici solet. Nam Deus est vox relativa & ad servos refertur:
& Deitas est dominatio Dei non in corpus proprium, uti sentiunt quibus deus est anima mundi, sed in servos.”

& Snobelen, ,,The Theology of the General Scholium”, p. 170; Steffen Ducheyne, The Main Business of Natural
Philosophy, Dordrecht: Springer, 2012, pp. 236 — 253.

° Stapéanirea unei Fiinte spirituale il constituie pe Dumnezeu [...] Si dintr-o adevirati stipanire urmeazi ci
adevaratul Dumnezeu este viu, inteligent si puternic, iar din celelalte perfectiuni, ca este suprem sau intru totul
desdvarsit.” Newton, Principia, 1726, p. 528: ,,Dominatio Entis spritualis Deum constituit [...] Et ex dominatione
vera sequitur, Deum verum esse vivum, intelligentem & potentem; ex reliquis perfectionibus summum esse vel
summe perfectum.”

1% fntr-un articol publicat in 1990, James E. Force definea ,,Dumnezeul stipanirii” ca un numitor comun pentru
conceptiile teologice, stiintifice si politice ale lui Newton, argumentind In favoarea unei concordante intime intre

1036

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

diferitele demersuri intelectuale la Newton reprezintd tendinta actuald in care este
reconfiguratd opera (publicatd si nepublicatd) celebrului filosof al naturii. Asadar, ne vom
referi in expunerea noastra initial la posibilele surse teologice ale conceptului newtonian de
Dumnezeu al stapanirii, ulterior vom analiza implicatiile acestuia in teologia, filosofia
naturald si hermeneutica biblica in scrierile lui Isaac Newton.

Scolia si contemporanii: contextul polemic

In schitele de lucru ale Scoliei Generale, Newton foloseste numeroase trimiteri biblice,
la cele mai multe dintre ele renuntind pentru editia din 1713. In schimb, in Scolia din 1726
numarul acestora creste, indeosebi in notele speciale despre Dumnezeu si spatiu (Fapte 17:27-
28; loan 14:2; Deuteronom 4:39, 10:14; Psalmi 88:7,8,9; | Regi 8:27; lov 22:12,13,14;
leremia 23:23,24), ceea ce denotda incercarea autorului de a fundamenta biblic expunerea
teologica. Prin aceasta, conceptia lui Newton despre Dumnezeu se distinge de perspectivele
deiste ale vremii.** Dumnezeul Scoliei este un Dumnezeu personal (Deus meus, Deus vester,
Deus Israelis), adevarat (Et ex dominatione vera sequitur, Deum verum esse vivum,
intelligentem & potentem), Dumnezeul Vechiului si al Noului Testament (deus deorum &
dominus dominorum, Deutoronom 10:17; Psalmi 85:2-3; | Timotei 4:15; dominus deus
ravrokpazrop, | Corinteni 4:18; Apocalipsa 1:8, 16:14, 19:15; universorum dominus, Romani

acestea. Teologia lui Newton a influentat in intregime stiinta sa, la fel cum si stiinta a influentat studiul textual
riguros al teologiei sale. (Force, ,,Newton’s God of Dominion: The Unity of Newton’s Theological, Scientific,
and Political Thought” in Essays on the Context, Nature, and Influence of Isaac Newton’s Theology, ed. J. E.
Force, Richard H. Popkin, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1990, p. 78). Intr-un mod similar
argumenteazd B. J. T. Dobbs, subliniind finalitatile teologice ale intregii opere newtoniene (referindu-se, in
special, la lucrarile de filosofie naturald), de vreme ce Newton a fost motivat in studiul naturii de un deziderat
teologic, al cunoasterii tainelor actiunilor divine in creatie (Dobbs, The Janus Faces of Genius. The Role of
Alchemy in Newton’s Thought, Cambridge: Cambridge University Press, 1991, pp. 253 - 254). Richard S.
Westfall remarci o influentd religioasd, nu teologicd, asupra filosofiei naturale newtoniene. In legaturd cu
raportul teologie — stiinta, istoricul considera cd cea din urma manifestd o influentd mai mare si determind
caracterul heterodox al teologiei lui Newton (Westfall, ,,Newton’s Theological Manuscripts” in Contemporary
Newtonian Research, ed. Zev Bechler, Dordrecht: D. Reidel, 1982, pp. 139 - 140). Stephen Snobelen aduce in
discutie corespondentele metodologice ale lucrdrilor de filosofie naturald si teologie la Newton. Istoricul
canadian evidentiaza un ,,dualism epistemologic” al valorilor de ,relativ” si ,,absolut” utilizate atat in Principii,
cat si in exegeza biblica (Snobelen, ,,The Theology of the General Scholium”, pp. 202 — 207). Rob Iliffe insista
pe diferentierea disciplinard in analiza epistemologica si metodologicd, ca premisd a teoretizarii legdturilor
conceptuale dintre diferitele arii de interes la Newton (Iliffe, ,,Abstract considerations: Disciplines and the
Incoherence of Newton’s Natural Philosophy” in Studies in History and Philosophy of Science, 35 (3), 2004, p.
451). O pozitie similara este propusa de Steffen Ducheyne, The Main Business of Natural Philosophy. Isaac
Newton’s Natural-Philosophical Methodology, Dordrecht: Springer, 2012, pp. 280 — 281. Scolia Generala
ramane premisa unitatii de gandire la Isaac Newton; conceptului de Dumnezeu al stipanirii i este rezervat cel
mai mare spatiu in ambele editii ale addendei Principiilor.

1 fn urma analizei manuscrisului 16 din colectia Yahuda, Richard Westfall considera ca in perioada anilor 1690
Newton se apropie cel mai mult de teoriile deiste ale vremii, asociindu-l unui demers similar cu al lui Matthew
Tindal (adevaratul crestinism consta in religia naturala dobandita pe calea ratiunii naturale). Cf. Westfall, ,,Isaac
Newton’s Theologiae Gentilis Origines Philosophicae” in The Secular Mind: Essays Presented to Franklin L.
Baumer, ed. Warren Wagar, New York: Holmes & Meier Publishers, 1982, pp. 15 — 34. O analiza atentd a
tuturor manuscriselor care compun schitele pentru Theologiae Gentilis arata ca scopul lui Newton era realizarea
unei istorii a apostaziei religiei originare 1n antichitate, iar ipoteza deismului newtonian cade. Cf. Force, ,,The

N

Newtonians and Deism” in Essays on the Context, pp. 43 — 73.

1037

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

10:12). Caracteristica principala a acestei conceptii ramane stapanirea lui Dumnezeu asupra
intregii creatii (Imperator universalis).

Afirmatia lui Newton cd termenul ,,Dumnezeu” este un termen relativ si Dumnezeirea
reprezintd stapanirea lui Dumnezeu asupra slujitorilor a generat critici imediat dupa
publicarea Principiilor in 1713.% Clericul calvin John Edwards (1637 - 1717) publici in 1714
a treia editie a lucrarii Some brief critical remarks on Dr. Clarke’s last papers, o critica
teologica indreptatd impotriva lui Samuel Clarke si a consideratiilor aceestuia din The
Scipture-doctrine of the Trinity (1712).® In postscriptumul lucrarii sale, Edwards denunti
aproprierea unor idei teologice heterodoxe in continutul Scoliei lui Newton. Mai precis,
teologul englez 1l acuza pe presedintele Societdtii Regale de promovarea unor idei
antitrinitariene; tagdduirea publica a doctrinei trinitariene a fost considerata in afara legii in
Anglia pand in 1813 si pedepsitd cu excluderea din functiile publice. Acuzatia lui John
Edwards se baza pe evidentierea asemanarilor dintre argumentele teologice antitrinitariene si
limbajul teologic folosit de Newton in Scolia Generala. Argumentul lingvistic despre
termenul ,,Dumnezeu” ar avea ca sursd, ca in cazul lui Clarke, lucrarea teologului socinian
lohann Crell (1590 - 1633), De Deo et ejus attributis (1630). O perspectiva teologica clasica
ar considera ca termenul ,,Dumnezeu” este rezervat exclusiv Divinitdtii pentru ca face referire
la natura sa. Dintre operele lui Johann Crell stim cu sigurantd cd Newton a detinut
Comentariul la epistola apostolului Pavel cdtre Tesaloniceni (1636).* Insa, in prima scriere a
lui Crellius, De Deo et ejus attributis, ca si la Newton, acestui termen i se atribuie o valoare
relationala, el se referd la stdpanirea Divinitatii, nu la naturd: ,termenul Dumnezeu este in
principal un nume de putere si stipanire”.”® Edwards avea o vasta experineta in polemicile
anti-trinitariene, fiind unul dintre cei mai activi teologi trinitarieni in disputele doctrinare ivite
odata cu patrunderea primelor idei sociniene in Anglia. Astfel, analiza lui la fragmentele
teologice ale Scoliei este una pertinenta in multe privinte, de vreme ce anumite observatii isi
gasesc corespondente in manuscrisele nepublicate ale lui Newton. Pe langd argumentul

2 1n a doua editie a Scoliei, Newton aduce un argument lingvistic in sprijinul asertiunii sale: ,,Compatriotul
nostru Pocock deriva cuvantul Dumnezeu din cuvantul arab du (si in cazul genitiv di) care inseamna stapan. Si in
acest sens principii sunt numiti dumnezei, Psalmul 84:6 si loan 10:45. Si Moise se numeste dumnezeul fratelui
sau Aaron si dumnezeul regelui faraon (lesirea 4:16 si 7:1). Si in acelasi sens sufletele principilor morti
odinioara erau numite de popoare dumnezei, dar fals din cauza lipsei de stapanire.” (Principia, 1726, p. 528:
»Pocockus noster vocem dei deducit a voce Arabica du, (& in casu obliquo di,) qua dominum significat. Et hoc
sensu principes vocantur dii, Psalm. Ixxxiv. 6. & Joan. x. 45. Et Moses dicitur deus fratris Aaron, & deus regis
Pharaoh (Exod. iv. 16. & vii 1.) Et eodem sensu animee principum mortuorum olim a gentibus vocabantur dii,
sed falso propter defectum dominii.”).

3 Atentia asupra acestei lucrari mi-a fost atrasi de S. D. Snobelen, care in ,,The Theology of the General
Scholium”, pp. 191 — 192, relateaza despre asocierea lui Newton cu teologia sociniana. Concluzia lui Edwards
este mult mai generala, teologul calvin considerand ca afirmatiile teologice pe care le fac William Whiston,
Samuel Clarke si Isaac Newton conduc la surse antitrinitariene, In special ariane si sociniene. John Edwards,
Some brief critical remarks on Dr. Clarke’s last papers; which are his reply to Mr. Nelson, and an anonimous
writer and the author of some considerations, &c. Shewing that the doctor is as deficient in the critic art, as he is
in theology, Londra, 1714, pp. 36 — 40.

14 John Harrison, The Library of Isaac Newton, Cambridge: Cambridge University Press, 1978, p. 458.

> Edwards, Some brief critical remarks on Dr. Clarke, p. 36: ,,Dei vox Potestatis imprimis & Imperij nomen
est.” Fragmentul din Crellius, De Deo et ejus attributis din care citeazd Edwards este tradus in Snobelen, ,,The
Theology of the General Scholium”, p. 192.

1038

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

lingvistic al Scoliei si conceptul de Dumnezeu al stapanirii, Edwards identifica un alt posibil
indiciu al anti-trinitarianismului newtonian, epitetul ,,Deus summus” (Dumnezeul suprem).
Nu doar sursele sociniene amintite generau suspiciuni cu privire la conceptia teologicd din
addenda Principiilor, ci si arianismul lui William Whiston, un alt reprezentant al
newtonianismului. Prima traducere a unor fragmente din Scolia Generala este realizata de
Whiston in 1713, anexdnd celor Trei eseuri ale sale fragmentele teologice din Scolie.™
Explicatia lui Whiston nu face referire la argumente de natura doctrinard, ci subliniazd rolul
Scoliei pentru sprijinul teologiei naturale. insi, utilizarea ,,Unitatii, Suprematiei si Stapanirii”
lui Dumnezeu raportate la caracterul relativ al termenului ,Dumnezeu” si la distinctia
implicitd intre ,Dumnezeul Suprem” si ,dumnezei inferiori” poate fi interpretatd ca o
similitudine teologica a newtonienilor. ,,Dumnezeul suprem”, atat pentru socinieni, cat si
pentru ariani, implica distinctia dintre natura divind a Tatal si cea a Fiul: pentru traditia antica,
o distinctie subordinationista a naturilor divine (Fiul este inferior Tatdlui), pentru doctrina
moderna, o distinctie ontologica (Tatal este singurul Dumnezeu adevarat ca natura, Fiul — om
adevarat, nascut in mod supranatural din Fecioard). Insi, ambele traditii heterodoxe
intrebuinteaza distinctia Dumnezeu suprem — Dumnezeu inferior raportata la persoana Tatilui,
respectiv a Fiului. Pentru Edwards, Newton, la fel ca Whiston si Clarke, elaborase in Scolia
Generala o teologie nefavorabila dogmei Trinitare prin utilizarea conceptului de stapanire ca
expresie a Dumnezeirii proprie Dumnezeului suprem.'” Asemanirile dintre limbajul teologic
antitrinitarian si cel folosit de Newton in manuscrisele sale intaresc ipoteza lui John Edwards
referitoare la sursa principalului concept teologic al Scoliei. Corespondentele pot merge mai
departe, suscitand inclusiv analize de hristologie.18

Urmand analizei comparative realizata de S. D. Snobelen, pot fi identificate asemanari
intre catehismul socinian si limbajul teologic al Scoliei lui Newton. Doud editii latine ale
Catehismului Racovian (socinian sau unitarian) au fost publicate in secolul al XVII-lea.
Prima, in 1614, sub titlul Catecheses Ecclesiarum quae in Regno Poloniae, cea de a doua, in
1680. La aceasta a doua editie revizuitd a contribuit Johann Crell, teologul socinian propus de

'8 William Whiston, Three essays. I. The Council of Nice vindicated from the Athanasian heresy. I1. A collection
of ancient monuments relating to the Trinity and Incarnation, and to the history of the fourth century of the
Church. III. The liturgy of the Church of England reduc’d nearer to the primitive standard, Londra, 1713, pp. 29
-3L

17 Edwards, Some brief critical remarks on Dr. Clarke, p. 40: ,,If the Dominion be Supreme, it makes a Supreme
GOD, where this learned Knight seems to me to lay open his Heart and Mind [...]The very same which Dr.
Clarke and Mr. Whiston have publickly asserted. If I am not mistaken (and | should be loth to be so, when | am
interpreting the Words of so renowned a Writer) He lets us know here, that ’tis his Opinion, that there is a
Supreme GOD, (Summus Deus, which he mentions more than once) and he is made so by the Supremacy of his
Dominion, whilst there are other Gods that are Inferior and Subordinate, they having a lesser Dominion and
Power. Who doubts that he means God the Father, by the Supreme God, and that the Son and Holy Ghost are
implied as Inferior God’s?”

8 Un studiu excelent pentru analiza comparativa a surselor sociniene si ideilor teologice din manuscrisele
newtoniene a fost realizat de Snobelen, ,,Jsaac Newton, Socinianism, and the One Supreme God”, in Socinianism
and cultural exchange: the European dimension of Antitrinitarian and Arminian Networks, 1650-1720, ed.
Martin Mulsow, Jan Rohls. Leiden: Brill, 2005, pp. 241-293. Pentru o analiza succintd a principalelor subiecte
hristologice in manuscrisele lui Newton, vezi Maurice Wiles, Archetypal Heresy. Arianism through the
Centuries, Oxford: Clarendon Press, 1996, pp. 77 — 93.

1039

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

Snobelen ca principala sursi a limbajului teologic unitarian'® folosit de Newton in addenda
Principiilor. Pe langa Crell, pentru editia publicata in 1680 au lucrat Jonas Schlinting, Martin
Ruarus, Andrei si Benedict Wissowatius.”’ In a treia sectiune a catehismului, Despre
cunoasterea lui Dumnezeu, sunt tratate doud teme, natura lui Dumnezeu si vointa Sa.
Capitolul incepe cu intrebarea ,,Ce intelegi prin termenul Dumnezeu?”. Raspunsul socinian
seamdna cu asertiunea Scoliei: ,,Stapanul suprem al tuturor lucrurilor”. Am selectat din
capitolul referitor la natura lui Dumnezeu trei puncte doctrinare importante pentru aceasta
analiza.

S1 pe cine denumesti Suprem?

Pe Acela care, prin el insusi, are stdpanire peste toate lucrurile si este independent de
orice alta fiinta in conducerea stapanirii Sale.

In ce consta aceasti stapanire?

Intr-o dreapta si suprema autoritate de a determina orice poate alege (si nu poate alege
ceea ce in natura sa este rau si injust) privitor la noi si la toate celelalte lucruri.

Ce se poate cunoaste cad Dumnezeu este?

E stiut, si fii ferm convins, ca exista intr-adevar o Fiinta care poseda stapanire suprema
asupra tuturor lucrurilor.?!

Ca si in cazul Scoliei, in catehimsul socinian termenul ,,Dumnezeu” este echivalent
termenului ,,Stapan”. Pentru Newton, cuvantul ,,Dumenzeu” evoca in mod necesar notiunile
de ,stapanire” si ,,putere” (vezi nota 8). Astfel, Dumnezeul lui Newton este un Dumnezeu al
stapanirii, pentru ca ,,stapanirea unei Fiinte spirituale 1l contituie pe Dumnezeu”, iar ,,0 Fiinta
oricat de perfecta fara stapanire nu este Domnul Dumnezeu”. Plecand de la evidentierea
surselor sociniene pentru Dumnezeul stipanirii din Scolia Generald, s-a emis teza unei
teologii in ansamblu sociniene in cazul lui Newton sau care imprumutd multe elemente
doctrinare din teologia sociniana.?? Insd, la o analizd detaliati a manuscriselor teologice
newtoniene pot fi identificate multe elemente (in special hristologice) care infirma teza

9 Termenul ,,unitarian” nu este folosit aici in sens confesional, ci exprima caracterul unipersonal in conceperea
divinitatii.

% Una dintre lucrarile lui Andrei Wissowatius (1608 - 1678), Stimuli virtutum fraena peccatorum, publicati
post-mortem la Amsterdam in 1682, a fost tradusi si publicatd ca cea de a teia carte a Divanului lui Dimitrie
Cantemir in 1698 la Iasi. Pentru detaliile istorice, de continut si contextuale ale publicarilor Catehismului
socinian, vezi Thomas Rees, ,,Historical Introduction”, in The Racovian Catechism with Notes and Illustrations,
Translated form the Latin, traducere in limba englezd de Thoomas Rees, Londra, 1818, i — Xcii.

! The Racovian Catechism, pp. 25- 26: ,,What do you understand by the term God? The supreme Lord of all
things. And whom do you denominate Supreme? Him, who, in his own right, has dominion over all things, and
is dependent upon no other being in the administration of his government. [...] What is it to know that God is? It
is to know, and be firmly convinced, that there actually exists a being who possesses supreme dominion over all
things.” Pentru argumente in sprijinul acestui ultim enunt, traducatorul recomanda consultarea lucrarii lui
Crellius, De Deo et ejus Attributis., aceeasi la care ficea referire cu mai bine de un secol inainte John Edwards in
comentariul realizat fragmentelor teologiece ale Scoliei.

%2 Herbert MacLauchlan, , Introduction”, in Sir Isaac Newton, Theological Mansucripts, MacLauclhan (ed),
Liverpool: Liverpool University Press, 1950. Maurice Wiles, Archetypal Heresy. Arianism through the
Centuries, Oxford: Clarendon Press, 1996, pp. 77 — 93. Snobelen, ,,The Theology of the General Scholium”.
Idem, ,,Isaac Newton, Socinianism”. Ducheyne, The Main Business, pp. 235 — 283.

1040

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

sociniand, dintre care enumerdm atotcunoasterea lui Dumnezeu, pre-existenta lui Hristos si
teoria efectului rascumparator al jertfei hristice.

Newton, Clarke si Whiston

Asemanari mult mai relevante teologic pot fi identificate intre Scolia lui Newton si
lucrarile teologice din aceeasi perioadd ale lui Samuel Clarke. Daca teologul calvin John
Edwards compara Scolia cu Invdtdtura Scripturii despre Trinitate (1712), corespondente
substantiale pot fi sesizate si in alte scrieri ale teologului englez. Acelasi concept al stapanirii
fundamenteaza natura suprema a lui Dumenzeu in raport cu oamenii si cu intreaga creatie.
Daca Newton afirma ca ,stdpanirea unei Fiinte spirituale il constituie pe Dumnezeu”,
discipolul sdu confirma ca ,,numai stdpanirea este cea care il face pe Dumnezeu sa fie
Dumnezeu pentru noi; si, de aceea, Scriptura foloseste atdt de des cuvantul mavtokpdtmp,
Stapan peste toate, ca echivalent pentru titlul de Dumnezeu.”? Pentru Clarke, ,,Dumnezeu”
este un termen relational, care denota stdpanire, fard a indica nimic referitor la substanta
Divinitatii.

[...] cuvantul Dumnezeu in Scriptura este, intr-adevar, un cuvant relational de Putere,
semnificand Stapdnirea, Demnitatea, sau Guvernarea personala. Este evident de aici ca in
acelasi mod in care spunem Stapdnul meu, Tatal meu, Regele meu, Scriptura ne invata sa
spunem la fel Dumnezeul meu, Dumnezeul lui Israel, si altele asemenea. In schimb, pe de alta
parte, nu putem spune Natura mea Divind, Natura Divind a lui Israel si tot asa.?*

Pentru Clarke si Newton caracterul functionalist al limbajului Scripturii determina atat
caracterul personal al Divinitatii, cat si dimensiunea monarhicd a raportului Dumnezeu —
lume. Similitudinile dintre Clarke si Newton sunt mult mai substantiale. Conceperea unitatii
dintre Tatdl si Fiul este fundamentatd pe stdpanirea comund asupra lumii. Altfel spus, nu
unitatea naturii divine sau caracterul ipostasurilor divine determina unitatea dumnezeirii, ci
stipanirea asupra aceleiasi monarhii. In lucrarea din 1712 Clarke expunea unitatea dintre
Tatal si Fiul ca o unitate a stdpanirii.

Motivul pentru care Scriptura, desi il numeste pe Tatal Dumnezeu, si, de asemenea, il
numeste si pe Fiul Dumnezeu, dar in acelasi timp declard mereu ca nu exista decat un singur
Dumnezeu; se explica prin faptul ca in Monarhia Universului existd o singura Autoritate,
originara in Tatal, derivata in Fiul: Puterea Fiului, nefiind o alta Putere opusa aceleia a
Tatalui, nici Alta Putere in acord cu cea a Tatdlui; ci insasi Puterea si Autoritatea Tatalui,

A ~ - e . - . . - . 25
impartasita, manifestata si exercitata de Fiul.

2 Clarke, Dr. Clarke’s Answer to the Remarks of the Author of, Some Considerations concerning the Trinity,
and the Ways of Managing That Controversy, in Works, vol 4, p. 355: ,,Tis Dominion only, that makes God to be
God to us; and therefore the Scripture so frequently uses the word mavtokpdrtmp, Supreme over all, as equivalent
to the Title, God.”

 |bidem, p. 352: ,,That the Word God in Scripture, is indeed always a relative Word of Office, signifying
personal Dominion, Dignity, or Government; is evident from hence; that in like manner as we say, My Master,
My Father, My King, and the like; so the Scripture teaches us to say also, MY God, The God of Israel, and the
like: Whereas on the other Side we cannot say, My Divine Nature, the Divine Nature of Israel, or the like.”

% Clarke, The Scripture-Doctrine of the Trinity. In Three Parts. Wherein All the ,, Texts” in the New Testament
relating to that Doctrine, and the Principal Passages in the Liturgy of the Church of England, are collected,
compare, and explained, Londra, 1712, pp. 332 — 3: ,,The reason why the Scripture, thought it stiles the Father
God, and also stiles the Son God, yet at the same time always declares there is but One God; is because in the

1041

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

Pe langd Dumnezeul stapanirii din Scolia Generala sau definirea dumnezeirii ca
stapanire asupra lumii, mansucrisele nepublicate ale lui Newton ofera locuri paralele clare
pentru enuntul lui Clarke. Intr-un manuscris redactat dupi 1710 in care trateazi despre
controversele doctrinare din primele veacuri crestine, Newton afirma ,,ca Tatal si Fiul sunt
numiti Dumnezeu [...] se refera doar la stapanirea lui Dumnezeu pentru a ne deprinde
supunerea.”?® Intr-un alt fragment al aceluiasi mansucris, unitatea dintre Tatal si Fiul este
descrisa exclusiv ca o unitate a stapanirii, in termeni proprii unui limbaj monarhic.

[...] Fiul, primind toate lucrurile de la Tatal, fiindu-i supus, indeplinindu-i vointa, stand
pe tronul lui si numindu-1 Dumnezeul lui, astfel incat exista un singur Dumnezeu; cu Tatal ca
Rege si Viceregele sau sunt doar un rege. Pentru ca termenul Dumnezeu se referd la
stapanirea sa.?’

Pentru Clarke si Newton, dumnezeirea consta in stdpanirea lui Dumnezeu asupra
universului, nu Intr-o calitate intrinseca a naturii divine. La fel, dumnezeirea lui Hristos este
predicata prin puterea primitd de la Tatal de a stdpani asupra lumii. Astfel, dumnezeirea (atat
pentru Tatal, cat si pentru Fiul) este conceptualizata prin recursul la raportul monarhic dintre
Dumnezeu si lume. Tatal, fiind sursa dumnezeirii Fiului, este singur Pantocratorul despre care
vorbesc Scripturile. In acest sens, interpretarile termenului ,,Dumnezeu” din Doctrina-
Scripturii si Scolia Generald sunt consonante unei conceptii teologice antitrinitariene.?
Astfel, ambele lucrari au suscitat polemici de naturd doctrinard, precum si suspiciuni cu
privire la autenticitatea addendei Principiilor. William Stephens avertiza asupra pericolului pe
care il poate avea lucrarea lui Samuel Clarke pentru unitatea Bisericii Anglicane, asociind
ideile teologice din Doctrina-Scripturii curentelor heterodoxe din istoria Bisericii. Intr-0
predica intitulata Persoanele divine: un Dumnezeu printr-o unitate de natura, erau vizate
anumite afirmatii ale lui Clarke.

In aceasta afirmatie, unitatea Dumnezeirii este limpede determinata printr-0 unitate nu
de Natura si Esenta, ci de Stapdnire si Autoritate. Si, daca aceasta este Doctrina Scripturii,
cum doreste sd ne convingd autorul, Mantuitorul nostru nu este altminteri Dumnezeu decét in
masura in care Tatil sdu a dorit sa il adopte cu sine in Stapanirea Universului.”®

Monarchy of the Universe, there is One Authority, original in the Father, derivative in the Son: The Power of the
Son being, not Another Power opposite to That of the Father, nor Another Power co-ordinate to That of the
Father; but it self The Power and the Authority of the Father, communicated to, manifested in, and exercised by
the Son.”

% Newton, Yahuda MS 15.5, 98" »father and son be called God [...] it relates only to God’s dominion to teach
us obedience.”

" Newton, Yahuda MS 15.7, 154", the Son receiving all things from the father, being subject to him, executing
his will , sitting in his throne & calling him his God, & so is but one God with the ffather as a king & his viceroy
are but one king. ffor the word God relates [...] to his dominion.”

%8 Clarke, Scripture-Doctrine, p. 244 — 245: _the Scripture, when it mentions the One God, or the Only God,
always means the Supreme Person of the Father.”

% Stephens, The Divine Persons One God by an Unity of Nature: Or, That Our Saviour is One God with his
Father, by an Eternal Generation from his Substance, Asserted from Scripture, and the Ante-Nicene Fathers,
Oxford, 1722, p. 4, citat in Force, ,,Newton’s God of Dominion”, p. 97: ,In this Priposition, the Unity of the
Godhead is plainly resolv’d into an Unity, not of Nature and Essence, but of Dominion and Authority: And, if
this be the Scripture-Doctrine, as this Author would perswade us, Our Savour is no otherwise God, than as his
Father has been pleas’d to associate him with Himself in the Government of the Universe.”

1042

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

O prezentare a unitdtii dumnezeirii in acesti termeni, considerd Stephens, nu este
nimic altceva decat o disimulare a unor conceptii teologice antitrinitariene, in ciuda atribuirii
titlului de ,,.Dumnezeu” Fiului. De aceea, opera newtonianului Clarke s-ar inscrie 1n
genealogia ereziilor ariana si sociniand.*® Asemindrile dintre Doctrina-Scriputrii si Scolia
Generala au generat, de asemenea, intrebari referitoare la autorul addendei Principiilor. Pe
una dintre copiile celei de a treia editii a Principiilor citite la Trinity College (dupa 1726) este
scris urmdtorul comentariu: ,,Nu pot stabili cu precizie dacd aceasta a apartinut initial
cavalerului Isaac Newton sau a fost adaugatd (cu permisiune) de o altd mana care a facut
corectiile acestei editii a lucrdrilor sale (pentru cad pasajul nu apare in prima editie). Pare a fi
conceputa sa ofere continuitate planului doctorului Clark. Acel domn il face pe Domnul
Dumnezeu si fie numai un termen relativ.”** Un membru al Trinity College, cel mai probabil
John Paine, sugera ca Newton a acceptat ca, in sprijinul teologiei si al teologiei naturale,
Principiile sale sa fie incheiate cu un scurt text realizat de discipolul sau, Samuel Clarke. O
ipoteza ca aceasta poate fi usor respinsd dacd sunt consultate atit corespondenta lui Newton
din primele luni ale anului 1713 (cand ii expune lui Roger Cotes motivele pentru care a decis
sa adauge Scolia), cat si manuscrisele sale nepublicate (deopotriva, schitele Scoliei, unde se
poate verifica materialul olograf, si scrierile teologice, In care sunt detaliate multe din
afirmatiile Scoliei).

Isaac Newton a fost asociat si cu un alt discipol in materie de conceptie teologica.
William Whiston a editat Cronologia regatelor antice dupa moartea lui Newton, a fost primul
care a tradus si publicat fragmente din Scholium Generale (1713 in Trei eseuri, apoi 1717 si
1725 in Principiile astronomice ale religiei, 1728 si 1729 in Corolarii*?), iar la un an dupa
moartea lui Newton marturisea ca fostul presedinte al Societdtii Regale a fost cel care l-a
influentat cel mai mult in studiul si interpretarea Scripturii. Mai mult, Isaac Newton ar fi fost
cel care l-a ajutat sa identifice crestinismul originar in forma arianismului antic.®® Acesta este
motivul pentru care multi istorici contemporani considera cd sursa Dumnezeului stapanirii din
Scolie se regdseste 1n arianismul secret al conceptiei sale teologice. Este cazul lui Richard
Westfall, autorul principalei biografii a lui Newton. Discutand relatia dintre teologie si stiinta
la Newton, Westfall considera ca putem identifica sursa Dumnezeului stapanirii din Scolie in
conceptia ariand expusd in manuscrisele teologice private.** Aceeasi teza este sustinutd de
James E. Force, care specifici ratiuni hristologice in conceperea Dumnezeului Scoliei.®
Astfel, s-ar explica de ce Hristos nu este mentionat in addenda Principiilor si, in acelasi timp,

% 1bidem, p. 5.

3! Stewart, ,,Seeing through the Scholium: Religion and Reading Newton in the Eighteenth Century”, in History
of Sceince, XXXIV, 1996, p. 134: ,,Whether this was originally Sir Isaac Newton’s Own, or was added (with
Allowance) by another Hand that had y* Correction of this Edition of his Works (for the passage is not in the
first) I will not determine: It seems design’d to give Countenance to Dr. Clarke’s Scehme. That Gentleman
makes the Lord God to be only a Relative Term.”

%2 Lucrarea cu titlul complet Sir Isaac Newton’s corollaries from his philosophy and chronology, in his own
words apare initial la Londra in 1728, continea extrase teologice din Opticks (Queries), Scolia Generald, prefata
lui Roger Cotes la a doua editie a Principiilor si The Chronolgyof ancient Kingdoms Amended. Motivele care I-
au determinat sa realizeze aceasta lucrare le-a expus in Memoriile din 1749.

% Whiston, A Collection of Authentic Records, Londra, 1728, volumul 2, p. 1077.

% Westfall, ,,Newton’s Theological Manuscripts”, p. 139.

35 Force, ,,Newton’s God of Dominion”, p. 80.

1043

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

care ar fi miza formulei ,,Dumnezeul suprem”. Pentru Scott Mandelbrote, arianismul lui
Newton, desi este sursa Dumnezeului stdpanirii din Scolie, este mai degrabda o eticheta
generald a conceptiilor antitrinitariene pentru secolele XVII — XVIII, mai putin un sistem
teologic in care ideile lui Newton s-ar incadra pe deplin.*® In acest sens, unele dintre
principalele articole doctrinare enuntate de Whiston nu isi gasesc intru totul ecoul in Scolie
sau in manuscrisele teologice ale lui Newton. Dupa condamnarea din 1709 pentru promovarea
unei doctrine antitrinitariene, Whiston publica o sinteza a pozitiei sale teologice, fapt pentru
care a fost considerat de unii cercetatori contemporani un ,,newtonian onest”.*’
(1) Unul si singurul Dumnezeu suprem al crestinilor este numai Dumnezeu Tatal.
(2) Cinstirea suprema originara i se cuvine numai Tatalui.
(3) Fiul este inferior si subordonat Tatalui.
(4) Fiul nu este in mod atoatecunocator precum Tatal.
(5) Duhul Sfant este inferior si subordonat atat Tatalui, cat si Fiului.
(6) Duhul Sfant nu a fost niciodata numit direct Dumnezeu sau Stapan de primii crestini;
nici nu a fost invocat vreodata de ei.
(7) Fiul a fost nascut sau creat de Tatal doar inainte de lume.
Textul lui Whiston evidentiaza caracterul subordinationist al relatiilor intratrinitare,
dar, desi identifica pe ,,Dumnezeul suprem” cu Tatal biblic, se distinge de limbajul teologic
folosit de Newton atét in Scolie, cat si In mansucrise.

38

Conceptul de stipanire in manuscrisele nepublicate

Scolia Generala nu este prima referintd a lui Newton in care acordd o valoare
relationald termenului ,,Dumnezeu”. Intr-un manuscris de istorie bisericeascd datat in jurul
anului 1710, filosoful naturii afirma cad ,,Dumnezeu este un cuvant relativ si are acelasi inteles
ca Stapan si Rege, dar intr-un grad mai inalt”.*® In fragmentele acestui manuscris, dominion
este folosit frecvent in conexiune cu doctrinele din antichitatea crestind. Astfel, incercarea de
a analiza sursele principiului stdpanirii in teologia lui Newton pesupune identificarea
analogiilor teologice cu perioada crestinismului primar in scrierile sale de istorie bisericeasca .
In acest caz, conceptul de Dumnezeu al stapanirii isi gaseste sursa in caracterul monarhic al
limbajului Scripturii (pe care Newton il considerd adecvat pentru interpretarea textelor
biblice) si in conceperea monarhianista a unitdtii dintre Tatdl si Fiul (pe care Newton o
considerd forma originard a unitatii dumnezeirii in crestinisum primar). Asadar, in scrierile

% Mandelbrote, ,,Isaac Newton and Thomas Burnet: Biblical Criticism and the Crisis of ate Seventeenth-Century
England”, in The Books of Nature and Scripture: Recent Essays on Natural Philosophy, Theology, and Biblical
Criticism in the Netherlands of Spinoza’s Time and the British Isles of Newton’s Time, J. E. Force, R. H. Popkin
(ed), Dordrecht: Kluver Academic Publishers, 1994, pp. 149 — 177.

37 Cf. Force, William Whiston: Honest Newtonian, Cambridge: Cambridge University Press, 2002.

%8 Whiston, An Historical Preface to Primitive Christianity reviv’'d, Londra, 1711, p. 72: (1) That the One and
Only Supreme God of the Christians is no other than God the Father. (2) That the Original Supreme Worship is
due only to him. (3) That the Son is Inferiour, as well as Subordinate to the Father. (4) That he is not equally
Omniscient with him. (5) That the Holy Ghost is Inferiour as well as Subordinate to both the Father and the Son.
(6) That he was never expressly called God or Lord by the first Christians; nor was ever Invocated by them. (7)
That the Son was begotten or created by the Father only before the World; whatever secret Eternity he had before
his Generation or Creation.”

% Yahuda MS 15.5, f. 98" ., The word God is relative & signifies the same thing with Lord & King, but in a
higher degree.”

1044

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

teologice ale celebrului filosof al naturii se observa tendinta unei abordari monarhianiste care
explica atat caracterul antitrinitarian, pe seama caruia, de obicei, a fost asociat anumitor
traditii antitrinitariene din secolul al XVII-lea, cat si particularitatile teologice care il
diferentiaza de traditiile antitrinitariene ale epocii sale.“’ Interesul pentru antichitatea crestina,
care In secolul al XVII-lea englez a jucat un rol esential in construirea identitatii
confesionale,*! explicd atentia pe care Newton o acorda parintilor ante-niceeni,*? in special in
scrierile post 1700. Limbajul manuscriselor teologice este de cele mai multe ori stereotipic si
abunda 1n compilatii sau parafrazari de versete biblice, pentru ca ,toate vechile erezii rezida in
deductii, adevarata credintd era in text”.*® Pe de o parte, schitele tratatelor de istorie
bisericeasca sugereazad identificarea formei originare a credintei crestine inainte de disputa
ariand. Pe de altd parte, disputele teologice din secolul al patrulea se caracterizeaza prin
coruperea limbajului teologic fidel Scripturii prin ,,deductii metafizice”. Prin acestea Newton
intelege conceptele originate in sistemele filosofice si religiile pagane.

Teologia metafizicd a lui Orfeu, Platon si alti filosofi pagani a inceput sa se
raspandeasca in biserici, in mod vadit, inainte de sfarsitul celui de al doilea secol, si a
contaminat nu doar pe aceia care s-au separat de ea [Bisericd] si au devenit eretici de seama,
ci s pe multi altii care nu s-au separat, si care s-au strecurat in mod particular in Bisericile
Antiohiei, Romei si in scoala de la Alexandria. Din acest motiv nu trebuie sa ne miram daca a
continuat sa se raspandeasca si sd predomine in secolul al patrulea.**

Newton stabileste in analiza sa teologica si istoricd un important criteriu metodologic,
incompatibilitatea dintre teologie si metafizici.*® Denaturarea invatiturii crestine originare ar
fi fost cauzatd de intruziunile ideilor filosofice, gnostice si cabaliste, si prin acceptarea
imprudentd a invatatilor necrestini.

0" Abordare teologicd monarhianistd nu reprezintd aici teologia monarhianista ca atare, cunoscuti in istoria
bisericeasca. In primul rand, in cazul epocii lui Newton ar fi un anacronism. De reguld, conceptiile
monarhiansite sunt impartite de istorici In doud categorii: dinamice (adoptianiste, In unele cazuri) si modaliste,
conform carora este imposibil ca Dumnezeu sa fie conceput separat de monarhia (creatia sau stipanirea) Sa. Spre
deosebire de socinieni, monarhianistii nu tdgidduiau preexistenta lui Hristos; spre deosebire de trinitarieni si
ariani, nu postulau o Treime divind, nici macar una conceputd in termeni subordinationisti. Aici, sintagma
abordare monarhianista” este folositd pentru a desemna o pozitie doctrinard non-trinitariana, care subliniaza
unitatea lui Dumnezeu dintr-o perspectiva unipersonald, definitd, in primul rand, de caracterul monarhic (pévog
si Gpymv = un singur conducitor) prin care este conceput raportul Dumnezeu — lume: Dumnezeu, ca Monarh al
universului.

1 Jean-Louis Quantin, The Church of England and Christian Antiquity: The Construction of a Confessional
Identity in the 17" Century. Oxford: Oxford University Press, 2009, pp. 22 — 23.

%2 Scott Mandelbrote, “Than this nothing can be plainer: Isaac Newton reads the Fathers.” In Die Patristik in der
Friihen Neuzeit, edited by Giinter Frank, Thomas Leinkauf, Markus Wriedt. Stuttgart — Bad Constant:
Frommann-Holzboog, 2006, pp. 271 — 297.

3 Newton, Yahuda MS 15.1, f. 11": _all the old Heresies lay in deductions, the true faith was in the text.”

* Sotheby Lot MS 255.2, f. 2": | the metaphysical Theology of Orpheus Plato & other heathen Philosophers
began to spread \manifestly/ in the churches before the end of the second century, & infected not only those who
separated from her & became hereticks of note, but also many others who did not separate, & particularly that it
insinuated it self into the Churches of Antioch & Rome & the scool at Alexandria. And therefore we need not
wonder if it still got grownd in the third century & prevailed in the fourth.”

** fntr-un mod similar, in scrierile de filosofie naturali poate sesizati incompatibilitatea acesteia cu metafizica.

1045

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

[Multi] scriitori ai primelor perioade nu trebuie considerati ca provenind prin traditie
de la apostoli, ci, fiind primiti In Bisericd in mod imprudent, de la teologia paganilor sau
cabalistilor, in care oameni eruditi se intdmplase sa fie educati si instruiti Inainte de a deveni
crestini, sau de la teologia ereticilor, care, prin trimisii lor, au incercat si corupa Biserica.*°

Consecinta amestecului Invataturii biblice cu filosofia anticd a fost denaturarea
crestinismului primar. Acest fenomen a generat controverse succesive in interiorul Bisericii
care au culminat cu disputa dintre Atanasie si Arie din prima jumadtate a secolului al patrulea.
Cei doi alexandrini au propus un limbaj teologic in care speculatia si conceptele inovative ar
fi alterat forma si continutul invataturii pastrate prin traditie apostolica.

Grecii, pentru a-si apara Biserica de aceste inovatii si rataciri metafizice, si pentru a
pune capat conflictelor ivite, au anatematizat limbajul straniu al lui Arie in cateva sinoade ale
lor; si, de indata ce le-a fost cu putintd, au revocat limajul straniu al omousienilor, si au
hotarat ca trebuie si rimana fideli limbajului Scripturii.*’

Reconstructia conceptiei newtoniene despre dumnezeire are ca punct de pornire
ipoteza avansata mai sus, ca adevarurile simple ale crestinismului timpuriu au fost corupte cu
distinctii si abstractiuni metafizice proprii filosofiei antice si curentelor gnostice. Analizand
lipsa consensului referitor la persoana Logosului in Biserica primara, Newton afirma ca ,,prin
aceste exemple se arata ca platonismul a Inceput sa se raspandeasca destul de mult in Biserici
inainte de sfarsitul secolului al doilea. Asadar, nu trebuie sd ne mirdm ca a triumfat in secolul
al patrulea.”48 Mai mult, ,limbajul neobisnuit” pe care l-au introdus Atanasie si Arie a fost
dezaprobat de majoritatea teologilor vremii pentru abuzul de categorii metafizice si considerat
impropriu doctrinei Bisericii si inadecvat limbajului biblic. O astfel de atitudine nu a fost
lipsita de consecinte in privinta definirii unitatii divine intre Tatdl si Fiul, o unitate consacrata
in Biserica primelor veacuri ca o unitate a stapanirii, de altfel, o unitate monarhica.

Arie si Atanasie, ambii, au consternat Biserica cu opiniilor lor metafizice si si-au
exprimat opiniile intr-un limaj nou, negarantat de Scripturad. [...] Bisericile grecesti au respins
orice teologie metafizica, atat a lui Arie, cat si a omousienilor si au conceput pe Tatal si pe
Fiul ca pe un singur Dumnezeu printr-o unitate monarhic, o unitate a stipanirii.*°

Newton confirmd aici criteriul monarhianist al unitatii dumnezeirii, principiul
stapanirii. Tatal si Fiul sunt divini pentru ca stapanesc impreuna peste acelasi dominion.

“® Yahuda MS 15.2, f. 38" (ff. 28", 32", 42"): , [Many] writers of the first ages is to be looked upon as not derived
from the Apostles by tradition but unwarily brought into the Church from the Theology of the heathens or
Cabbalists in w*" learned men happened to be \educated &/ instructed before they became Christians, or from the
Theology of the hereticks who by their emissaries endeavoured to corrupt the Church.”

*" Yahuda MS 15.7, f. 154".:  The Greek|s| to preserve the Church from these innovations & metaphysical
perplexitys & put an end to the troubles occasioned by them anathematized the \novel/ language of Arius in
several of their Councils, & so soon as they were able repealed the novel language of the homousians, &
contended that the language of the scripture was to be adhered unto.”

8 Yahuda MS 155, f 87" , by these instances it is manifest that Pla\to/nism began to spread much in the
Churches before y° end of y* second century. And therefore we need not wonder if it prevailed in y® fourth.”

“ Yahuda MS 15.7, f. 154" , Arius & Athanasius had both of them perplexed the Church with metaphysical
opinions & expressed their opinions in novel language not warranted by scripture. [...] the Greek Churches
rejected all metaphysical divinity as well that of Arius as that of the Homousians & made the father & son one
God by a Monarchical unity, an unity of Dominion.”

1046

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

Trinitarianismul atanasian sau conceptul de trias la Arie deformeaza intelegerea traditionald a
unitatii dintre Tatal si Fiul, in acelasi timp alterand esenta monoteismului crestin.

Concluzii

Pe seama fragmentelor teologice din Scolia Generala (1713, 1726) s-au lansat diferite
ipoteze, dupa cum am vazut, referitoare la conceptia despre Dumnezeu care ar sta in spatele
Principiilor Matematice. Cele mai utile surse si explicatii le gasim in manuscrisele
nepublicate de Isaac Newton, cu precadere mansucrise teologice si de istorie bisericeasca.
Dumnezeul stapdnirii din addenda Principiilor poate fi asociat antitrinitarianismului de secol
XVII in masura in care Newton recurge la autori din aceastd perioadd, dar particularitatile
conceptiei sale si lipsa unor teologi contemporani normativi conduc cdtre o asociere cu
doctrinele crestinismului primar. Despre conceptia monarhianistad a unitatii dintre Tatal si Fiul
in crestinismul primar, Newton afirma ca ,Biserica universald, in perioada primelor doua
secole, a conceput unitatea Dumnezeirii monarhic si a stdruit impotriva unei unitati
metafizice.”*® In acord cu interpretarea limbajului scripturar ca limbaj monarhic, conceptul de
Dumnezeu al stapdnirii, prezent in Scolia Generald, devine marca antitrinitarianismului
newtonian. Universul fizic se afld ,,sub stapanirea unei singure Fiinte”, care guverneaza ,,nu
ca suflet al lumii” (aluzie la teosofiile antice), ci ca ,,Domnul a toate, Pantocrator”; iar
dumnezeirea reprezintd insasi ,stdpanirea lui Dumnezeu”. ,,Domnul domnilor si Stapanul
stapanilor” (cf. Deuteronom 10:17) mentionat de Newton in concluzia Principiilor din 1713 si
1726 este definit in manuscrisele private ca Creator si Proniator al universului si identificat cu

Dumnezeul biblic, ,,Dumnezeul patriarhilor, evreilor si crestinilor”.>*

BIBLIOGRAFIE

Surse primare:

Clarke, Samuel, The Works of Samuel Clarke, 4 volume, Londra, 1738.

Edwards, John, Some brief critical remarks on Dr. Clarke’s last papers; which are his
reply to Mr. Nelson, and an anonimous writer and the author of some considerations, &c.
Shewing that the doctor is as deficient in the critic art, as he is in theology, Londra, 1714.

Newton, Isaac, MS Keynes 3, ,Irenicum, or Ecclesiastical Polity tending to Peace”,
aprox. 1710, disponibil la
http://www.newtonproject.sussex.ac.uk/catalogue/record/ THEMO0O0003, accesat la 23.07.2015.

Idem, MS Sotheby Lot 255, ,,Fragments on miscellaneous theological subjects”, 1710
— 1720, disponibil la http://www.newtonproject.sussex.ac.uk/catalogue/record/ THEMO00127,
accesat la 23.07.2015.

Idem, MS Yahuda 15, ,,Drafts on the Hisotry of the Church”, National Library of
Israel, aprox. 1710, disponibil la
http://www.newtonproject.sussex.ac.uk/catalogue/record/ THEMO00058, accesat la 23.07.2015.

Idem, Theological Mansucripts, editor Herbert MacLauclhan, Liverpool: Liverpool
University Press, 1950.

% Yahuda MS 15.3, f. 45" | The Church catholick during the two first Centuries accounted the unity of the Deity
monarchical, & were zealous against a metaphysical unity.”
*! Newton, Keynes MS 3, p. 46.

1047

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

Newtono, Isaaco, Philosophiae naturalis principia mathematica, Cambridge, 1713 si
editia a treia, Londra, 1726.

The Racovian Catechism with Notes and Illustrations, Translated form the Latin,
traducere in limba engleza de Thoomas Rees, Londra, 1818.

Whiston, William, Primitive Christianity Reviv'd, vol. 1, Londra, 1711.

Idem, Three essays. I. The Council of Nice vindicated from the Athanasian heresy. II.
A collection of ancient monuments relating to the Trinity and Incarnation, and to the history
of the fourth century of the Church. Ill. The liturgy of the Church of England reduc’d nearer
to the primitive standard, Londra, 1713.

Idem, A Collection of Authentic Records, 2 volume, Londra, 1727 — 1728.

Surse secundare:

Cohen, I1.Bernard, Introduction to Newton’s Principia, Cambridge: Cambridge
University Press, 1971.

Dobbs, B.J.T., The Janus Faces of Genius. The Role of Alchemy in Newton 's Thought,
Cambridge: Cambridge University Press, 1991.

Ducheyne, Steffen, The Main Business of Natural Philosophy, Dordrecht: Springer,

2012.

[liffe, Rob, ,,Abstract considerations: Disciplines and the Incoherence of Newton’s
Natural Philosophy” in Studies in History and Philosophy of Science, 35 (3), 2004, pp. 427 —
454,

Force, James E., ,,The Newtonians and Deism” in Essays on the Context, Nature, and
Influence of Isaac Newton ’s Theology, ed. J. E. Force, Richard H. Popkin, Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers, 1990, pp. 43 — 74.

Idem, ,,Newton’s God of Dominion: The Unity of Newton’s Theological, Scientific,
and Political Thought” in Essays on the Context, Nature, and Influence of Isaac Newton’s
Theology, ed. J. E. Force, Richard H. Popkin, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1990,
pp. 75— 102.

Idem, William Whiston: Honest Newtonian, Cambridge: Cambridge University Press,
2002.

Harrison, John, The Library of Isaac Newton, Cambridge: Cambridge University
Press, 1978.

Mandelbrote, Scott, ,Isaac Newton and Thomas Burnet: Biblical Criticism and the
Crisis of ate Seventeenth-Century England”, in The Books of Nature and Scripture: Recent
Essays on Natural Philosophy, Theology, and Biblical Criticism in the Netherlands of
Spinoza’s Time and the British Isles of Newton’s Time, J. E. Force, R. H. Popkin (ed),
Dordrecht: Kluver Academic Publishers, 1994, pp. 149 — 177.

Idem, “Than this nothing can be plainer: Isaac Newton reads the Fathers.” In Die
Patristik In Der Friihen Neuzeit, edited by Giinter Frank, Thomas Leinkauf, Markus Wriedt.
Stuttgart — Bad Constant: Frommann-Holzboog, 2006, pp. 271 — 297.

Quantin, Jean-Louis, The Church of England and Christian Antiquity: The
Construction of a Confessional Identity in the 17" Century. Oxford: Oxford University Press,

2009.

1048

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015

Snobelen, Stephen David, ,,God of Gods and Lord of Lords. The Theology of Isaac
Newton’s General Scholium to the Principia”, in Osiris (2), vol. 16, ,,Science in Theistic
Contexts: Cognitive Dimensions”, 2001, pp. 169 — 208.

Idem, ,Isaac Newton, Socinianism, and the One Supreme God”, in Socinianism and
cultural exchange: the European dimension of Antitrinitarian and Arminian Networks, 1650-
1720, ed. Martin Mulsow, Jan Rohls. Leiden: Brill, 2005, pp. 241-293.

Stewart, Larry, ,,Seeing through the Scholium: Religion and Reading Newton in the
Eighteenth Century”, in History of Sceince, XXXIV, 1996, pp. 123 — 165.

Westfall, Richard S., ,,Isaac Newton’s Theologiae Gentilis Origines Philosophicae” in
The Secular Mind: Essays Presented to Franklin L. Baumer, ed. Warren Wagar, New York:
Holmes & Meier Publishers, 1982, pp. 15 — 34.

Idem, ,,Newton’s Theological Manuscripts” in Contemporary Newtonian Research,
ed. Zev Bechler, Dordrecht: D. Reidel, 1982, pp. 129 — 143.

Wiles, Maurice, Archetypal Heresy: Arianism through the Centuries, Oxford:
Clarendon Press, 1996.

1049

BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)


http://www.tcpdf.org

