
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 

1035 

 

THE THEOLOGY OF THEPRINCIPIA: THE SOURCES OF THE CONCEPT OF 
DOMINION IN ISAAC NEWTON'S GENERAL SCHOLIUM1 

 
Remus Gabriel MANOILĂ 

University of Bucharest 
 

 

Abstract: In this paper I analyse the sources of the concept of dominion in Isaac Newtonřs 

addenda to Principia. To this purpose, I discuss the most important theological debates on the 

General Scholium from the beginning of the seventeenth century. Subsequently, I make a 

comparison between Newtonřs text and relevant fragments from two prominent Newtonians, 

Samuel Clarke and William Whiston. Lastly, I examine Newtonřs unpublished manuscripts to 

expose the theological implications of the concept of dominion. 

 

Keywords: Newton, Principia, theology, antitrinitarianism, monarchianism 

 

 

Introducere  

În cea de a doua ediție a Principiilor Matematice, publicată în 1713,
2
 Isaac Newton 

introduce un capitol final intitulat „Scolie Generalăŗ (Scholium Generale), pe care Bernard 

Cohen îl consideră „probabil cea mai faimoasă dintre toate scrierile lui Newtonŗ.
3
 Scolia are 

rolul unei addende conclusive în care sunt subliniate anumite corolare metodologice, 

teologice și de filosofie naturală, oferind astfel observații concise referitoare la gravitație, 

mișcarea planetară, spațiu, metoda bazată pe inducție, forțe active și electricitate, teme 

teologice și metafizice Ŕ cum ar fi omniprezența divină, filosofia naturală carteziană sau 

pluralitatea lumilor. Aici, în probabil cele mai cunoscute fragmente ale uneia dintre cele mai 

importante lucrări din istoria științei, Newton formulează binecunoscutul său argument 

teleologic: „Această alcătuire foarte aleasă a Soarelui, planetelor și cometelor nu a putut să se 

ivească decât după planul și sub stăpânirea unei Ființe inteligente și puterniceŗ.
4
 În 

continuarea tezei creaționiste, Newton evidențiază caracterul monarhic al relației Dumnezeu Ŕ 

lume, care, vom vedea, îi definește și concepția teologică: „Iar dacă stelele fixe sunt centre ale 

unor sisteme asemănătoare, toate aceste întocmiri printr-un plan asemănător se vor afla sub 

                                                
1 Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului "Cultura română şi modele culturale europene: cercetare, 

sincronizare, durabilitate", cofinanţat de Uniunea Europeană şi Guvernul României din Fondul Social 

European prin Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013, contractul de 

finanţare nr. POSDRU/159/1.5/S/136077. 
2 Principiile Matematice ale Filosofiei Naturale (Principia Mathematica Philosophiae Naturalis) apar în trei 

ediții latine la Londra (1687 și 1726) și Cambridge (1713), ultimele două conținând, cu mici modificări, adaosul 

final. Prima ediție în limba engleză a fost publicată în 1729, la doi ani de la moartea lui Newton, în traducerea lui 

Andrew Motte. 
3 I.B. Cohen, Introduction to Newtonřs Principia, Cambridge: Cambridge University Press, 1971, p. 241. 
4 Isaaco Newtono, Philosophiae naturalis principia mathematica, Cantabrigiae, 1713, p. 482: „Elegantissima 

hæcce Solis, Planetarum & Cometarum compages non nisi consilio & dominio Entis intelligentis & potentis oriri 

potuit.ŗ  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1036 

stăpâniea Unuia.ŗ
5
 Acest enunț, deși se încadrează ca formulare în limitele monoteismului 

creștin, a fost interpretat ca o afirmație subversivă la adresa ideii de Trinitate.
6
 Însă, enunțul 

nu rămâne în limitele clasice ale teologiei naturale, ci este elaborat în fragmentele următoare, 

primind referințe biblice și conotații teologice. 

Acesta le stăpânește pe toate, nu ca suflet al lumii, ci ca Domnul a toate; și datorită 

stăpânirii Sale este numit de obicei Domnul Dumnezeu, Pantocrator (Atotțiitorul). Căci 

Dumnezeu este un termen relativ și este raportat la slujitori. Iar Dumnezeirea este stăpânirea 

lui Dumnezeu, nu asupra propriului corp, cum gândesc cei pentru care Dumnezeu este sufletul 

lumii, ci asupra slujitorilor.
7
 

Astfel, „stăpânirea Unuiaŗ este identificată cu stăpânirea Dumnezeului Scripturilor, 

„Dumnezeul dumnezeilor și Stăpânul stăpânilorŗ (cf. Deuteronom 10:17); Ființa puternică și 

inteligentă care guvernează Universul fizic este, pentru Newton, Pantocratorul Apocalipsei 

sfântului Ioan (1:8), iar Dumnezeirea nu constituie natura divinității, ci însăși stăpânirea lui 

Dumnezeu asupra lumii. Cele mai recente cercetări în studiile newtoniene definesc Scolia 

Generală, în primul rând, ca un adaos cu „încărcătură teologicăŗ la principala lucrare de 

filosofie naturală a lui Isaac Newton.
8
 Conceptul de stăpânire, așa cum este el expus în 

addenda Principiilor, are un înțeles teologic, este expresia stăpânirii efective sau a providenței 

lui Dumnezeu asupra Universului fizic, asupra istoriei omenirii și definiția esenței 

perfecțiunilor divine.
9
 De aceea, noțiunea de „stăpânireŗ este asociată conceptului teologic de 

„Dumnezeu al stăpâniriiŗ (Dominus Deus, dominatio Dei). 

Conținutul Scoliei, așadar, integrează o nouă filosofie naturală și o concepție teologică 

proprie. Referitor la Dumenzeul stăpânirii și la implicațiile sale în gândirea lui Isaac Newton, 

studiile recente au sporit considerabil înțelegerea dimensiunii teologice a Scoliei și, prin 

aceasta, a unității gândirii newtoniene.
10

 În acest sens, depășirea barierelor cognitive dintre 

                                                
5 Ibidem: „Et si Stellæ fixæ sint centra similium systematum; hæc omnia simili consilio constructa, suberunt 

Unius dominioŗ. 
6 Pentru caracterul antitrinitarian al Scoliei Generale, vezi Stephen D. Snobelen, „God of Gods and Lord of 

Lords. The Theology of Isaac Newtonřs General Scholium to the Principiaŗ, în Osiris (2), vol. 16, „Science in 

Theistic Contexts: Cognitive Dimensionsŗ, 2001, pp. 169 Ŕ 208. Pentru exegeza antittrinitariană din secolul al 

XVII-lea, versetele biblice care sprijină caracterul monotesit al religiilor iudaică și creștină prin afirmarea unui 

singur Dumnezeu (Deus est unus, spre exemplu Deuteronom 6:4, Marcu 12:29, Galateni 3:20) erau folosite ca 

argumente pentru caracterul unipersonal al divinității. Unius dominio din cel de-al treilea paragraf al Scoliei se 

încadrează, după unii interpreți, în această tradiție exegetică, dar notele scripturare din addenda Principiilor, vom 

vedea, au trimiteri mult mai precise. 
7 Newtono, Principia Mathematica (1726, p. 528), „Hic omnia regit, non ut Anima mundi, sed ut universorum 

Dominus; & propter dominium suum Dominus Deus dici solet. Nam Deus est vox relativa & ad servos refertur: 

& Deitas est dominatio Dei non in corpus proprium, uti sentiunt quibus deus est anima mundi, sed in servos.ŗ 
8 Snobelen, „The Theology of the General Scholiumŗ, p. 170; Steffen Ducheyne, The Main Business of Natural 

Philosophy, Dordrecht: Springer, 2012, pp. 236 Ŕ 253. 
9 „Stăpânirea unei Ființe spirituale îl constituie pe Dumnezeu [...] Și dintr-o adevărată stăpânire urmează că 

adevăratul Dumnezeu este viu, inteligent și puternic, iar din celelalte perfecțiuni, că este suprem sau întru totul 

desăvârșit.ŗ Newton, Principia, 1726, p. 528: „Dominatio Entis spritualis Deum constituit [...] Et ex dominatione 

vera sequitur, Deum verum esse vivum, intelligentem & potentem; ex reliquis perfectionibus summum esse vel 

summe perfectum.ŗ 
10 Într-un articol publicat în 1990, James E. Force definea „Dumnezeul stăpâniriiŗ ca un numitor comun pentru 

concepțiile teologice, științifice și politice ale lui Newton, argumentând în favoarea unei concordanțe intime între 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1037 

diferitele demersuri intelectuale la Newton reprezintă tendința actuală în care este 

reconfigurată opera (publicată și nepublicată) celebrului filosof al naturii. Așadar, ne vom 

referi în expunerea noastră inițial la posibilele surse teologice ale conceptului newtonian de 

Dumnezeu al stăpânirii, ulterior vom analiza implicațiile acestuia în teologia, filosofia 

naturală și hermeneutica biblică în scrierile lui Isaac Newton. 

Scolia și contemporanii: contextul polemic 

În schițele de lucru ale Scoliei Generale, Newton folosește numeroase trimiteri biblice, 

la cele mai multe dintre ele renunțând pentru ediția din 1713. În schimb, în Scolia din 1726 

numărul acestora crește, îndeosebi în notele speciale despre Dumnezeu și spațiu (Fapte 17:27-

28; Ioan 14:2; Deuteronom 4:39, 10:14; Psalmi 88:7,8,9; I Regi 8:27; Iov 22:12,13,14; 

Ieremia 23:23,24), ceea ce denotă încercarea autorului de a fundamenta biblic expunerea 

teologică. Prin aceasta, concepția lui Newton despre Dumnezeu se distinge de perspectivele 

deiste ale vremii.
11

 Dumnezeul Scoliei este un Dumnezeu personal (Deus meus, Deus vester, 

Deus Israelis), adevărat (Et ex dominatione vera sequitur, Deum verum esse vivum, 

intelligentem & potentem), Dumnezeul Vechiului și al Noului Testament (deus deorum & 

dominus dominorum, Deutoronom 10:17; Psalmi 85:2-3; I Timotei 4:15; dominus deus 

παντοκράτορ, I Corinteni 4:18; Apocalipsa 1:8, 16:14, 19:15; universorum dominus, Romani 

                                                                                                                                                   
acestea. Teologia lui Newton a influențat în întregime știința sa, la fel cum și știința a influențat studiul textual 

riguros al teologiei sale. (Force, „Newtonřs God of Dominion: The Unity of Newtonřs Theological, Scientific, 

and Political Thoughtŗ în Essays on the Context, Nature, and Influence of Isaac Newtonřs Theology, ed. J. E. 

Force, Richard H. Popkin, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1990, p. 78). Într-un mod similar 

argumentează B. J. T. Dobbs, subliniind finalitățile teologice ale întregii opere newtoniene (referindu-se, în 

special, la lucrările de filosofie naturală), de vreme ce Newton a fost motivat în studiul naturii de un deziderat 

teologic, al cunoașterii tainelor acțiunilor divine în creație (Dobbs, The Janus Faces of  Genius. The Role of 

Alchemy in Newtonřs Thought, Cambridge: Cambridge University Press, 1991, pp. 253 - 254). Richard S. 

Westfall remarcă o influență religioasă, nu teologică, asupra filosofiei naturale newtoniene. În legătură cu 

raportul teologie Ŕ știință, istoricul consideră că cea din urmă manifestă o influență mai mare și determină 

caracterul heterodox al teologiei lui Newton (Westfall, „Newtonřs Theological Manuscriptsŗ în Contemporary 

Newtonian Research, ed. Zev Bechler, Dordrecht: D. Reidel, 1982, pp. 139 - 140). Stephen Snobelen aduce în 

discuție corespondențele metodologice ale lucrărilor de filosofie naturală și teologie la Newton. Istoricul 

canadian evidențiază un „dualism epistemologicŗ al valorilor de „relativŗ și „absolutŗ utilizate atât în Principii, 

cât și în exegeza biblică (Snobelen, „The Theology of the General Scholiumŗ, pp. 202 Ŕ 207). Rob Iliffe insistă 

pe diferențierea disciplinară în analiza epistemologică și metodologică, ca premisă a teoretizării legăturilor 

conceptuale dintre diferitele arii de interes la Newton (Iliffe, „Abstract considerations: Disciplines and the 

Incoherence of Newtonřs Natural Philosophyŗ în Studies in History and Philosophy of Science, 35 (3), 2004, p. 

451). O poziție similară este propusă de Steffen Ducheyne, The Main Business of Natural Philosophy. Isaac 

Newtonřs Natural-Philosophical Methodology, Dordrecht: Springer, 2012, pp. 280 Ŕ 281. Scolia Generală 

rămâne premisa unității de gândire la Isaac Newton; conceptului de Dumnezeu al stăpânirii îi este rezervat cel 

mai mare spațiu în ambele ediții ale addendei Principiilor. 
11 În urma analizei manuscrisului 16 din colecția Yahuda, Richard Westfall considera că în perioada anilor 1690 

Newton se apropie cel mai mult de teoriile deiste ale vremii, asociindu-l unui demers similar cu al lui Matthew 

Tindal (adevăratul creștinism constă în religia naturală dobândită pe calea rațiunii naturale). Cf. Westfall, „Isaac 

Newtonřs Theologiae Gentilis Origines Philosophicaeŗ în The Secular Mind: Essays Presented to Franklin L. 

Baumer, ed. Warren Wagar, New York: Holmes & Meier Publishers, 1982, pp. 15 Ŕ 34. O analiză atentă a 

tuturor manuscriselor care compun schițele pentru Theologiae Gentilis arată că scopul lui Newton era realizarea 

unei istorii a apostaziei religiei originare în antichitate, iar ipoteza deismului newtonian cade. Cf. Force, „The 

Newtonians and Deismŗ în Essays on the Context, pp. 43 Ŕ 73. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1038 

10:12). Caracteristica principală a acestei concepții rămâne stăpânirea lui Dumnezeu asupra 

întregii creații (Imperator universalis). 

Afirmația lui Newton că termenul „Dumnezeuŗ este un termen relativ și Dumnezeirea 

reprezintă stăpânirea lui Dumnezeu asupra slujitorilor a generat critici imediat după 

publicarea Principiilor în 1713.
12

 Clericul calvin John Edwards (1637 - 1717) publică în 1714 

a treia ediție a lucrării Some brief critical remarks on Dr. Clarkeřs last papers, o critică 

teologică îndreptată împotriva lui Samuel Clarke și a considerațiilor aceestuia din The 

Scipture-doctrine of the Trinity (1712).
13

  În postscriptumul lucrării sale, Edwards denunță 

aproprierea unor idei teologice heterodoxe în conținutul Scoliei lui Newton. Mai precis, 

teologul englez îl acuză pe președintele Societății Regale de promovarea unor idei 

antitrinitariene; tăgăduirea publică a doctrinei trinitariene a fost considerată în afara legii în 

Anglia până în 1813 și pedepsită cu excluderea din funcțiile publice. Acuzația lui John 

Edwards se baza pe evidențierea asemănărilor dintre argumentele teologice antitrinitariene și 

limbajul teologic folosit de Newton în Scolia Generală. Argumentul lingvistic despre 

termenul „Dumnezeuŗ ar avea ca sursă, ca în cazul lui Clarke, lucrarea teologului socinian 

Iohann Crell (1590 - 1633), De Deo et ejus attributis (1630). O perspectivă teologică clasică 

ar considera că termenul „Dumnezeuŗ este rezervat exclusiv Divinității pentru că face referire 

la natura sa. Dintre operele lui Johann Crell știm cu siguranță că Newton a deținut 

Comentariul la epistola apostolului Pavel către Tesaloniceni (1636).
14

 Însă, în prima scriere a 

lui Crellius, De Deo et ejus attributis, ca și la Newton, acestui termen i se atribuie o valoare 

relațională, el se referă la stăpânirea Divinității, nu la natură: „termenul Dumnezeu este în 

principal un nume de putere și stăpânireŗ.
15

 Edwards avea o vastă experineță în polemicile 

anti-trinitariene, fiind unul dintre cei mai activi teologi trinitarieni în disputele doctrinare ivite 

odată cu pătrunderea primelor idei sociniene în Anglia. Astfel, analiza lui la fragmentele 

teologice ale Scoliei este una pertinentă în multe privințe, de vreme ce anumite observații își 

găsesc corespondențe în manuscrisele nepublicate ale lui Newton. Pe lângă argumentul 

                                                
12 În a doua ediție a Scoliei, Newton aduce un argument lingvistic în sprijinul aserțiunii sale: „Compatriotul 

nostru Pocock derivă cuvântul Dumnezeu din cuvântul arab du (și în cazul genitiv di) care înseamnă stăpân. Și în 

acest sens principii sunt numiți dumnezei, Psalmul 84:6 și Ioan 10:45. Și Moise se numește dumnezeul fratelui 

său Aaron și dumnezeul regelui faraon (Ieșirea 4:16 și 7:1). Și în același sens sufletele principilor morți 

odinioară erau numite de popoare dumnezei, dar fals din cauza lipsei de stăpânire.ŗ (Principia, 1726, p. 528: 

„Pocockus noster vocem dei deducit a voce Arabica du, (& in casu obliquo di,) quæ dominum significat. Et hoc 

sensu principes vocantur dii, Psalm. lxxxiv. 6. & Joan. x. 45. Et Moses dicitur deus fratris Aaron, & deus regis 

Pharaoh (Exod. iv. 16. & vii 1.) Et eodem sensu animæ principum mortuorum olim a gentibus vocabantur dii, 

sed falso propter defectum dominii.ŗ). 
13 Atenția asupra acestei lucrări mi-a fost atrasă de S. D. Snobelen, care în „The Theology of the General 

Scholiumŗ, pp. 191 Ŕ 192, relatează despre asocierea lui Newton cu teologia sociniană. Concluzia lui Edwards 

este mult mai generală, teologul calvin considerând că afirmațiile teologice pe care le fac William Whiston, 

Samuel Clarke și Isaac Newton conduc la surse antitrinitariene, în special ariane și sociniene. John Edwards, 

Some brief critical remarks on Dr. Clarkeřs last papers; which are his reply to Mr. Nelson, and an anonimous 

writer and the author of some considerations, &c. Shewing that the doctor is as deficient in the critic art, as he is 

in theology, Londra, 1714, pp. 36 Ŕ 40. 
14 John Harrison, The Library of Isaac Newton, Cambridge: Cambridge University Press, 1978, p. 458. 
15 Edwards, Some brief critical remarks on Dr. Clarke, p. 36: „Dei vox Potestatis imprimis & Imperij nomen 

est.ŗ Fragmentul din Crellius, De Deo et ejus attributis din care citează Edwards este tradus în Snobelen, „The 

Theology of the General Scholiumŗ, p. 192. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1039 

lingvistic al Scoliei și conceptul de Dumnezeu al stăpânirii, Edwards identifică un alt posibil 

indiciu al anti-trinitarianismului newtonian, epitetul „Deus summusŗ (Dumnezeul suprem). 

Nu doar sursele sociniene amintite generau suspiciuni cu privire la concepția teologică din 

addenda Principiilor, ci și arianismul lui William Whiston, un alt reprezentant al 

newtonianismului. Prima traducere a unor fragmente din Scolia Generală este realizată de 

Whiston în 1713, anexând celor Trei eseuri ale sale fragmentele teologice din Scolie.
16

 

Explicația lui Whiston nu face referire la argumente de natură doctrinară, ci subliniază rolul 

Scoliei pentru sprijinul teologiei naturale. Însă, utilizarea „Unității, Supremației și Stăpâniriiŗ 

lui Dumnezeu raportate la caracterul relativ al termenului „Dumnezeuŗ și la distincția 

implicită între „Dumnezeul Supremŗ și „dumnezei inferioriŗ poate fi interpretată ca o 

similitudine teologică a newtonienilor. „Dumnezeul supremŗ, atât pentru socinieni, cât și 

pentru ariani, implica distincția dintre natura divină a Tatăl și cea a Fiul: pentru tradiția antică, 

o distincție subordinaționistă a naturilor divine (Fiul este inferior Tatălui), pentru doctrina 

modernă, o distincție ontologică (Tatăl este singurul Dumnezeu adevărat ca natură, Fiul Ŕ om 

adevărat, născut în mod supranatural din Fecioară). Însă, ambele tradiții heterodoxe 

întrebuințează distincția Dumnezeu suprem Ŕ Dumnezeu inferior raportată la persoana Tatălui, 

respectiv a Fiului. Pentru Edwards, Newton, la fel ca Whiston și Clarke, elaborase în Scolia 

Generală o teologie nefavorabilă dogmei Trinitare prin utilizarea conceptului de stăpânire ca 

expresie a Dumnezeirii proprie Dumnezeului suprem.
17

 Asemănările dintre limbajul teologic 

antitrinitarian și cel folosit de Newton în manuscrisele sale întăresc ipoteza lui John Edwards 

referitoare la sursa principalului concept teologic al Scoliei. Corespondențele pot merge mai 

departe, suscitând inclusiv analize de hristologie.
18

 

Urmând analizei comparative realizată de S. D. Snobelen, pot fi identificate asemănări 

între catehismul socinian și limbajul teologic al Scoliei lui Newton. Două ediții latine ale 

Catehismului Racovian (socinian sau unitarian) au fost publicate în secolul al XVII-lea. 

Prima, în 1614, sub titlul Catecheses Ecclesiarum quae in Regno Poloniae, cea de a doua, în 

1680. La această a doua ediție revizuită a contribuit Johann Crell, teologul socinian propus de 

                                                
16

 William Whiston, Three essays. I. The Council of Nice vindicated from the Athanasian heresy. II. A collection 

of ancient monuments relating to the Trinity and Incarnation, and to the history of the fourth century of the 

Church. III. The liturgy of the Church of England reducřd nearer to the primitive standard, Londra, 1713, pp. 29 

Ŕ 31. 
17 Edwards, Some brief critical remarks on Dr. Clarke, p. 40: „If the Dominion be Supreme, it makes a Supreme 

GOD, where this learned Knight seems to me to lay open his Heart and Mind […]The very same which Dr. 

Clarke and Mr. Whiston have publickly asserted. If I am not mistaken (and I should be loth to be so, when I am 

interpreting the Words of so renowned a Writer) He lets us know here, that řtis his Opinion, that there is a 

Supreme GOD, (Summus Deus, which he mentions more than once) and he is made so by the Supremacy of his 

Dominion, whilst there are other Gods that are Inferior and Subordinate, they having a lesser Dominion and 

Power. Who doubts that he means God the Father, by the Supreme God, and that the Son and Holy Ghost are 

implied as Inferior Godřs?ŗ 
18 Un studiu excelent pentru analiza comparativă a surselor sociniene și ideilor teologice din manuscrisele 

newtoniene a fost realizat de Snobelen, „Isaac Newton, Socinianism, and the One Supreme Godŗ, în Socinianism 

and cultural exchange: the European dimension of Antitrinitarian and Arminian Networks, 1650-1720, ed. 

Martin Mulsow, Jan Rohls. Leiden: Brill, 2005, pp. 241-293. Pentru o analiză succintă a principalelor subiecte 

hristologice în manuscrisele lui Newton, vezi Maurice Wiles, Archetypal Heresy. Arianism through the 

Centuries, Oxford: Clarendon Press, 1996, pp. 77 Ŕ 93. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1040 

Snobelen ca principală sursă a limbajului teologic unitarian
19

 folosit de Newton în addenda 

Principiilor. Pe lângă Crell, pentru ediția publicată în 1680 au lucrat Jonas Schlinting, Martin 

Ruarus, Andrei și Benedict Wissowatius.
20

 În a  treia secțiune a catehismului, Despre 

cunoașterea lui Dumnezeu, sunt tratate două teme, natura lui Dumnezeu și voința Sa. 

Capitolul începe cu întrebarea „Ce înțelegi prin termenul Dumnezeu?ŗ. Răspunsul socinian 

seamănă cu aserțiunea Scoliei: „Stăpânul suprem al tuturor lucrurilorŗ. Am selectat din 

capitolul referitor la natura lui Dumnezeu trei puncte doctrinare importante pentru această 

analiză. 

Și pe cine denumești Suprem? 

Pe Acela care, prin el însuși, are stăpânire peste toate lucrurile și este independent de 

orice altă ființă în conducerea stăpânirii Sale. 

În ce constă această stăpânire? 

Într-o dreaptă și supremă autoritate de a determina orice poate alege (și nu poate alege 

ceea ce în natura sa este rău și injust) privitor la noi și la toate celelalte lucruri. 

Ce se poate cunoaște că Dumnezeu este? 

E știut, și fii ferm convins, că există într-adevăr o Ființă care posedă stăpânire supremă 

asupra tuturor lucrurilor.
21

 

Ca și în cazul Scoliei, în catehimsul socinian termenul „Dumnezeuŗ este echivalent 

termenului „Stăpânŗ. Pentru Newton, cuvântul „Dumenzeuŗ evocă în mod necesar noțiunile 

de „stăpânireŗ și „putereŗ (vezi nota 8). Astfel, Dumnezeul lui Newton este un Dumnezeu al 

stăpânirii, pentru că „stăpânirea unei Ființe spirituale îl contituie pe Dumnezeuŗ, iar „o Ființă 

oricât de perfectă fără stăpânire nu este Domnul Dumnezeuŗ. Plecând de la evidențierea 

surselor sociniene pentru Dumnezeul stăpânirii din Scolia Generală, s-a emis teza unei 

teologii în ansamblu sociniene în cazul lui Newton sau care împrumută multe elemente 

doctrinare din teologia sociniană.
22

 Însă, la o analiză detaliată a manuscriselor teologice 

newtoniene pot fi identificate multe elemente (în special hristologice) care infirmă teza 

                                                
19

 Termenul „unitarianŗ nu este folosit aici în sens confesional, ci exprimă caracterul unipersonal în conceperea 

divinității. 
20 Una dintre lucrările lui Andrei Wissowatius (1608 - 1678), Stimuli virtutum fraena peccatorum, publicată 

post-mortem la Amsterdam în 1682, a fost tradusă și publicată ca cea de a teia carte a Divanului lui Dimitrie 

Cantemir în 1698 la Iași. Pentru detaliile istorice, de conținut și contextuale ale publicărilor Catehismului 

socinian, vezi Thomas Rees, „Historical Introductionŗ, în The Racovian Catechism with Notes and Illustrations, 

Translated form the Latin, traducere în limba engleză de Thoomas Rees, Londra, 1818, i Ŕ xcii. 
21 The Racovian Catechism, pp. 25- 26: „What do you understand by the term God? The supreme Lord of all 

things. And whom do you denominate Supreme? Him, who, in his own right, has dominion over all things, and 

is dependent upon no other being in the administration of his government. […] What is it to know that God is? It 

is to know, and be firmly convinced, that there actually exists a being who possesses supreme dominion over all 

things.ŗ Pentru argumente în sprijinul acestui ultim enunț, traducătorul recomandă consultarea lucrării lui 

Crellius, De Deo et ejus Attributis., aceeași la care făcea referire cu mai bine de un secol înainte John Edwards în 

comentariul realizat fragmentelor teologiece ale Scoliei. 
22 Herbert MacLauchlan, „Introductionŗ, în Sir Isaac Newton, Theological Mansucripts, MacLauclhan (ed), 

Liverpool: Liverpool University Press, 1950. Maurice Wiles, Archetypal Heresy. Arianism through the 

Centuries, Oxford: Clarendon Press, 1996, pp. 77 Ŕ 93. Snobelen, „The Theology of the General Scholiumŗ. 

Idem, „Isaac Newton, Socinianismŗ. Ducheyne, The Main Business, pp. 235 Ŕ 283. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1041 

sociniană, dintre care enumerăm atotcunoașterea lui Dumnezeu, pre-existența lui Hristos și 

teoria efectului răscumpărător al jertfei hristice. 

Newton, Clarke și Whiston 

Asemănări mult mai relevante teologic pot fi identificate între Scolia lui Newton și 

lucrările teologice din aceeași perioadă ale lui Samuel Clarke. Dacă teologul calvin John 

Edwards compara Scolia cu Învățătura Scripturii despre Trinitate (1712), corespondențe 

substanțiale pot fi sesizate și în alte scrieri ale teologului englez. Același concept al stăpânirii 

fundamentează natura supremă a lui Dumenzeu în raport cu oamenii și cu întreaga creație. 

Dacă Newton afirma că „stăpânirea unei Ființe spirituale îl constituie pe Dumnezeuŗ, 

discipolul său confirma că „numai stăpânirea este cea care îl face pe Dumnezeu să fie 

Dumnezeu pentru noi; și, de aceea, Scriptura folosește atât de des cuvântul πανηοκράηωρ, 

Stăpân peste toate, ca echivalent pentru titlul de Dumnezeu.ŗ
23

 Pentru Clarke, „Dumnezeuŗ 

este un termen relațional, care denotă stăpânire, fără a indica nimic referitor la substanța 

Divinității.  

[...] cuvântul Dumnezeu în Scriptură este, într-adevăr, un cuvânt relațional de Putere, 

semnificând Stăpânirea, Demnitatea, sau Guvernarea personală. Este evident de aici că în 

același mod în care spunem Stăpânul meu, Tatăl meu, Regele meu, Scriptura ne învață să 

spunem la fel Dumnezeul meu, Dumnezeul lui Israel, și altele asemenea. În schimb, pe de altă 

parte, nu putem spune Natura mea Divină, Natura Divină a lui Israel și tot așa.
24

 

 Pentru Clarke și Newton caracterul funcționalist al limbajului Scripturii determină atât 

caracterul personal al Divinității, cât și dimensiunea monarhică a raportului Dumnezeu Ŕ 

lume. Similitudinile dintre Clarke și Newton sunt mult mai substanțiale. Conceperea unității 

dintre Tatăl și Fiul este fundamentată pe stăpânirea comună asupra lumii. Altfel spus, nu 

unitatea naturii divine sau caracterul ipostasurilor divine determină unitatea dumnezeirii, ci 

stăpânirea asupra aceleiași monarhii. În lucrarea din 1712 Clarke expunea unitatea dintre 

Tatăl și Fiul ca o unitate a stăpânirii. 

Motivul pentru care Scriptura, deși îl numește pe Tatăl Dumnezeu, și, de asemenea, îl 

numește și pe Fiul Dumnezeu, dar în același timp declară mereu că nu există decât un singur 

Dumnezeu; se explică prin faptul că în Monarhia Universului există o singură Autoritate, 

originară în Tatăl, derivată în Fiul: Puterea Fiului, nefiind o altă Putere opusă aceleia a 

Tatălui, nici Altă Putere în acord cu cea a Tatălui; ci însăși Puterea și Autoritatea Tatălui, 

împărtășită, manifestată și exercitată de Fiul.
25

 

                                                
23 Clarke, Dr. Clarkeřs Answer to the Remarks of the Author of, Some Considerations concerning the Trinity, 

and the Ways of Managing That Controversy, in Works, vol 4, p. 355: „Tis Dominion only, that makes God to be 

God to us; and therefore the Scripture so frequently uses the word πανηοκράηωρ, Supreme over all, as equivalent 

to the Title, God.ŗ 
24 Ibidem, p. 352: „That the Word God in Scripture, is indeed always a relative Word of Office, signifying 

personal Dominion, Dignity, or Government; is evident from hence; that in like manner as we say, My Master, 

My Father, My King, and the like; so the Scripture teaches us to say also, MY God, The God of Israel, and the 

like: Whereas on the other Side we cannot say, My Divine Nature, the Divine Nature of Israel, or the like.ŗ 
25 Clarke, The Scripture-Doctrine of the Trinity. In Three Parts. Wherein All the „Textsŗ in the New Testament 

relating to that Doctrine, and the Principal Passages in the Liturgy of the Church of England, are collected, 

compare, and explained, Londra, 1712, pp. 332 Ŕ 3: „The reason why the Scripture, thought it stiles the Father 

God, and also stiles the Son God, yet at the same time always declares there is but One God; is because in the 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1042 

 Pe lângă Dumnezeul stăpânirii din Scolia Generală sau definirea dumnezeirii ca 

stăpânire asupra lumii, mansucrisele nepublicate ale lui Newton oferă locuri paralele clare 

pentru enunțul lui Clarke. Într-un manuscris redactat după 1710 în care tratează despre 

controversele doctrinare din primele veacuri creștine, Newton afirma „că Tatăl și Fiul sunt 

numiți Dumnezeu [...] se referă doar la stăpânirea lui Dumnezeu pentru a ne deprinde 

supunerea.ŗ
26

 Într-un alt fragment al aceluiași mansucris, unitatea dintre Tatăl și Fiul este 

descrisă exclusiv ca o unitate a stăpânirii, în termeni proprii unui limbaj monarhic. 

[...] Fiul, primind toate lucrurile de la Tatăl, fiindu-i supus, îndeplinindu-i voința, stând 

pe tronul lui și numindu-l Dumnezeul lui, astfel încât există un singur Dumnezeu; cu Tatăl ca 

Rege și Viceregele său sunt doar un rege. Pentru că termenul Dumnezeu se referă la 

stăpânirea sa.
27

 

 Pentru Clarke și Newton, dumnezeirea constă în stăpânirea lui Dumnezeu asupra 

universului, nu într-o calitate intrinsecă a naturii divine. La fel, dumnezeirea lui Hristos este 

predicată prin puterea primită de la Tatăl de a stăpâni asupra lumii. Astfel, dumnezeirea (atât 

pentru Tatăl, cât și pentru Fiul) este conceptualizată prin recursul la raportul monarhic dintre 

Dumnezeu și lume. Tatăl, fiind sursa dumnezeirii Fiului, este singur Pantocratorul despre care 

vorbesc Scripturile. În acest sens, interpretările termenului „Dumnezeuŗ din Doctrina-

Scripturii și Scolia Generală sunt consonante unei concepții teologice antitrinitariene.
28

 

Astfel, ambele lucrări au suscitat polemici de natură doctrinară, precum și suspiciuni cu 

privire la autenticitatea addendei Principiilor. William Stephens avertiza asupra pericolului pe 

care îl poate avea lucrarea lui Samuel Clarke pentru unitatea Bisericii Anglicane, asociind 

ideile teologice din Doctrina-Scripturii curentelor heterodoxe din istoria Bisericii. Într-o 

predică intitulată Persoanele divine: un Dumnezeu printr-o unitate de natură, erau vizate 

anumite afirmații ale lui Clarke. 

În această afirmație, unitatea Dumnezeirii este limpede determinată printr-o unitate nu 

de Natură și Esență, ci de Stăpânire și Autoritate. Și, dacă aceasta este Doctrina Scripturii, 

cum dorește să ne convingă autorul, Mântuitorul nostru nu este altminteri Dumnezeu decât în 

măsura în care Tatăl său a dorit să îl adopte cu sine în Stăpânirea Universului.
29

 

                                                                                                                                                   
Monarchy of the Universe, there is One Authority, original in the Father, derivative in the Son: The Power of the 

Son being, not Another Power opposite to That of the Father, nor Another Power co-ordinate to That of the 

Father; but it self The Power and the Authority of the Father, communicated to, manifested in, and exercised by 

the Son.ŗ 
26 Newton, Yahuda MS 15.5, 98r: „father and son be called God […] it relates only to Godřs dominion to teach 

us obedience.ŗ 
27 Newton, Yahuda MS 15.7, 154r:„ the Son receiving all things from the father, being subject to him, executing 

his will , sitting in his throne & calling him his God, & so is but one God with the ffather as a king & his viceroy 

are but one king. ffor the word God relates […] to his dominion.ŗ 
28 Clarke, Scripture-Doctrine, p. 244 Ŕ 245: „the Scripture, when it mentions the One God, or the Only God, 

always means the Supreme Person of the Father.ŗ 
29 Stephens, The Divine Persons One God by an Unity of Nature: Or, That Our Saviour is One God with his 

Father, by an Eternal Generation from his Substance, Asserted from Scripture, and the Ante-Nicene Fathers, 

Oxford, 1722, p. 4, citat în Force, „Newtonřs God of Dominionŗ, p. 97: „In this Priposition, the Unity of the 

Godhead is plainly resolvřd into an Unity, not of Nature and Essence, but of Dominion and Authority: And, if 

this be the Scripture-Doctrine, as this Author would perswade us, Our Savour is no otherwise God, than as his 

Father has been pleasřd to associate him with Himself in the Government of the Universe.ŗ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1043 

 O prezentare a unității dumnezeirii în acești termeni, consideră Stephens, nu este 

nimic altceva decât o disimulare a unor concepții teologice antitrinitariene, în ciuda atribuirii 

titlului de „Dumnezeuŗ Fiului. De aceea, opera newtonianului Clarke s-ar înscrie în 

genealogia ereziilor ariană și sociniană.
30

  Asemănările dintre Doctrina-Scriputrii și Scolia 

Generală au generat, de asemenea, întrebări referitoare la autorul addendei Principiilor. Pe 

una dintre copiile celei de a treia ediții a Principiilor citite la Trinity College (după 1726) este 

scris următorul comentariu: „Nu pot stabili cu precizie dacă aceasta a aparținut inițial 

cavalerului Isaac Newton sau a fost adăugată (cu permisiune) de o altă mână care a făcut 

corecțiile acestei ediții a lucrărilor sale (pentru că pasajul nu apare în prima ediție). Pare a fi 

concepută să ofere continuitate planului doctorului Clark. Acel domn îl face pe Domnul 

Dumnezeu să fie numai un termen relativ.ŗ
31

 Un membru al Trinity College, cel mai probabil 

John Paine, sugera că Newton a acceptat ca, în sprijinul teologiei și al teologiei naturale, 

Principiile sale să fie încheiate cu un scurt text realizat de discipolul său, Samuel Clarke. O 

ipoteză ca aceasta poate fi ușor respinsă dacă sunt consultate atât corespondența lui Newton 

din primele luni ale anului 1713 (când îi expune lui Roger Cotes motivele pentru care a decis 

să adauge Scolia), cât și manuscrisele sale nepublicate (deopotrivă, schițele Scoliei, unde se 

poate verifica materialul olograf, și scrierile teologice, în care sunt detaliate multe din 

afirmațiile Scoliei). 

 Isaac Newton a fost asociat și cu un alt discipol în materie de concepție teologică. 

William Whiston a editat Cronologia regatelor antice după moartea lui Newton, a fost primul 

care a tradus și publicat fragmente din Scholium Generale (1713 în Trei eseuri, apoi 1717 și 

1725 în Principiile astronomice ale religiei, 1728 și 1729 în Corolarii
32

), iar la un an după 

moartea lui Newton mărturisea că fostul președinte al Societății Regale a fost cel care l-a 

influențat cel mai mult în studiul și interpretarea Scripturii. Mai mult, Isaac Newton ar fi fost 

cel care l-a ajutat să identifice creștinismul originar în forma arianismului antic.
33

 Acesta este 

motivul pentru care mulți istorici contemporani consideră că sursa Dumnezeului stăpânirii din 

Scolie se regăsește în arianismul secret al concepției sale teologice. Este cazul lui Richard 

Westfall, autorul principalei biografii a lui Newton. Discutând relația dintre teologie și știință 

la Newton, Westfall consideră că putem identifica sursa Dumnezeului stăpânirii din Scolie în 

concepția ariană expusă în manuscrisele teologice private.
34

 Aceeași teză este susținută de 

James E. Force, care specifică rațiuni hristologice în conceperea Dumnezeului Scoliei.
35

 

Astfel, s-ar explica de ce Hristos nu este menționat în addenda Principiilor și, în același timp, 

                                                
30 Ibidem, p. 5. 
31 Stewart, „Seeing through the Scholium: Religion and Reading Newton in the Eighteenth Centuryŗ, în History 

of Sceince, XXXIV, 1996, p. 134: „Whether this was originally Sir Isaac Newtonřs Own, or was added (with 

Allowance) by another Hand that had ye Correction of this Edition of his Works (for the passage is not in the 

first) I will not determine: It seems designřd to give Countenance to Dr. Clarkeřs Scehme. That Gentleman 

makes the Lord God to be only a Relative Term.ŗ 
32 Lucrarea cu titlul complet Sir Isaac Newtonřs corollaries from his philosophy and chronology, in his own 

words apare inițial la Londra în 1728, conținea extrase teologice din Opticks (Queries), Scolia Generală, prefața 

lui Roger Cotes la a doua ediție a Principiilor și The Chronolgyof ancient Kingdoms Amended. Motivele care l-

au determinat să realizeze această lucrare le-a expus în Memoriile din 1749. 
33 Whiston, A Collection of Authentic Records, Londra, 1728, volumul 2, p. 1077. 
34 Westfall, „Newtonřs Theological Manuscriptsŗ, p. 139. 
35 Force, „Newtonřs God of Dominionŗ, p. 80. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1044 

care ar fi miza formulei „Dumnezeul supremŗ. Pentru Scott Mandelbrote, arianismul lui 

Newton, deși este sursa Dumnezeului stăpânirii din Scolie, este mai degrabă o etichetă 

generală a concepțiilor antitrinitariene pentru secolele XVII Ŕ XVIII, mai puțin un sistem 

teologic în care ideile lui Newton s-ar încadra pe deplin.
36

 În acest sens, unele dintre 

principalele articole doctrinare enunțate de Whiston nu își găsesc întru totul ecoul în Scolie 

sau în manuscrisele teologice ale lui Newton. După condamnarea din 1709 pentru promovarea 

unei doctrine antitrinitariene, Whiston publică o sinteză a poziției sale teologice, fapt pentru 

care a fost considerat de unii cercetători contemporani un „newtonian onestŗ.
37

  

(1) Unul și singurul Dumnezeu suprem al creștinilor este numai Dumnezeu Tatăl. 

(2) Cinstirea supremă originară i se cuvine numai Tatălui. 

(3) Fiul este inferior și subordonat Tatălui. 

(4) Fiul nu este în mod atoatecunocător precum Tatăl. 

(5) Duhul Sfânt este inferior și subordonat atât Tatălui, cât și Fiului. 

(6) Duhul Sfânt nu a fost niciodată numit direct Dumnezeu sau Stăpân de primii creștini; 

nici nu a fost invocat vreodată de ei. 

(7) Fiul a fost născut sau creat de Tatăl doar înainte de lume.
38

 

 Textul lui Whiston evidențiază caracterul subordinaționist al relațiilor intratrinitare, 

dar, deși identifică pe „Dumnezeul supremŗ cu Tatăl biblic, se distinge de limbajul teologic 

folosit de Newton atât în Scolie, cât și în mansucrise.  

 Conceptul de stăpânire în manuscrisele nepublicate 

 Scolia Generală nu este prima referință a lui Newton în care acordă o valoare 

relațională termenului „Dumnezeuŗ. Într-un manuscris de istorie bisericească datat în jurul 

anului 1710, filosoful naturii afirmă că „Dumnezeu este un cuvânt relativ și are același înțeles 

ca Stăpân și Rege, dar într-un grad mai înaltŗ.
39

 În fragmentele acestui manuscris, dominion 

este folosit frecvent în conexiune cu doctrinele din antichitatea creștină. Astfel, încercarea de 

a analiza sursele principiului stăpânirii în teologia lui Newton pesupune identificarea 

analogiilor teologice cu perioada creștinismului primar în scrierile sale de istorie bisericească . 

În acest caz, conceptul de Dumnezeu al stăpânirii își găsește sursa  în caracterul monarhic al 

limbajului Scripturii (pe care Newton îl consideră adecvat pentru interpretarea textelor 

biblice) și în conceperea monarhianistă a unității dintre Tatăl și Fiul (pe care Newton o 

consideră forma originară a unității dumnezeirii în creștinisum primar). Așadar, în scrierile 

                                                
36 Mandelbrote, „Isaac Newton and Thomas Burnet: Biblical Criticism and the Crisis of ate Seventeenth-Century 

Englandŗ, în The Books of Nature and Scripture: Recent Essays on Natural Philosophy, Theology, and Biblical 

Criticism in the Netherlands of Spinozařs Time and the British Isles of Newtonřs Time, J. E. Force, R. H. Popkin 

(ed), Dordrecht: Kluver Academic Publishers, 1994, pp. 149 Ŕ 177. 
37 Cf. Force, William Whiston: Honest Newtonian, Cambridge: Cambridge University Press, 2002. 
38 Whiston, An Historical Preface to Primitive Christianity revivřd, Londra, 1711, p. 72: „(1) That the One and 

Only Supreme God of the Christians is no other than God the Father. (2) That the Original Supreme Worship is 

due only to him. (3) That the Son is Inferiour, as well as Subordinate to the Father. (4) That he is not equally 

Omniscient with him. (5) That the Holy Ghost is Inferiour as well as Subordinate to both the Father and the Son. 

(6) That he was never expressly called God or Lord by the first Christians; nor was ever Invocated by them. (7) 

That the Son was begotten or created by the Father only before the World; whatever secret Eternity he had before 

his Generation or Creation.ŗ 
39 Yahuda MS 15.5, f. 98r: „The word God is relative & signifies the same thing with Lord & King, but in a 

higher degree.ŗ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1045 

teologice ale celebrului filosof al naturii se observă tendința unei abordări monarhianiste care 

explică atât caracterul antitrinitarian, pe seama căruia, de obicei, a fost asociat anumitor 

tradiții antitrinitariene din secolul al XVII-lea, cât și particularitățile teologice care îl 

diferențiază de tradițiile antitrinitariene ale epocii sale.
40

 Interesul pentru antichitatea creștină, 

care în secolul al XVII-lea englez a jucat un rol esențial în construirea identității 

confesionale,
41

 explică atenția pe care Newton o acordă părinților ante-niceeni,
42

 în special în 

scrierile post 1700. Limbajul manuscriselor teologice este de cele mai multe ori stereotipic și 

abundă în compilații sau parafrazări de versete biblice, pentru că „toate vechile erezii rezidă în 

deducții, adevărata credință era în textŗ.
43

 Pe de o parte, schițele tratatelor de istorie 

bisericească sugerează identificarea formei originare a credinței creștine înainte de disputa 

ariană. Pe de altă parte, disputele teologice din secolul al patrulea se caracterizează prin 

coruperea limbajului teologic fidel Scripturii prin „deducții metafiziceŗ. Prin acestea Newton 

înțelege conceptele originate în sistemele filosofice și religiile pagâne. 

Teologia metafizică a lui Orfeu, Platon și alți filosofi păgâni a început să se 

răspândească în biserici, în mod vădit, înainte de sfârșitul celui de al doilea secol, și a 

contaminat nu doar pe aceia care s-au separat de ea [Biserică] și au devenit eretici de seamă, 

ci și pe mulți alții care nu s-au separat, și care s-au strecurat în mod particular în Bisericile 

Antiohiei, Romei și în școala de la Alexandria. Din acest motiv nu trebuie să ne mirăm dacă a 

continuat să se răspândească și să predomine în secolul al patrulea.
44

 

Newton stabilește în analiza sa teologică și istorică un important criteriu metodologic, 

incompatibilitatea dintre teologie și metafizică.
45

 Denaturarea învățăturii creștine originare ar 

fi fost cauzată de intruziunile ideilor filosofice, gnostice și cabaliste, și prin acceptarea 

imprudentă a învățaților necreștini. 

                                                
40 Abordare teologică monarhianistă nu reprezintă aici teologia monarhianistă ca atare, cunoscută în istoria 

bisericească. În primul rând, în cazul epocii lui Newton ar fi un anacronism. De regulă, concepțiile 

monarhiansite sunt împărțite de istorici în două categorii: dinamice (adopțianiste, în unele cazuri) și modaliste, 

conform cărora este imposibil ca Dumnezeu să fie conceput separat de monarhia (creația sau stăpânirea) Sa. Spre 

deosebire de socinieni, monarhianiștii nu tăgăduiau preexistența lui Hristos; spre deosebire de trinitarieni și 

ariani, nu postulau o Treime divină, nici măcar una concepută în termeni subordinaționiști. Aici, sintagma 

„abordare monarhianistăŗ este folosită pentru a desemna o poziție doctrinară non-trinitariană, care subliniază 

unitatea lui Dumnezeu dintr-o perspectivă unipersonală, definită, în primul rând, de caracterul monarhic (μόνος 

și ἄρχων = un singur conducător) prin care este conceput raportul Dumnezeu Ŕ lume: Dumnezeu, ca Monarh al 

universului. 
41 Jean-Louis Quantin, The Church of England and Christian Antiquity: The Construction of a Confessional 

Identity in the 17th Century. Oxford: Oxford University Press, 2009, pp. 22 Ŕ 23. 
42 Scott Mandelbrote, ŖThan this nothing can be plainer: Isaac Newton reads the Fathers.ŗ In Die Patristik in der 

Frühen Neuzeit, edited by Gùnter Frank, Thomas Leinkauf, Markus Wriedt. Stuttgart Ŕ Bad Constant: 

Frommann-Holzboog, 2006, pp. 271 Ŕ 297. 
43 Newton, Yahuda MS 15.1, f. 11r: „all the old Heresies lay in deductions, the true faith was in the text.ŗ 
44 Sotheby Lot MS 255.2, f. 2r: „the metaphysical Theology of Orpheus Plato & other heathen Philosophers 

began to spread \manifestly/ in the churches before the end of the second century, & infected not only those who 

separated from her & became hereticks of note, but also many others who did not separate, & particularly that it 

insinuated it self into the Churches of Antioch & Rome & the scool at Alexandria. And therefore we need not 

wonder if it still got grownd in the third century & prevailed in the fourth.ŗ 
45 Într-un mod similar, în scrierile de filosofie naturală poate sesizată incompatibilitatea acesteia cu metafizica. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1046 

[Mulți] scriitori ai primelor perioade nu trebuie considerați ca provenind prin tradiție 

de la apostoli, ci, fiind primiți în Biserică în mod imprudent, de la teologia păgânilor sau 

cabaliștilor, în care oameni erudiți se întâmplase să fie educați și instruiți înainte de a deveni 

creștini, sau de la teologia ereticilor, care, prin trimișii lor, au încercat să corupă Biserica.
46

 

 Consecința amestecului învățăturii biblice cu filosofia antică a fost denaturarea 

creștinismului primar. Acest fenomen a generat controverse succesive în interiorul Bisericii 

care au culminat cu disputa dintre Atanasie și Arie din prima jumătate a secolului al patrulea. 

Cei doi alexandrini au propus un limbaj teologic în care speculația și conceptele inovative ar 

fi alterat forma și conținutul învățăturii păstrate prin tradiție apostolică. 

Grecii, pentru a-și apăra Biserica de aceste inovații și rătăciri metafizice, și pentru a 

pune capăt conflictelor ivite, au anatematizat limbajul straniu al lui Arie în câteva sinoade ale 

lor; și, de îndată ce le-a fost cu putință, au revocat limajul straniu al omousienilor, și au 

hotărât că trebuie să rămână fideli limbajului Scripturii.
47

 

 Reconstrucția concepției newtoniene despre dumnezeire are ca punct de pornire 

ipoteza avansată mai sus, că adevărurile simple ale creștinismului timpuriu au fost corupte cu 

distincții și abstracțiuni metafizice proprii filosofiei antice și curentelor gnostice. Analizând 

lipsa consensului referitor la persoana Logosului în Biserica primară, Newton afirmă că „prin 

aceste exemple se arată că platonismul a început să se răspândească destul de mult în Biserici 

înainte de sfârșitul secolului al doilea. Așadar, nu trebuie să ne mirăm că a triumfat în secolul 

al patrulea.ŗ
48

 Mai mult, „limbajul neobișnuitŗ pe care l-au introdus Atanasie și Arie a fost 

dezaprobat de majoritatea teologilor vremii pentru abuzul de categorii metafizice și considerat 

impropriu doctrinei Bisericii și inadecvat limbajului biblic. O astfel de atitudine nu a fost 

lipsită de consecințe în privința definirii unității divine între Tatăl și Fiul, o unitate consacrată 

în Biserica primelor veacuri ca o unitate a stăpânirii, de altfel, o unitate monarhică. 

Arie și Atanasie, ambii, au consternat Biserica cu opiniilor lor metafizice și și-au 

exprimat opiniile într-un limaj nou, negarantat de Scriptură. […] Bisericile grecești au respins 

orice teologie metafizică, atât a lui Arie, cât și a omousienilor și au conceput pe Tatăl și pe 

Fiul ca pe un singur Dumnezeu printr-o unitate monarhică, o unitate a stăpânirii.
49

 

 Newton confirmă aici criteriul monarhianist al unității dumnezeirii, principiul 

stăpânirii. Tatăl și Fiul sunt divini pentru că stăpânesc împreună peste același dominion. 

                                                
46 Yahuda MS 15.2, f. 38r (ff. 28v, 32v, 42r): „[Many] writers of the first ages is to be looked upon as not derived 

from the Apostles by tradition but unwarily brought into the Church from the Theology of the heathens or 

Cabbalists in wch learned men happened to be \educated &/ instructed before they became Christians, or from the 

Theology of the hereticks who by their emissaries endeavoured to corrupt the Church.ŗ 
47 Yahuda MS 15.7, f. 154r.: „The Greek|s| to preserve the Church from these innovations & metaphysical 

perplexitys & put an end to the troubles occasioned by them anathematized the \novel/ language of Arius in 

several of their Councils, & so soon as they were able repealed the novel language of the homousians, & 

contended that the language of the scripture was to be adhered unto.ŗ 
48 Yahuda MS 15.5, f 87v: „by these instances it is manifest that Pla\to/nism began to spread much in the 

Churches before ye end of ye second century. And therefore we need not wonder if it prevailed in ye fourth.ŗ 
49 Yahuda MS 15.7, f. 154r: „Arius & Athanasius had both of them perplexed the Church with metaphysical 

opinions & expressed their opinions in novel language not warranted by scripture. [...] the Greek Churches 

rejected all metaphysical divinity as well that of Arius as that of the Homousians & made the father & son one 

God by a Monarchical unity, an unity of Dominion.ŗ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1047 

Trinitarianismul atanasian sau conceptul de trias la Arie deformează înțelegerea tradițională a 

unității dintre Tatăl și Fiul, în același timp alterând esența monoteismului creștin. 

 Concluzii 

 Pe seama fragmentelor teologice din Scolia Generală (1713, 1726) s-au lansat diferite 

ipoteze, după cum am văzut, referitoare la concepția despre Dumnezeu care ar sta în spatele 

Principiilor Matematice. Cele mai utile surse și explicații le găsim în manuscrisele 

nepublicate de Isaac Newton, cu precădere mansucrise teologice și de istorie bisericească. 

Dumnezeul stăpânirii din addenda Principiilor poate fi asociat antitrinitarianismului de secol 

XVII în măsura în care Newton recurge la autori din această perioadă, dar particularitățile 

concepției sale și lipsa unor teologi contemporani normativi conduc către o asociere cu 

doctrinele creștinismului primar. Despre concepția monarhianistă a unității dintre Tatăl și Fiul 

în creștinismul primar, Newton afirma că „Biserica universală, în perioada primelor două 

secole, a conceput unitatea Dumnezeirii monarhic și a stăruit împotriva unei unități 

metafizice.ŗ
50

 În acord cu interpretarea limbajului scripturar ca limbaj monarhic, conceptul de 

Dumnezeu al stăpânirii, prezent în Scolia Generală, devine marca antitrinitarianismului 

newtonian. Universul fizic se află „sub stăpânirea unei singure Ființeŗ, care guvernează „nu 

ca suflet al lumiiŗ (aluzie la teosofiile antice), ci ca „Domnul a toate, Pantocratorŗ; iar 

dumnezeirea reprezintă însăși „stăpânirea lui Dumnezeuŗ. „Domnul domnilor și Stăpânul 

stăpânilorŗ (cf. Deuteronom 10:17) menționat de Newton în concluzia Principiilor din 1713 și 

1726 este definit în manuscrisele private ca Creator și Proniator al universului și identificat cu 

Dumnezeul biblic, „Dumnezeul patriarhilor, evreilor și creștinilorŗ.
51

 

 

BIBLIOGRAFIE 

Surse primare: 

Clarke, Samuel, The Works of Samuel Clarke, 4 volume, Londra, 1738. 

Edwards, John, Some brief critical remarks on Dr. Clarkeřs last papers; which are his 

reply to Mr. Nelson, and an anonimous writer and the author of some considerations, &c. 

Shewing that the doctor is as deficient in the critic art, as he is in theology, Londra, 1714. 

Newton, Isaac, MS Keynes 3, „Irenicum, or Ecclesiastical Polity tending to Peaceŗ, 

aprox. 1710, disponibil la 

http://www.newtonproject.sussex.ac.uk/catalogue/record/THEM00003, accesat la 23.07.2015. 

Idem, MS Sotheby Lot 255, „Fragments on miscellaneous theological subjectsŗ, 1710 

Ŕ 1720, disponibil la http://www.newtonproject.sussex.ac.uk/catalogue/record/THEM00127, 

accesat la 23.07.2015. 

Idem, MS Yahuda 15, „Drafts on the Hisotry of the Churchŗ, National Library of 

Israel, aprox. 1710, disponibil la 

http://www.newtonproject.sussex.ac.uk/catalogue/record/THEM00058, accesat la 23.07.2015. 

Idem, Theological Mansucripts, editor Herbert MacLauclhan, Liverpool: Liverpool 

University Press, 1950. 

                                                
50 Yahuda MS 15.3, f. 45r: „The Church catholick during the two first Centuries accounted the unity of the Deity 

monarchical, & were zealous against a metaphysical unity.ŗ 
51 Newton, Keynes MS 3, p. 46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1048 

Newtono, Isaaco, Philosophiae naturalis principia mathematica, Cambridge, 1713 și 

ediția a treia, Londra, 1726. 

The Racovian Catechism with Notes and Illustrations, Translated form the Latin, 

traducere în limba engleză de Thoomas Rees, Londra, 1818. 

Whiston, William, Primitive Christianity Revivřd, vol. 1, Londra, 1711. 

Idem, Three essays. I. The Council of Nice vindicated from the Athanasian heresy. II. 

A collection of ancient monuments relating to the Trinity and Incarnation, and to the history 

of the fourth century of the Church. III. The liturgy of the Church of England reducřd nearer 

to the primitive standard, Londra, 1713. 

Idem, A Collection of Authentic Records, 2 volume, Londra, 1727 Ŕ 1728. 

Surse secundare: 

Cohen, I.Bernard, Introduction to Newtonřs Principia, Cambridge: Cambridge 

University Press, 1971. 

Dobbs, B.J.T., The Janus Faces of  Genius. The Role of Alchemy in Newtonřs Thought, 

Cambridge: Cambridge University Press, 1991. 

Ducheyne, Steffen, The Main Business of Natural Philosophy, Dordrecht: Springer, 

2012. 

Iliffe, Rob, „Abstract considerations: Disciplines and the Incoherence of Newtonřs 

Natural Philosophyŗ în Studies in History and Philosophy of Science, 35 (3), 2004, pp. 427 Ŕ 

454. 

Force, James E., „The Newtonians and Deismŗ în Essays on the Context, Nature, and 

Influence of Isaac Newtonřs Theology, ed. J. E. Force, Richard H. Popkin, Dordrecht: Kluwer 

Academic Publishers, 1990, pp. 43 Ŕ 74. 

Idem, „Newtonřs God of Dominion: The Unity of Newtonřs Theological, Scientific, 

and Political Thoughtŗ în Essays on the Context, Nature, and Influence of Isaac Newtonřs 

Theology, ed. J. E. Force, Richard H. Popkin, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1990, 

pp. 75 Ŕ 102. 

Idem, William Whiston: Honest Newtonian, Cambridge: Cambridge University Press, 

2002. 

Harrison, John, The Library of Isaac Newton, Cambridge: Cambridge University 

Press, 1978. 

Mandelbrote, Scott, „Isaac Newton and Thomas Burnet: Biblical Criticism and the 

Crisis of ate Seventeenth-Century Englandŗ, în The Books of Nature and Scripture: Recent 

Essays on Natural Philosophy, Theology, and Biblical Criticism in the Netherlands of 

Spinozařs Time and the British Isles of Newtonřs Time, J. E. Force, R. H. Popkin (ed), 

Dordrecht: Kluver Academic Publishers, 1994, pp. 149 Ŕ 177. 

Idem, ŖThan this nothing can be plainer: Isaac Newton reads the Fathers.ŗ In Die 

Patristik In Der Frühen Neuzeit, edited by Gùnter Frank, Thomas Leinkauf, Markus Wriedt. 

Stuttgart Ŕ Bad Constant: Frommann-Holzboog, 2006, pp. 271 Ŕ 297. 

Quantin, Jean-Louis, The Church of England and Christian Antiquity: The 

Construction of a Confessional Identity in the 17
th

 Century. Oxford: Oxford University Press, 

2009. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 1049 

Snobelen, Stephen David, „God of Gods and Lord of Lords. The Theology of Isaac 

Newtonřs General Scholium to the Principiaŗ, în Osiris (2), vol. 16, „Science in Theistic 

Contexts: Cognitive Dimensionsŗ, 2001, pp. 169 Ŕ 208. 

Idem, „Isaac Newton, Socinianism, and the One Supreme Godŗ, în Socinianism and 

cultural exchange: the European dimension of Antitrinitarian and Arminian Networks, 1650-

1720, ed. Martin Mulsow, Jan Rohls. Leiden: Brill, 2005, pp. 241-293. 

Stewart, Larry, „Seeing through the Scholium: Religion and Reading Newton in the 

Eighteenth Centuryŗ, în History of Sceince, XXXIV, 1996, pp. 123 Ŕ 165. 

Westfall, Richard S., „Isaac Newtonřs Theologiae Gentilis Origines Philosophicaeŗ în 

The Secular Mind: Essays Presented to Franklin L. Baumer, ed. Warren Wagar, New York: 

Holmes & Meier Publishers, 1982, pp. 15 Ŕ 34. 

Idem, „Newtonřs Theological Manuscriptsŗ în Contemporary Newtonian Research, 

ed. Zev Bechler, Dordrecht: D. Reidel, 1982, pp. 129 Ŕ 143. 

Wiles, Maurice, Archetypal Heresy: Arianism through the Centuries, Oxford: 

Clarendon Press, 1996. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:49 UTC)
BDD-A22245 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

