
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 

725 

 

FIGURING EROS IN THE BYZANTINE NOVEL AND ITS 

ADAPTATIONS: HYSMINE AND HYSMINIAS 

 
Andreea Oana TINCA 
University of Bucharest 

 

 

Abstract: This paper aims at analyzing the imagery of love in Hysmine and Hysminias, 

Eumathios Macrembolitesřs medieval novel, whose 18th century translation into Romanian 

was personalized to such an extent that it represents a whole new work and can therefore be 

discussed in the context of Romanian „popular booksŗ (the so-called „cărți populareŗ). The 

text makes use of some Byzantine literary devices, such as the figure of Eros basileus 

enveloping an allegory of the almighty love, which the inexperienced protagonist should come 

to know and bow to. The tangible presence of the god, as well as the rendition of love as 

unnamable rapture and complete belonging to each other, hint at an underlying mystical 

conception of the erotic. 

 

Keywords: eros, medieval, romance, mystic, byzantine  

 

 

Ismin și Isminia, romanul scris de Eumathios Macrembolites în secolul al XIII-lea, 

figurează printre produsele „renașterii bizantineŗ, alături de Rodanthe și Dosikles (Theodoros 

Prodromos) și Drosilla și Charikles (Niketas Eugenianos). În Biblioteca Academiei Române 

se păstrează o traducere manuscrisă (Ms. 4246), pe care D. Popovici o atribuie lui Ioan 

Cantacuzino
1
, considerând că are drept original traducerea în franceză realizată de Fr. de 

Beauchamps. Textul este mai mult decât o rescriere cuminte a romanului antic târziu, în speță 

Leucippe și Clitophon; el este considerat, consensual, cel mai bun dintre romanele bizantine, 

atât prin valorificarea moștenirii antice (elemente de mitologie, valorizarea elenismului în 

raport cu populațiile „barbareŗ
2
), cât și prin rafinarea tehnicilor de compoziție

3
. Rigorile 

creștinismului răsăritean nu afectează cu nimic acest roman care glorifică senzualitatea în 

imagini din cele mai îndrăznețe; totuși, recurența erosului deificat, exaltarea personajelor și 

complementaritatea lor onomastică mimează un discurs apropiat de cel al unei mistici 

extatice, încărcat de paradoxuri și subsumat unui sens mai adânc Ŕ acela că reîntregirea 

cuplului atrage după sine acceptarea Erosului și a suveranității sale.  

În acord cu convențiile romanului antic târziu, textul urmărește întâmplările nefericite 

ale unei iubiri, de la prima întâlnire a tinerilor, prilejuită de un oficiu religios, până la 

dizolvarea tensiunii prin intervenția Ŕ articulată retoric Ŕ a vocii ultimative a oracolului. 

                                                
1 D. Popovici, La littérature roumaine à lřépoque des Lumières, Sibiu, 1945, p. 129, apud. Mircea Anghelescu, 

Ismin şi Isminia, în Probleme de literatură comparată şi sociologie literară, Editura Academiei Române, 

Bucureşti, 1970, p. 130.  
2 Paul Magdalino, „Some Observations on Hysmine and Hysminiasŗ, in Dumbarton Oaks Papers, nr. 46, Homo 

Byzantinus. Papers in Honor of Alexander Kazhdan, ed. Anthony Cutler și Simon Franklin, Dumbarton Oaks 

Research Library and Collection, Washington, Columbia, 1992, p. 198.  
3 Ibid.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:06 UTC)
BDD-A22210 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 726 

Schema narativă îmbogățește cu o buclă modelul romanului antic târziu: Ismin, ales mesager 

al sărbătorii anuale a lui Jupiter din orașul Eurykomis, merge să anunțe evenimentul în orașul 

vecin. La Aulicomis îl întâmpină Isminia, cea care face oficiile de gazdă. Se îndrăgostesc, 

Ismin e obligat să revină acasă după trei zile, familia Isminiei îl urmează pentru a participa la 

sărbătoare. Aflând că părinții destinaseră fata unei căsătorii iminente, îndrăgostiții fug din 

cetate. De aici, peripețiile, recunoașterile și deznodământul previzibil pentru degustătorii 

literaturii de dragoste și de aventuri.  

Pledoaria pentru o lectură alegorică apare în prefața traducerii din 1989 în limba 

germană
4
. Cum ediția nu ne este accesibilă, vom prezenta alegoria așa cum este ea semnalată 

de Roderick Beaton, unul dintre cercetătorii romanului bizantin. Pentru editorul german, 

aventurile se cartografiază pe un traseu real: Eurykomis, Aulikomis, Daphnepolis și 

Artykomis sunt măștile sub care Macrembolites ascunde Alexandria, Constantinopolul, 

Antiohia și Efesul
5
. În plan alegoric, iubirea protagonistului pentru Isminia se transfigurează 

ca „vocație a vieții monastice în omul de lumeŗ
6
, în timp ce personajul feminin primește 

rolurile de Biserică, învățătură creștină sau ipostază a lui Hristos. Interpretarea este, desigur, 

respinsă de Beaton, pe motivul unui excesiv zel alegorizant. Confesiunea lui Ismin (căci textul 

este scris la persoana I) se poate citi, însă, și în liniile generale ale misticii, unde divinitatea se 

înfățișează ca Eros și luminează calea perechii rătăcite.  

Climatul spiritual al vremii, dominat de mistica panteistă a Sfântului Simeon, Noul 

Teolog, nu pare să fie asimilat explicit de Macrembolites. Se topește în roman sugestia unui 

Eros domnind peste ființă și timp, însă prezența zeului este întotdeauna mediată de vis sau de 

reprezentări picturale:  

 

„Ensuite, pourtant les yeux sur la muraille dřenceinte, jřy remarque de brillantes 

peintures. Lřune dřelles représentoit un tróne dřor; sur ce tróne étoit assis un jeune enfant dřun 

extérieur plein de charmes, nu, et portant un arc, un flambeau, et des ailes. Autour de lui, et 

dans lřattitude de lřesclavage, on voyot des monarques, des potentats, des tyrans, des animaux 

féroces, et même leurs rois, ainsi que les habitants des airs et les sujets de Neptune. Près de lui 

se tenoient aussi deux femmes semblables à des fantómes, toutes deux dřune taille démésurée, 

et annonçant par leurs rides une vieillesse plus que centenaire. Lřune dřelles étoit entièrement 

blanche, lřautre entièrement noireŗ
7
 

 

Portretul de tip Eros Basileus, apariție nouă în romanul bizantin, a fost pus în legătură 

cu figura lui Amor din romanele cavalerești (în special cu Roman de la rose
8
), în contextul 

unei reorientări a genului spre literatura occidentală. Textul mustește de alegorii ekphrastice 

pe care protagonistul, necopt, nu le poate decoda adecvat, așadar e nevoie de intervenția 

                                                
4 Eustathios Makrembolites: Hysmine und Hysminias. Eingeleitet, ùbersetzt und erläutert von Karl Plepelits, 

Hiersemann, Stuttgart, 1989.  
5 Roderick Beaton, The Medieval Greek Romance, ediția a II-a, Cambridge University Press, Cambridge, 1996, 

p. 213.  
6 Karl Plepelits, în Eustathios Makrembolites, 1989, apud. Roderick Beaton, ed. cit.. 
7 Eumathios Macrembolites, Aventures de Hysminé et Hysminias, trad, de Ph. Lebas, Paris, 1828, p. 232.  
8 Carolina Cupane, „Eros Basileus. La figura di Eros nel romanzo bizantino dřamoreŗ, în Atti della Reale 

Accademia di Scienze e Arti di Palermo, vol. 33, 1973-1974.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:06 UTC)
BDD-A22210 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 727 

prietenului Kratisthenes pentru ca semnificația lor să se limpezească. Fragmentul citat este 

glosat în text ca alegorie pentru atotputernicia iubirii, înstăpânită peste ființe, peste zi și 

noapte. Întâlnirea cu Eros va deveni un motiv recurent, prin care insensibilul Ismin este adus 

tot mai aproape de înțelepciunea de a accepta evidența iubirii și a-i deveni, astfel, supus. 

Putem bănui o intenție didactică în spatele fragmentelor ekphrastice, motivată de scenariul 

inițiatic ce subîntinde evoluția protagonistului, întrucât romanul este și unul al formării.  

Romanul bizantin anunță o vârstă a prozei ce privește pentru prima dată către 

interioritatea individului, de unde și digresiunile de la firul narativ principal, marcate uneori 

ca monolog meditativ, alteori ca lamento adresat unei iubite inaccesibile sau înstrăinate. 

Altele erau încercările pe care le avea de înfruntat cuplul din romanul antichității târzii: „Cu 

totul absentă din orizontul sentimental al romanului grec este, în sfârșit, faza curtării: eroul și 

eroina nu au de depășit decât obstacole exterioare, raportul emoțional dintre ei este clar încă 

de la început.ŗ
9
 În schimb, faptul de a-l servi pe Jupiter îl înfășoară pe Ismin într-o aură de 

indiferență față de lume, pe care personajul și-o întreține cu superbie; deși înțelege coregrafia 

delicată a mâinilor Isminiei care îi aduc cupa la banchet atingându-le în trecere pe ale sale, îi 

disprețuiește eforturile (uneori ostentativ, iar aici intenționalitatea didactică a textului începe 

să-și dezvăluie mecanismele). Întâlnirea cu un Eros personificat funcționează ca o binevenită 

lecție de morală, prin care zeul iubirii îi încredințează fata:  

 

„Au milieu de ce chœur si brillant et si gracieux au milieu des couronnes, des hymnes, 

et des chants dřamour, jřapperçois encore le fils de Vénus assis sur sur son char élevé ; il étoit 

vêtu avec une magnificence royale, et tenoit Hysminé par la main. À cette vue, je demeurai 

frappé de surprise. Hysminias, me dit-il, voilà ton Hysminé. Elle est à toi. Et en prononçant 

ces paroles il mit la main dřHysminé dans la mienne, puis sřenvola loin de mes yeux, 

entraînant le sommeil avec lui.ŗ
10

 

 

Ismin nu dă semne a înțelege întâmplarea altfel decât ca pe un act literal de 

generozitate. Ființa care își învestește soarta în celălalt în detrimentul voinței pare deocamdată 

o ficțiune la care mintea personajului masculin rămâne opacă. Abia odată cu constrângerile 

exterioare, adică atunci când primește vestea că cele trei zile s-au scurs și e vremea pentru a se 

întoarce la Eurykomis, apar atașamentul pentru Isminia, noaptea albă, somnul în zori și visele 

de împlinire.  

În miezul acestei povești care în ultimă instanță nu își dorește decât să fie salvată de la 

uitare (Ismin își compară tribulațiile cu muncile lui Hercule și cere îndurare Ŕ și nemurire Ŕ de 

la Jupiter), consemnarea trecerii de la deznădejde la bucurie se îmbină cu o conștiință a 

artificiului și a operei de artă ca produs artizanal. Nașterea iubirii, cu indecizia pudică a 

primelor priviri urmate de răbufnirea dorinței, e tema ce i-ar permite autorului să depășească 

un canon încă debitor doctrinei imitative. Îndrăzneț prin scenele erotice, romanul nu le 

                                                
9 Idem, „Concezione e rappresentazione dellřamore nella narrative tardo-bizantina. Un tentativo di analisi 

comparataŗ, în Medioevo romanzo e orientale. Testi e prospettive storiografiche. Colloquio Internazionale 

Verona, 4-6 aprilie 1990. Volum îngrijit de A. M. Babbi, A. Pioletti, F. Rizzo Nervo, C. Stevanoni, Rubbettino, 

1992, p. 285 (tr. mea).  
10 Eumathios Macrembolites, op. cit., p. 134.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:06 UTC)
BDD-A22210 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 728 

introduce, totuși, decât în momentele onirice sau ca artefacte alegorice, vădind o justificabilă 

precauție. Într-un climat în care Părinții Bisericii consideră că „boala din dragosteŗ e o 

slăbiciune prin care spiritul se îndepărtează de traseul ascendent, „dragostea e înțeleasă ca o 

maladie spirituală și fizică ce întunecă rațiunea, distruge psihicul, slăbește omul, e cauza 

morții sale naturale și fiziceŗ
11

, așadar singura posibilitate de a scrie în acord cu restricțiile 

religioase rămâne obiectivarea în text a naratorului, care devine sieși judecător
12

. Pentru a se 

conforma acestui topos, Ismin își relatează povestea la persoana I.  

Dacă se poate vorbi despre o dimensiune mistică a romanului nostru, aceea se poate 

găsi tocmai în tratarea suferinței, învestită cu sens și direcționată spre momentul reunirii 

perechii. În subsolul textului e înscris cuplul arhetipal, strâns unit în polaritatea jungiană a lui 

animus și anima, idee ce se regăsește în convergența nominală a protagoniștilor. În narațiune, 

polaritatea Ismin-Isminia îmbracă forma unei unio mystica numai după personajele trec prin 

cercurile dorinței alimentate de neliniște și distanță:  

 

„Chratisthène sortit. Resté seul sur ma couche, jřétois agité par les fluctuations de 

mille pensées, comme un vaisseau balotté par lesvagues et par la tempête. La tristesse, la joie, 

la frayeur, la confiance, sřemparoient tuor-à-tour de mon esprit, et tour-à-tour je passois du 

plaisir à la crainte. Lřespoir du succès charmoit mon ame, mais la crainte du malheur ébranloit 

mon esprit.ŗ
13

 

 

Așa cum misticii aveau să găsească lumina divină la capătul nopții, Ismin petrece, aici, 

o noapte de tulburare numai spre a regăsi o Isminia și mai strălucitoare după aventurile 

despărțirii.  

Textul românesc păstrează în centru imaginea unui Amor despotic, recunoscut pentru 

puterea sa de către personajele mature, însă nu și de neinițiatul Ismin. Lui i se înscenează un 

proces în care zeul ia un chip tiranic, cu arcul și săgețile transformate în arme letale întrucât, 

în logica textului, cel ce ignoră stăpânirea iubirii are de plătit cu viața:  

 

  „Amoriul să afla cu arcul în mână, ochii lui înfricoșați, fața înfocată de mânie 

și cu nebăgare de samă la cinstea ce îi dam făr de vreme. « Tu ești, obraznicule muritoriu, îmi 

zisă cu un glas înfricoșat, tu ești acela ce stai împotriva puterii mele? Tu ești acela carile 

singur vrei să scapi de puterea mé? Acest dumnezău a căruea te ții ministru, însuși el nu me-

au stătut cu împotrivire. Să mori, obraznicule, să mori, căci eu nu priimăsc o inimă ce mă 

aruncă și nu mi să supune! Voesc sângele tău! » Eu mă aflam în vremea aceea ca un dobitoc 

gata spre jărtfă și carile aștaptă mâna preotului ca să-l junghie. Văzuiu brațul înnălțat, arcul 

întins, săgețile gata a să porni și era toate gata spre răsplătirea vinovății mele.ŗ
14

 

                                           

                                                
11 Massimo Ciavolella, La Ŗmalattia dřamoreŗ dallřAntichità al Medioevo, Bulzoni Editore, Roma, 1976, p. 133 

(trad. mea).  
12 Ibid., p. 134.  
13 Eumathios Macrembolites, op. cit., p. 133.  
14 *** Ismin, în Ms. Rom. 4246 BAR, f. 16v.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:06 UTC)
BDD-A22210 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 729 

Fragmentul face parte din visul lui Ismin și este decodat de Cratisthen drept erupție a 

sentimentului de o violență ce nu poate fi înăbușită. Săgeata lui Amor e un pharmakon: 

dragostea oferă justa măsură pentru ca îndrăgostitul să se poată vindeca de boală, în timp ce o 

respingere trăiește latent și răbufnește oniric. Unui cititor contemporan, episodul îi poate 

părea șarjat. Pentru gustul bizantin, însă, alegoria are o conotație pozitivă, întrucât 

concentrează o doctrină în care valoarea artistică se judecă în măsura asemănării cu un 

model
15

. De aici, preferința pentru reprezentările mitologice și abundența scenelor 

ekphrastice.  

Atenția pentru artificiul retoric transpare și în discursul rostit de protagonist către 

Cratisthen:  

   

  „Tu, fiiul ceriului, prieteșugul dumnezăesc, tu ești darul cel mai dulce care 

dumnezău întru dragostea lui au dăruit oamenilor. Tu cunoști mai înainte voințile lor și treci 

cătră dânșii prin a ta bună voe și te dai cu bucurie inimilor lor, ce sînt gata a te priimi. Păgânii 

nu-l cunosc, căci aceia ce eai număsc prieteșug nu iaste decât o nălucire și legătura ce-i trage 

pre ei spre prieteșug iaste vicleană și interesată, căci numai nevoe și trebuința ce are unii 

pentru alții îi silește să cunoască între ei oarișcare unire. […] Ce dăosăbire de ceea ce să 

petrece între noi! Având tot același gând, tot aceeași poftă și tot o voință, bucuriea și necazul 

iaste împărtășit între noi. Fericirea ta iaste pentru mine și a mea pentru tine, sufletul mieu iaste 

al tău și al tău iaste al mieu.ŗ
16

 

 

 Sesizând înflăcărarea lui Ismin, Cratisthen îl anunță că ceea ce el prezintă este, de fapt, 

o simptomatologie a iubirii. Încercând să elogieze prietenia, Ismin se se lasă purtat de patimă 

și își descrie dragostea nenumită pentru fata de la palat: „Nu, iubitul mieu Ismin, nu, nu vei 

auzi mulțămire din gura mé, căci Isminiea va zavistui, că aceste ce închipuești întru mine și le 

zici pentru mine nu sînt pentru mine, ce pentru dânsa tu te amăgești întru fadacsea ta, căci 

vrând să lauzi și să perigrapsăști prieteșugul, ai lăudat și ai perigrapsit amoriul, fiindcă cel ce 

nu l-au simțit nu poate niciodată a grăi așa de curat pentru dânsulŗ
17

. Iubirea desăvârșită și 

demnă de slavă se conturează, așadar, ca uniune mistică, greu accesibilă și la fel de greu 

descriptibilă. Paralelismul, repetiția și chiasmul sunt figurile predilecte ale discursului citat, 

ceea ce înseamnă că dragostea mistică, figurată aici printr-un imaginar violent și tumultuos, se 

naște și din exploatarea paradoxului.   

Mircea Anghelescu citește stările de tulburare ale personajului (specifice doar 

versiunii românești, nu și traducerii franceze) în cheia gustului preromantic pentru literatura 

meditativă, cu eroi ce încep să își chestioneze interioritatea
18

. Faptul că romanul s-a tradus 

într-o Franță libertină, iluministă, a contribuit la accentuarea efectivă a elementelor 

sentimentale, dar și la receptarea textului ca literatură sentimentalistă. La mijloc poate fi și 

problema interpretării, înscrisă în codurile epocii ce restituie texul, acordându-i un loc și o 

etichetă în canonul propriu.  

                                                
15 Roderick Beaton, op. cit., p. 63.  
16 *** Ismin, ms. cit.  
17 Ibid.  
18 Mircea Anghelescu, art. cit., p. 132.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:06 UTC)
BDD-A22210 © 2015 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue No. 7/2015 

 
 

 730 

 

 

Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului ŖCultura română şi modele 

culturale europene: cercetare, sincronizare, durabilitateŗ, cofinanţat de Uniunea Europeană 

şi Guvernul României din Fondul Social European prin Programul Operaţional Sectorial 

Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013, contractul de finanţare nr. 

POSDRU/159/1.5/S/136077.  

 

Bibliografie 

 

Corpus de texte:  

 

*** Ismin, în Ms. Rom. 4246 BAR.  

Macrembolites, Eumathios, Aventures de Hysminé et Hysminias, trad. de Ph. Lebas, 

Paris, 1828.  

 

Studii critice:  

 

Anghelescu, Mircea, Ismin şi Isminia, în Probleme de literatură comparată şi 

sociologie literară, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1970.  

Beaton, Roderick, The Medieval Greek Romance, ediția I, Cambridge University 

Press, Cambridge, 1989; ed. a II-a, 1996.  

Ciavolella, Massimo, La Ŗmalattia dřamoreŗ dallřAntichità al Medioevo, Bulzoni 

Editore, Roma, 1976.  

Cupane, Carolina, „Eros Basileus. La figura di Eros nel romanzo bizantino dřamoreŗ, 

în Atti della Reale Accademia di Scienze e Arti di Palermo, vol. 33, 1973-1974.  

Idem, „Concezione e rappresentazione dellřamore nella narrative tardo-bizantina. Un 

tentativo di analisi comparataŗ, în Medioevo romanzo e orientale. Testi e prospettive 

storiografiche. Colloquio Internazionale Verona, 4-6 aprilie 1990. Volum îngrijit de A. M. 

Babbi, A. Pioletti, F. Rizzo Nervo, C. Stevanoni, Rubbettino, 1992.  

Magdalino, Paul, „Some Observations on Hysmine and Hysminiasŗ, in Dumbarton 

Oaks Papers, nr. 46, Homo Byzantinus. Papers in Honor of Alexander Kazhdan, ed. Anthony 

Cutler și Simon Franklin, Dumbarton Oaks Research Library and Collection, Washington, 

Columbia, 1992.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:06 UTC)
BDD-A22210 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

