
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

1174 

 

SYMBOLICS OF LIGHT AND THE LIVING IN A POETIC MODE 
 

Lorena-Valeria STUPARU 
ISPRI, Romanian Academy, Bucharest 

 

 

Abstract: In this paper I aim to analyze through a few examples of religious and poetic 

symbolism of light how are articulated the notion of human  creative habitation with the 

postmodern concept of the world.  

 

Keywords: poetical habitation, versions of the world, light, transcendence, suggestion. 

 

 

În sfera postmodernă a noţiunii de locuire traductibilă în limbajul unei antropologii 

constructiviste şi al unei hermeneutici încrezătoare drept coexistenţă paşnică a unor culturi, 

forme și stiluri diferite, îşi pot găsi locul universuri şi „versiuni ale lumii” (Nelson Goodman) 

multiple, în condiţiile în care, așa cum arată William E. Paden, „lumea” include tot ceea ce 

este constitutiv situaţiei locative a omului, integrând noţiuni precum „societate”, „istorie”, 

„cultură”, „limbaj”, „sisteme”1. 

Acest nou concept holistic de „lume” care include formele de organizare și de expresie 

proprii lumii vieții permite o mai bună înțelegere a „locuirii în chip poetic” în termenii 

„deschiderii” către o lume în care zeii nu au murit, ordine ultimă care poate fi găsită în poezie 

așa cum demonstrează Heidegger, ordine în care omul religios/credincios se așează de la 

bunul început al conștiinței sale de sine. Configurarea lumii umane ca deschidere către timpul 

și spațiul sacre locuite de zei pune în ecuaţie ordinea particulară a existenţei cu ordinea ultimă 

a lumii care la Heidegger poate fi găsită în poezie. În textele „Holderlin şi esenţa poeziei”, 

„La ce bun poeţi”, „Limba în poem” filosoful german arată cum în limba vie şi accesibilă 

sensibilităţii universale a poeziei se exprimă cel mai bine Fiinţa, adică înţelesul ei ordonator 

de lumi posibile individuale, în rezonanţă cu Creaţia: care nu încape niciodată sub cupola 

gândirii, pentru a se adăposti, în mod neaşteptat şi fugitiv în „cortul” textului poetic. Și nu atât 

la scara universului este spectaculoasă funcţia ontologică a limbajului poetic, ci la nivelul 

receptării individuale, unde poemul construit într-o anumită viziune întemeiază, regăsindu-şi 

esenţa de „ctitorie a Fiinţei împlinită cu ajutorul cuvântului”, după cum observa Heidegger: 

„Rostirea poetului nu este ctitorie numai în sensul liberei dăruiri, ci totodată şi în sensul 

întemeierii ferme a Dasein-ului uman pe temeiul său”. Faptul că rostirea este ctitorie 

înseamnă că aduce fiinţa în „prezenţă”, care, tradiţional, are şi semnificaţia de „existenţă”2. 

Despre creaţiile literare şi artistice ca despre obiecte a căror pură esteticitate fundează 

lumi s-a scris inclusiv din perspectiva hermeneuticii sacrului, așa cum o face, de exemplu, 

Mircea Eliade care interpretează în mai multe rânduri lumile religioase drept creaţii analoge 

cu acelea ale poeţilor, romancierilor, artiştilor, capabile să exprime în aceeaşi măsură esenţa 

umană, prin spiritul creator de lumi destinate unei alte locuiri decât aceleia fizice3. Micul 

exerciţiu comparativ cu Mircea Eliade vrea să spună că modul în care concepem locuirea (sau 

locuirea în care ne complacem) ne exprimă cel mai bine gândirea de fiinţe „minunate”, 

                                                 
1 William E. Paden, “The Concept of World Habitation: Eliadean Linkages with a New Comparativism”, in 

Changing Religious Worlds. The Meaning and End of Mircea Eliade, Edited by Bryan Rennie, State University 

of New York Press, 2001, p.263. 

2 Martin Heidegger, „Hölderlin şi esenţa poeziei”, „Limba în poem” în Originea operei de artă, Traducere de 

Gabriel Liiceanu şi Thomas Kleininger, Bucureşti, Editura Univers, 1983, pp. 200- 201, 259.  

3 Mircea Eliade, Jurnal I, II, Bucureşti, Humanitas, 1993. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)
BDD-A22091 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1175 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

cuvântătoare şi „însufleţite”, „cinstite de Dumnezeu cu darul raţiunii”, după cum spun Părinţii 

Bisericii.  

Simbolul natural cel mai „transparent” în acest sens (al capacităților omului și al 

expunerii locuirii umane în planul lumii divine) este Lumina, matricea „simbolurilor 

spectaculare”, vizibilă în imaterialitatea ei, care ne trimite la idealitatea ei, cea dintâi în 

creaţie, atât în perspectivă religioasă, cât şi în perspectivă artistică. 

 Ca axiomă a gândirii simbolice, legătura între lumina nepământească şi lumina 

pământească („fiindcă Pământul câteodată e frumos”, cum spune Jacques Prévert), între 

frumuseţea nepieritoare şi frumuseţea pieritoare se regăseşte deopotrivă în plan religios şi 

estetic, în conținut și în formă - atât la nivelul revelaţiei și concepțiilor filosofice, cât şi la 

acela al creaţiei cu speciile ei. 

 Bunăoară, estetica ce derivă din poetica luminii elaborată de Dionisie Pseudo-

Areopagitul în tratatul Despre ierarhia cerească, apreciat ca cel mai important monument 

mistic de gândire creştină (Georges Duby) - nu a rămas undeva, în timp, numai la arhitectura 

şi decoraţiunile interioare ecleziastice, în cazul cărora intenţia aplicării unui model perfect era 

evidentă. Din aceeaşi teologie a luminii se inspiră, consecutiv, sau o servesc involuntar o 

mulţime de poeme sau tablouri moderne şi postmoderne. Nu numai monumentele sau 

obiectele din metal şi pietre preţioase care strălucesc în splendoarea catedralelor pot înălţa 

sufletul de la creat la increat, dar şi cuvântul sau imaginea profane în corporalitatea lor pot fi 

repere pe un traseu al iluminării, dacă sunt citite sau privite cu atenție și inteligență, cu plăcere 

estetică sau cu dragostea unei „inimi simple”. La fel, toate făpturile, potrivit cu modelul mistic 

mai sus pomenit, reflectă în proporţii diferite Lumina absolută şi iubitoare de frumuseţe ce li 

s-a transmis prin Creaţie. Pentru pământeni, a iubi frumuseţea devine astfel numitorul comun 

al atitudinii religioase, în speţă mistice, şi al atitudinii artistice, în speţă poetice. Pentru 

credinciosul care vede în simbol o prezenţă vie, realizând continuitatea între realitatea actuală 

şi realitatea absolută, frumuseţea lumii în care toate stau în lumină este obiect al veneraţiei, al 

închinării, al cântării. Iar artistul a cărui sensibilitate tresare la frumuseţe, nu poate ignora 

principiul luminii care stă la baza oricărei forme vizibile. Aceste antiteze, cărora li s-ar putea 

alătura altele, au, fireşte, numai un rost tehnic, finalizat în sinteza pe care o fac posibilă: 

pentru că poţi simţi o emoţie artistică în faţa unui fapt religios, tot aşa cum poţi avea o trăire 

religioasă în faţa unui fapt artistic, fără a suferi de inadecvare. 

 Urmând aceste principii voi încerca un traseu, fără pretenţia de a merge până la capăt 

sau de a fi convingătoare, sub semnul impresiei personale – deopotrivă în ordinea interpretării 

și a ierarhizării anumitor fapte livreşti care pot fi descoperite în cele mai accesibile surse cu 

putinţă. 

 Întâietate are, chiar şi în această ordine subiectivă, lumina-teofanie, deoarece în 

această ipostază lumina implică o amplă mişcare plină de conţinut, deopotrivă creatoare şi 

restauratoare, potrivit credinţei creştine: „1. La început era Cuvântul şi Cuvântul era la 

Dumnezeu şi Dumnezeu era Cuvântul.(…) 9. Cuvântul era Lumina cea adevărată care 

luminează pe tot omul care vine in lume”. (Din Sfânta Evanghelie după Ioan). „Lumină din 

lumină, Dumnezeu adevărat din Dumnezeu adevărat, născut, nu făcut; Cel de o fiinţă cu Tatăl, 

prin Care toate s-au făcut” (Din Crezul sau Simbolul Credinţei). „Veniţi să luaţi Lumină!” 

(Învierea Domnului). 

 În ce măsură se potriveşte această mereu reînnoită revelaţie a creării lumii şi vieţii - 

cu certa ceaţă discursivă despre simbolurile sau simbolica luminii ? În niciun fel, am fi tentaţi 

să spunem cu gândul la fiinţa întru mister, dacă teologii nu ar fi afirmat că actul de 

automanifestare divină se numeşte Teofanie (Grigore de Nazians şi Sfântul Maxim 

Mărturisitorul), dacă ei nu ar fi arătat cum pentru Dumnezeu a se automanifesta sau a se 

revela înseamnă a crea (Ioan Scotus Eriugena), adică a ilumina, a se face vizibil, recognoscibil 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)
BDD-A22091 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1176 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

datorită fiinţelor şi lucrurilor care sunt lumini, mai intense sau mai slabe, mai aprinse sau mai 

stinse. 

 Lumea întemeiată pe principiul luminii este totodată și o lume în care frumusețile sunt 

emanate de același principiu, cel puţin în viziunea clasică, frumosul fiind la Dionisie Pseudo-

Areopagitul (din care descinde mai târziu Eriugena), aşa cum era odinioară la Platon, unul 

dintre „numele divine”. La Platon virtutea umană de a diviniza fiinţa iubită şi, mai mult, de a 

re-cunoaşte divinitatea din lucrurile sensibile se datorează luminii pe care acestea o emană, 

razei frumuseţii care le străluminează, amintind-o astfel pe aceea absolută, al cărei atribut 

principal este strălucirea (Phaidros, 250a-252a); totodată, această disponibilitate pentru 

însufleţire, pentru îndrăgostire, pentru „înaripare” şi renaştere spirituală se datorează legăturii 

dintre lumină şi frumuseţea lăuntrică (doar prin conjuncţia lor are loc iluminarea îndrăgostită). 

Pentru Dionisie Pseudo-Areopagitul frumosul are în plus calitatea simbolică de a se distribui, 

într-o primă mişcare, ca lumină, în toate lucrurile potrivit cu firea lor şi apoi de a le strânge 

laolaltă, de a le aduna la un loc în virtutea proprietăţii unice a splendorii şi armoniei a căror 

cauză este, „răsfrângând asupra tuturor în formă de lumină comunicările producătoare de 

frumuseţe ale razei sale primordiale”4. 

 Aşadar armonia prezentă în desăvârşita creaţie este rezultatul unei mişcări 

descendente a Luminii absolute, mişcare simbolică pentru că aceasta – distribuindu-se în toate 

făpturile, raportându-le la măsura Dumnezeului în acelaşi timp Lumină, Cuvânt, Iubire şi Duh 

Sfânt făgăduit – le uneşte în comuniunea de credinţă. Înţeleasă astfel, armonia este o legătură 

invizibilă între cer şi pământ, între luminile oamenilor şi lumina divină. Ea este totodată 

efectul „estetic” al iubirii care adună lucrurile sub aceeaşi lumină, situându-le astfel printre 

cele demne de a sta aici în numele lui Dumnezeu. Şi este de la sine înţeles că reamintirea sau 

recunoaşterea în lumină a frumuseţii  dumnezeieşti este un dar prefigurat în vârsta „arhaică” a 

umanităţii.  

 Pe direcţia platoniciană a „celor bune” ca specii ale Binelui consubstanţial iubirii, 

lumina se află acolo unde Binele, transcendent fiinţei, este „părintele” Soarelui. Mai târziu, la 

Plotin, Binele Perfect, aflat deasupra Frumosului (reprezentabil, ca si la Platon, prin ceea ce 

iubim) este „realitatea la care toate fiinţele sunt conectate” (Enneades, VIII), este Unul, 

Izvorul primordial de lumină din care emană treaptă cu treaptă, prin intermediul principiului 

Inteligenţei (primul act al Binelui) toate cele existente. 

 Lumina este Teofania prin excelenţă nu numai în filosofia creștină. Divinitatea 

supremă se manifestă ca teofanie luminoasă în toate religiile, de la egipteanul Ra şi iranianul 

Ahura Mazda, la zeul Faro al populaţiei Bambara, Zeus însuşi luând la un moment dat 

înfăţişarea unei ploi aurii – şi exemplele ar putea continua. 

 Pe de altă parte, aceste teofanii luminoase își găsesc corespondențe în simbolurile 

„spectaculare” (cum numeşte Gilbert Durand simbolurile luminii, cu un termen împrumutat 

de la Badouin, care desemna astfel simbolurile care reunesc capacitatea de „a vedea” şi „a şti” 

în cadrul unei intense valorificări a supraeului)5. Iar această corespondență este posibilă 

datorită continuității dintre teofanie şi simbol pentru că cele mai multe hierofanii și teofanii 

devin simboluri, iar acestea din urmă le prelungesc „dialectica” până la continuarea procesului 

de hierofanizare (adică de sacralizare a profanului, de îndumnezeire a lumii): „Simbolul 

realizează solidaritatea permanentă a omului cu sacralitatea” – este una dintre concluziile lui 

Eliade, impecabil demonstrată în sistemul său; iar observaţia potrivit căreia oricare ar fi natura 

şi intensitatea luminii, ea se transformă întotdeauna într-o revelaţie religioasă nu face decât să 

                                                 
4 Dionisie Pseudo-Areopagitul, Despre numele divine, Traducere de Cicerone Iordăchescu şi Theofil Simensky, 

Iaşi, Institutul European, 1993, pp. 76-77. 

5 Gilbert Durand, Structurile antropolgice ale imaginarului, Traducere de Marcel Aderca, Bucureşti, Editura 

Univers, 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)
BDD-A22091 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1177 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

întărească această concluzie. Ea accentuează caracteristica simbolului viu de a se îmbogăţi cu 

noi semnificaţii, de a primi noi interpretări, de a nu rămâne pur şi simplu „document” sau 

„categorie” cu ajutorul cărora este înţeleasă hierofania, de a se deschide creaţiei. O astfel de 

deschidere o reprezintă valorificarea experienţei interioare a luminii în medii religioase şi 

nereligioase. Capitolul „Experienţe ale luminii mistice” din Mefistofel şi Androginul este un 

comentariu istorico-religios al experienţei spontane a luminii care apare în vis sau în urma 

unei iniţieri. Pe parcursul acestui capitol, oscilaţia între valoarea de principiu subiectiv a 

experienţei spirituale a luminii ca simbol gnoseologic şi valoarea sa ontologică are traiectoria 

unui pendul perfect reglat. Studiul începe prin consemnarea visului unui negustor american, 

vis populat cu fiinţe învăluite în lumină, la capătul căruia subiectul conştientizează prezenţa 

Mântuitorului. Acest exemplu, decodificat psihanalitic, se traduce prin deplasarea 

religiozităţii omului modern spre nivelurile cele mai profunde ale sinelui (inconştientul este 

întotdeauna religios!), iar din punct de vedere al filosofiei religiilor, prin accesul la un alt mod 

de a fi: cel care trăieşte o astfel de experienţă se naşte din nou, începe o nouă viaţă, îşi 

transformă radical existenţa (comerciantul nostru devine vizionar), făcând-o să se deschidă 

spre lumea spiritului.  

Așadar, și în „deschiderea” religioasă către lumea spiritului (tangentă cu ființa) se 

petrece o „mutaţie ontologică” și odată cu aceasta o altă locuire se configurează. Trebuie 

consemnată aici varianta literară oferită de Eliade însuşi, atât pe tema valorificării 

gnoseologice a luminii, cât şi a schimbării de statut ontologic în urma unei experienţe de data 

aceasta violentă, de natură fizică, aşa cum trăieşte Dominic Matei, personajul din Tinereţe 

fără tinereţe. Venerabilul profesor de latină este trăznit în noaptea de Înviere şi în urma 

acestui accident întinereşte radical, dobândind totodată miraculoase capacităţi cognitive şi 

vitale: „vede” după glasuri, altfel spus, reconstituie chipuri după voce, este hipermnezic, 

învaţă chineza şi fel de fel de dialecte orientale în timpul unor vise „didactice”, ajunge la 

„tehnica beatitudinilor simple”, a căror „veridicitatea” stă în talentul scriitorului. Valoarea 

gnoseologică, mutaţia ontologică, revelaţia luminii creatoare formează numitorul comun al 

experienţelor implicând acest principiu: lumina solidificată a vindecătorilor australieni, 

lumina creatoare din hinduism, concentrarea în lotusul inimii prin care se ajunge la o 

experienţă de lumină pură, luminile mistice din Yoga, strălucirea şi ascensiunea lui Buddha, 

al cărui trup împrăştie raze de lumină, lumina limpede simbolizând în acelaşi timp realitatea 

ultimă şi conştiinţa nirvanică din Maha-Yana, omul şi cosmosul deopotrivă alcătuite din 

lumină în mitologia tibetană, cristalizarea luminii în forma Florii de Aur din mediile taoiste, 

Lumina Schimbării la faţă a lui Hristos pe muntele Tabor – model transcendent al perfecţiunii 

spirituale. Transfiguraţia, reaminteşte Eliade, este fundamentul întregii mistici şi teologii 

creştine a luminii divine: ea este misterul central al teologiei lui Palama, dar şi revelaţia lui 

Pavel pe drumul Damascului, experienţa sfântului Ioan al Crucii sau strălucirea de pe chipul 

Venerabilei Serafina di Dio în timpul rugăciunilor şi după împărtăşanie sau, în ordinea unei 

fenomenologii epifanice, extazul lui Jakob Böhme provocat de reflexul soarelui pe suprafaţa 

unei farfurii. Sau, conform relatărilor directe, lumina pe care o văd călugării isihaşti în timpul 

rugăciunii. Este vorba de o iluminare spontană, de un dar divin, de o stare spirituală proprie 

misticilor care ajung la ea pe căi ezoterice, şi poeţilor – care ajung la ea prin iubire sau prin 

convertire religioasă – cel puţin a poeziei scrise de poet dacă nu a poetului însuşi, orientare în 

sens sacral, fie „născut” (rezultat al unei autentice dispoziţii religioase, chiar şi atunci când 

poetul îşi propune numai un mesaj imanent), fie „făcut”, (rezultat al unei voinţe formative). 

 Nu poezia încadrată de regulă în curentul simbolist este cea mai reprezentativă aici, 

cu toate că simboliştii vehiculează un limbaj „secret” asemenea doctrinelor religioase sau 

mistice, cu toate că ei se revendică uneori de la un „Credo” de factură neoplatoniciană, 

precum cel al lui Stuart Merill, potrivit căruia poeţii sunt aceia cărora li se revelează „Ideea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)
BDD-A22091 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1178 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

eternă a Frumuseţii, disimulată sub formele trecătoare ale Vieţii imperfecte”6. Potrivit acestei 

mentalităţi, poetul redescoperă eficacitatea magică a cuvintelor cărora, ca şi în cazul formelor 

rituale, li se atribuie o forţă creatoare. Credinţa în condiţia privilegiată a poetului deţinător al 

„cheii” sensului misterios al lucrurilor (moştenită de la romantici) implică însă o nouă viziune 

a Frumuseţii eterne. Astfel că simboliştii operează o selecţie a lucrurilor care corespund ideii 

de frumos, în urma căreia frumosul preexistent descrierii este suspendat în favoarea 

frumosului inventat cu mijloacele imaginaţiei, pornind de la intuiţia corespondenţelor 

ascunse. Lucrurile care stau pentru această nouă idee a frumuseţii sunt acelea care re-creează 

realitatea după ordinea sufletului şi imaginaţiei artistului care poate percepe în culoare, în 

contur, în sunet şi parfum un „sens moral” sau mistic, idee susţinută programatic de 

Baudelaire7 şi subliniată în binecunoscutul poem Corespondenţe. 

 Alegerea acelor imagini care evocă un fapt spiritual subiectiv este cheia 

simbolismului şi pentru Mallarmé: „(...) a evoca puţin câte puţin un obiect pentru a dezvălui o 

stare a sufletului; sau, invers, a alege un obiect şi a desprinde din acesta o stare sufletească, 

printr-o serie de descifrări”8– şi aici este vizibilă înrudirea cu simbolismul religios în structura 

căruia momentul „epifanic” este capital. În cazul poeziei „convertite religios”, universul 

interior al artistului, experienţa individuală, simbolurile izvorâte din inconştient, sau 

dimpotrivă, conştient construite, se întâlnesc cu simbolurile religioase care îl leagă pe artist 

„de o comunitate religioasă mai vastă” (Michel Meslin). Filtrată printr-o experienţă 

universală, experienţa spirituală personală a poetului se aseamănă cu aceea a unui mistic (pe 

faţă, sau dimpotrivă, „pe dos”, cum este considerat Rimbaud de către Claudel), tot aşa cum 

misticul însuşi este un fel de „artist” al experienţei religioase (spre deosebire de lucrătorul, 

filosoful sau „omul de ştiinţă” al acesteia). 

 De la Psalmii lui David la Tînguirea... lui Trakl sau la Poemele luminii ale lui Blaga 

(aceste exemple neexprimând limita valorică sau istorică a simbolismului luminii manifestat 

în poezie pe care îl am în vedere în acest eseu, ci numai câteva dintre cazurile care îmi sunt în 

acest moment la îndemână, în afara raportărilor lui Gilbert Durand la Verlaine şi Valery, la 

Cântecul lui Roland şi la Upanişade) – poezia „spectaculară” recompune realul în ordinea 

bucuriei, iubirii şi înţelepciunii care capătă formă odată cu obiectul contemplat-iluminat. 

 „Mulţi zic: «Cine ne arată nouă cele bune?». Dar s-a însemnat peste noi lumina feţei 

Tale, Doamne! Dat-ai veselie în inima mea, mai mare decât veselia pentru rodul lor de grâu, 

de vin şi de untdelemn ce s-a înmulţit” (David, Psalmi, 4, 6-7). Bucuria recunoaşterii în 

lumină a chipului dumnezeiesc al lumii este suportul fericirii de a fi în viaţă şi promisiunea 

veşniciei: „Căci la Tine este izvorul vieţii, întru lumina Ta vom vedea lumină” (Psalmi, 35, 

9). 

 Aceeaşi lumină trece uneori şi pe chipul fiinţelor pământeşti pe care cei care le iubesc 

le situează într-un fel în cer (aducându-le jertfe „precum unei imagini sfinte şi unui zeu”, cum 

spune Platon) - și aici este o posibilă semnificaţie universală a cunoscutelor versuri ale lui 

Blaga: „Lumina ce-o simt/ năvălindu-mi în piept când te văd,/ oare nu e un strop din lumina/ 

creată în ziua dintâi,/ lumina aceea-nsetată adânc de viaţă?” (Lumina). 

 Dincolo de sensul metafizic al luminii revelate prin iubire, există un sens explicit 

sacru al luminii revelate prin convertire creştină, ca în cazul acestor versuri, la fel de 

cunoscute, scrise de Vasile Voiculescu: „Ani de-a rândul/ M-am canonit să car lumina cu 

gândul (...)/ Atunci ai trimis îngerul tău să-mi arate/ Izvorul luminii adevărate/(...)/ Au curs 

                                                 
6 Marie-Louise Astre, Françoise Colmez, Poésie française. Anthologie critique, Paris, Bordas, 1982, p. 278. 

7 Ibidem, p. 192. 

8 Ibidem, p. 178. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)
BDD-A22091 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1179 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

lacrimi multe şi suspine/ Dar prin spărtura făcută-n mine/ Ca printr-un ochi de geam în zidul 

greu,/ Soarele a năvălit înăuntrul meu./ Şi cu el odată,/ Lumea toată” (Luminătorul).  

 De la integrarea luminii în structura conştiinţei, mesajul poate trece, gradat, la 

armonia dintre potenţialul paradisiac al naturii imediate și acela al naturii umane: „Ne ducem 

prin tomnatice păduri,/ Tristeţea să ne-o ardem în lumină” (Lucian Blaga, Poveste); sau, fără a 

„nirvaniza” ostentativ, la  corespondenţa „suprareală” dintre imaginea de sine şi reintegrarea 

în lumina cosmică: „Noi stinşi în soare ca într-o oglindă/ ne cufundăm în somn adânc(...)/ 

Poate am pierit în pântecul matern al tunetului” (Gellu Naum, Timpurile de noapte). 

 Lumina fiind armonie, este totodată şi echilibru, ca în versurile: „Desăvârşit e calmul 

acestei zile de aur” (Georg Trakl, Elis); „Luminoasă-i liniştea nopţii./ Pe câmpia întunecată/ 

Întâlnim ciobani şi stele albe” (Trakl, Helian). 

 Ne putem însuşi, ca prin operator hermeneutic în privinţa versurilor citate, două dintre 

observaţiile pe care le făcea Borges în conferinţa Poezia sau frumuseţea ca senzaţie fizică, şi 

anume: „Faptul de a avea un cuvânt pentru a reda aici (s.m., L.S.) senzaţia de linişte, 

constituie deja o creaţie estetică”. Iar dacă acesta este faptul, anume că în liniştea nopţii 

iluminate de prezenţa stelelor albe şi a păstorilor presimţim evenimentul, acest lucru poate fi 

exprimat ca atare în buna tradiţie platoniciană a descoperirii-reamintire: „Lucrurile sunt aşa 

cum sunt, iar datoria mea de poet este să le descopăr”9. Adică, în cazul exemplului nostru, 

faptul de a avea adjectivul „alb”, simbolul privaţiunii de culoare prin exces de lumină10 şi 

totodată al fiinţei divine ce nu are nevoie de determinaţii, a Celui ce este, pe care îl alăturăm 

stelelor (faptul că ele există în realitate şi răsar noaptea în întuneric pentru a lumina - ţine de 

manifestarea divină) şi faptul că acestea se află „aici”, în acelaşi plan cu păstorii (referent 

simbolic esenţial) – se convertesc în imaginea de pace sufletească şi bucurie („liniştea 

luminoasă a nopţii”) din aşteptarea împlinirii Bunei Vestiri.  

În alt registru, aşa cum pictura impresionistă prin importanța acordată momentului 

zilei cu lumina ei și unghiului din care vede artistul bucățica de lume - slujeşte poezia, aceasta 

din urmă, la rândul ei, poate comunica sensul adânc al impresionismului la fel de bine ca orice 

act critic: „Pădurea-n primăvară-i o frescă luminoasă/ Cu cerul plin de pete, subţire şi-aburit,/ 

Acum întâi schiţată de-o pensulă sfioasă/ Mijind, neisprăvită, pe-un fond nedesluşit./ (...)/ O 

frescă luminoasă şi dulce-n primăvară,/ Un mare triptic vara şi toamna un panou,/ În friza de 

zăpadă schimbată iarna iară/ Pădurea e de-a pururi acelaşi-alt tablou” (Vasile Voiculescu, 

Pădurea). Baudelaire mergea chiar mai departe, identificându-se cu pictorul impresionist: „În 

voie, Primăvara s-o chem în preajma mea,/ Să scot cu voluptate din inimă un soare/ Şi-un aer 

cald să-mprăştii din gânduri arzătoare” (Peisaj). O perpetuă comunicare cu aerul şi lumina se 

regăseşte aici, ca şi la pictorii impresionişti, un dialog între lumina din suflet şi luminile ce se 

cheamă între ele din alte lumi, pentru a se recunoaşte reciproc într-o altă lumină, îmbrăcând 

toate lucrurile, obiecte-subiecte care, pierzându-şi pentru o clipă identitatea, ne plasează dintr-

o dată într-un univers tainic. Iar acesta la rândul lui poate fi sugerat în cuvinte, cum sunt 

aceste „ciudăţenii” care îmi revelează, pe lângă sensul impresionismului de atitudine artistică 

încărcată religios, dimensiunea mistică a realităţii la care are acces poeta în singurătatea ei 

autoimpusă: „Un ceva-ntr-o văratecă zi / Cât de-ncet făcliile ei ar muri/ Mă solemnizează./ Un 

ceva-ntr-o văratecă Amiază/ Un adânc, un azur – un parfum ce-a rămas/ De dincolo de extaze/ 

Să-mi cobor privirea prea scrutătoare/ Ca această Graţie scânteietoare/ Să nu plece prea 

departe de mine” (Emily Dickinson). 

                                                 
9 Jorge Luis Borges, Cărţile şi noaptea, Traducere de Valeriu Pop, Iaşi, Editura Junimea, 1988, p.3. 

10 René Gilles, Le Symbolisme dans l’Art Religieux, Mercure de France, 1943, p. 87. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)
BDD-A22091 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1180 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

 Dacă acel „ceva” numit de Trakl „aurul zilelor” – lumina elementului cosmic – este 

valorificat de impresionişti estompând culorile şi contururile în galbenul strălucitor al acestui 

aur, există şi o modalitate de a pune în evidenţă chiar lucrurile, componentele „templului 

natural” al peisajului, „pictându-le” cu lumina albă proiectată noaptea asupra lor. Şi în aceste 

procedee ale picturii luminografice poate fi regăsită nu numai o atitudine estetică 

revoluţionară, dar şi una religioasă, mai mult sau mai puţin intenţionată, de slavă artistică a 

Creaţiei. 

 De la lumina albă, pură, acromatică prin care peisajul este „purificat” de noapte, de la 

lumina-aur-al-zilelor, hierofanie a luminii adevărate, se revendică şi „metalele” nu mai puţin 

preţioase ale luminii, culorile, epifanii ale luminii absolute, alături de alte „succedanee” 

folosite de poeți (G. Călinescu) precum fulgerul, cristalul, corpurile cereşti, vântul, ceaţa, 

fumul, insectele fosforescente, cristalul, felinarul, lampa, becul, etc. 

  S-a spus despre culori că „vin din lumină şi din tenebre”, deoarece odată cu creaţia 

„râsetele luminii au curs peste ape (Upanişade, n.m.), făcând să se retragă tenebrele şi să 

apară Natura colorată”.11 Este astfel rezumată teoria culorilor elaborată de Goethe, fantezistă 

pentru scientişti, dar plină de promisiuni pentru fenomenologia imaginarului. Potrivit acesteia, 

culorile se nasc din amestecul luminosului cu întunericul, ele sunt „fapte” şi „suferinţe” ale 

luminii, iar finalmente reprezintă victoria luminii în lupta cu întunericul: „O, aceste frumuseţi, 

o, culorile/ ireductibile, sfinte ca zeii” (Blaga). Dacă sunt „fapte” ale luminii, „sfinte ca zeii”, 

culorile au ele însele semnificaţii simbolice prin care se inserează limbajului sacru al naturii şi 

culturii. 

 Iată câteva dintre acestea, interpretate de René Gilles în urma unui studiu minuţios. 

Culorile, spune acesta, ca şi cuvintele, au cel puţin trei sensuri diferite: ascuns (exprimat în 

limba divină), aluziv (exprimat în limba sacră) şi material (exprimat în limba profană). De 

aceea, limbajul simbolist al culorilor oferă o triplă interpretare, deşi „la origine, limba lui 

Dumnezeu este aceea a tuturor oamenilor”. Astfel, în limbaj divin, albul (sau privaţiunea de 

culoare prin exces de lumină) este simbolul Celui ce este, al adevărului absolut, emanaţia 

strălucitoare a atotputerniciei divine; roşul este culoarea focului şi a iubirii divine, iar 

împreună cu albastrul simbolizează Duhul sau Spiritul Sfânt, regenerarea oamenilor prin 

iubire şi adevăr; albastrul este culoarea aerului şi a aripilor, simbolizând înţelepciunea 

manifestă prin răsuflarea dumnezeiască; galbenul simbolizează revelaţia iubirii şi a 

înţelepciunii lui Dumnezeu, transmisă prin lumină şi prin Cuvânt; verdele simbolizează 

creaţia şi regenerarea. În limbaj profan, albul este imaginea virginităţii, a inocenţei şi a 

candorii, a castităţii, a purităţii; roşul exprimă spiritul războinic (sângeros); albastrul este 

emblema fidelităţii şi a profunzimii; galbenul este culoare iubirii legitime, iar prin contrast, a 

adulterului şi geloziei; verdele, din culoare a speranţei în nemurire, devine culoare a speranţei 

pur şi simplu.  

 Cât priveşte culorile „secundare”, care intră în gama culorilor simbolice sau în aceea a 

culorilor „terţiare”, câteva semnificaţii pot fi enumerate după cum urmează: violetul, amestec 

de roşu şi albastru, capătă, în virtutea sensului simbolic al celor două culori ce se echilibrează 

în compoziţia sa, o semnificaţie unind hyacintul şi purpura: dragostea de adevăr şi adevărul 

dragostei; oranjul, unind simbolul revelaţiei, galbenul iubirii divine şi roşul, a semnificat 

întotdeauna revelaţia acestei iubiri; negrul, opusul albului, este culoarea neantului, negaţie a 

luminii, culoarea spiritului răului; brunul, în compoziţia căruia intră roşul şi negrul, este 

simbolul focului infernal, opus focului divin, este simbolul trădării; griul, format din negru şi 

alb, este simbolul morţii terestre şi al nemuririi spirituale.12Simbolismul culorilor (în variantă 

                                                 
11 Ibidem. 

12 Ibidem, pp. 83-133. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)
BDD-A22091 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1181 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

sacră şi divină) face şi el parte din acelaşi limbaj simultan „misterios şi revelator, destinat să 

dezvăluie profanilor adevărurile sacre”, pus în slujba operelor de artă, al căror scop în trecut 

„era acela de a exprima ideea divinului, şi nu impresiile personale ale autorului, stările sale 

sufleteşti”, reaminteşte René Gilles.13 

 Cu toate acestea, revelatoare sunt, după cum arătam, „impresiile personale”, „stările 

sufleteşti” autentice ale artistului – ele însele epifanii ale prezenţei divine în „suferinţele” sau 

„bucuriile” luminii manifestate în culori și transmise receptorului, cum este impresia 

cromatic-lirică din versuri ca acestea: „Albastra primăvară, sufletul o amuţeşte(...) O, crucea 

înverzind” (Georg Trakl); sau: „Roşu-i Văpaia-dis’dimineaţă –/ Violetul e Miezul de zi –/ 

Galbenul – ziua-în scapăt –/ După aceea – Nimic-pe aci –/ Dar Mile de Scânteieri – către 

seară-/ Pârjolita câmpie ne-arată –/ Acel tărâm de Argint – Ce n-a fost mistuit niciodată” 

(Emily Dickinson). 

 Este puţin spus că lumii înconjurătoare i-ar lipsi lumina, dacă i-ar lipsi culorile. Iar 

dacă i-ar lipsi culorile, lumea vieţii noastre ar fi de nelocuit. Fără culori, lumea perceptibilă 

prin văz, ar fi pur şi simplu o lume lipsită de transcendenţă, o lume a griurilor dubioase şi a 

maroniurilor murdare, o lume sărăcită din care Dumnezeu s-a retras cu lumina lui cea 

adevărată, lăsând în loc fie orbitorul, fie întunecatul care anunţă inexistenţa. Or, lumina cea 

adevărată, gradată şi transfigurată în mii de culori şi nuanţe, este temei principal al credinţei şi 

subiect de visare şi punere în formă. Deşi critica postmodernă minimalizează lectura ca 

vânătoare de sensuri generale, bucuria estetică provocată de autenticitatea și cadenţa 

cuvintelor bine alese va fi cu atât mai deplină dacă descifrăm într-un poem un mesaj despre 

speranţă şi Înviere, despre creaţia care poate fi reluată mereu de la capăt, în versuri sugestive 

precum: „Există un soare – / În care nu credem acum” (Emily Dickinson), sau „Tăcut, 

deasupra Calvarului, se deschid ochii de aur ai Domnului” (Georg Trakl, Psalm). Conotate 

temporal, simbolurile luminii sugerează fie marele timp, „eternitatea”, fie timpul mic, istoric, 

efemer, ca în următoarele versuri: „Măsor cât n-a sosit – ce grea – / Lumină este timpul” 

(Emily Dickinson) sau „Voi, aurite flori-ale-soarelui/ Lăuntric închinate spre moarte” (Georg 

Trakl). În acest sens, continuând exerciţiul de naivitate hermeneutică asumat tacit, putem 

observa cum marele timp, al Florii de Aur (pentru a folosi limbajul propriu mediilor taoiste) 

este nemuritor ca şi lumina absolută din a cărei origine se împărtăşeşte; dar pentru percepţia 

umană mai important pare timpul mic, al florii soarelui, al „florii clipei” (Michael Ende) – iar 

acesta poate fi salvat prin ceea ce Emil Cioran numea „pietate estetică”, adică „a purta un 

respect religios aparenţelor, a crede că totul este posibilitate de floare, şi nu de absolut”. Şi, 

mai mult decât atât, lăsând imaginaţia să înflorească, cultivând extazul estetic în faţa 

efemerului, aflându-i sensul, fiind sensibili la „imaginaţia materiei” (cu expresia lui 

Bachelard), cu alte cuvinte, gândind simbolic, i.e. creator: percepţiei îi este dată o parte a unui 

întreg, urmând ca pe baza acesteia să fie reconstruit nu numai întregul în sens obiectual, ci 

întregul ca lume. Atunci când întregul există în realitate, simbolul (religios sau artistic) 

realizează joncţiunea cu fiinţa. Dar este acelaşi efort imaginativ în cazul reconstruirii unui 

univers al fiinţelor himerice sau al realităţii virtuale, existente doar în mintea artistului, şi în 

acela al reprezentării realităţii ultime pe care o îmbrăţişează atitudinea religioasă. Dacă 

epifania presupune spirit de observaţie, fiind doar un semnal, un „preview” al misterului, 

simbolul presupune un efort creator, constructiv, pentru ca misterul să-l poată locui. 

 Cele câteva versuri aparţinând unor poeţi diferiţi pe care le-am invocat aici stau ca 

dovadă şi pentru acest lucru. Chiar şi aşa, ca versuri izolate (sau poate cu atât mai mult în 

această ipostază) ele îndeplinesc funcţia de simbol, raportate mai curând la „lume”, decât la 

poem. Dacă toate celelalte versuri s-ar şterge şi ar rămâne doar acestea, „eu” aş putea reface, 

                                                 
13 Ibidem, p. 9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)
BDD-A22091 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 1182 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

aş putea „construi” cu ajutorul lor, paradisul primordial aflat sub puterea cuvintelor „Fiat 

lux!”, paradisul speranţei, sau deopotrivă, mici paradisuri artificiale. Altfel spus, aceste 

versuri sunt chiar epifania unui mister, cifrul unui secret, fiindcă dintr-o dată şi într-un mod 

foarte „economic” îmi spun ceva profund, deopotrivă tulburător şi frumos. Dacă numai cu 

două versuri, „eu”, interpretul, nu pot reface lumea poemului (al cărei creator este poetul), mă 

pot situa, în schimb în deschiderea realității misterioase la care se referă, altfel spus pot să 

înţeleg de ce poezia, ca şi filosofia, înseamnă „elan către totalitate şi necondiţionat” (Tudor 

Vianu). Găsesc că această soartă, metaforic vorbind, de „vers izolat” o împărtăşesc mai toate 

simbolurile, nu altceva decât indicii, fragmente dintr-un întreg ce poate fi reconstituit pe baza 

lor. Lumina zilei de azi este o parte din lumina paradisiacă a zilei dintâi, din care noi o vedem 

doar pe aceasta, dar prin deschiderea căreia avem acces la aceea. 

 

BIBLIOGRAFIE:  

Areopagitul, (Pseudo-) Dionisie, Despre numele divine, Traducere de Cicerone 

Iordăchescu şi Theofil Simensky, Iaşi, Institutul European, 1993; Astre, Marie-Louise, 

Colmez Françoise, Poésie française. Anthologie critique, Paris, Bordas, 1982; Borges, Jorge 

Luis, Cărţile şi noaptea, Traducere de Valeriu Pop, Iaşi, Editura Junimea, 1988; Durand, 

Gilbert Structurile antropolgice ale imaginarului, Traducere de Marcel Aderca, Bucureşti, 

Editura Univers, 1997; Eliade, Mircea, Jurnal I, II, Bucureşti, Humanitas, 1993; Eliade, 

Mircea, Tratat de istorie a religiilor, trad. De Mariana Noica, Bucureşti, Humanitas, 1993; 

Gilles, René, Le Symbolisme dans l’Art Religieux, Mercure de France, 1943; Heidegger, 

Martin, „Hölderlin şi esenţa poeziei”, „Limba în poem” în Originea operei de artă, Traducere 

de Gabriel Liiceanu şi Thomas Kleininger, Bucureşti, Editura Univers, 1983; Paden,  

 William E., ”The Concept of World Habitation: Eliadean Linkages with a New 

Comparativism”, in Changing Religious Worlds. The Meaning and End of Mircea Eliade, 

Edited by Bryan Rennie, State University of New York Press, 2001. 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:39 UTC)
BDD-A22091 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

