
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no.6/2015 

 

454 

 

THE POETICS OF THE FANTASTIC IN MIRCEA ELIADE’S PROSE 
 

Nicoleta DUMITRACHE (HENȚ) 
“Aurel Vlaicu” University of Arad 

 

 

Abstract: This article is a brief presentation of the concept of fantastic poetics in Mircea 

Eliade’s work. It emphasises the importance of fantastic poetics and the way this concept 

influenced the author’s way of thinking and writing. Eliade’s literature is one of different 

mysteries and ambiguities, fact that makes it difficult to undrestand and to analyse. Eliade 

was preocupied with the elements of sacred and profane, this two elements being a very 

important key of his work. 

 

Keywords: fantastic, poetics, esthetics, myths, mythology, ambiguity, sacred, profane. 

 

 

Fantasticul este o categorie estetică care se manifestă în literatura cultă și care 

înfățișează lumi, personaje și întâmplări neobișnuite ce nu aparțin realității. Această estetică 

este, în general, de factură anticlasicistă, fiind orientată spre libertatea și eliberarea imaginației 

creatoare de limitele ei raționale. 

În literatura română primul scriitor preocupat de fantastic a fost Mihai Eminescu; el și-

a manifestat interesul pentru mitologie și fabulos și a introdus în literatura română anumite 

teme și motive, dar și o dimensiune metafizică atât prin proza sa, cât și prin poemele: 

Luceafărul, Memento mori, Rugăciunea unui dac, Scrisoarea I. Caragiale a avut și el 

preocupări pentru fantastic, dar spre deosebire de Eminescu, care s-a axat pe meditația 

filosofică, el se va preocupa de fabulosul folcloric specific românesc, miraculosul mitico-

magic și credințele populare filtrate printr-o perspectivă realistă (La hanul lui Mânjoală, Calul 

dracului, Kir Ianulea, Abu-Hassan, La conac).  

Având ca precursori pe cei doi, Mircea Eliade va aborda în opera sa ambele direcții ale 

fantasticului, reușind să îmbine în mod original cele două abordări anterioare: dimensiunea 

metafizică și cea mitică care vor fuziona perfect în opera eliadescă. Fantasticul a devenit o 

obsesie pentru Eliade încă din copilărie, căci evadarea din cotidian în imaginație îi creează o 

nouă zonă de confort intelectual. Însă ceea ce e interesant de remarcat este faptul că tentația 

fantasticului îl va bântui întreaga lui viață. Imaginarul, lumea paralelă în care putea evada 

pentru a-și găsi adesea echilibrul în arta scrisului îi conferă autorului puterea de care avea 

nevoie pentru a pune pe hârtie idei originale îmbinate cu concepții filosofice și propria teorie 

asupra fantasticului. 

Admirația lui pentru Eminescu răzbate din multe nuvele fantastice; adesea acestea au 

fost interpretate ca replici la proza fantastică eminesciană (nuvela Șarpele a fost interpretată 

ca replică la Cezara, Domnișoara Christina ca replică la Luceafărul) datorită numeroaselor 

trimiteri din cele două nuvele eliadești la nuvelele eminesciene. 

Teoria lui Eliade despre fantastic are la bază camuflarea sacrului în profan. 

Semnificațiile ascunse sunt specifice prozei fantastice eliadești; prin utilizarea semnificațiilor, 

Eliade considera că cititorul modern și-ar putea găsi drumul spre literatură cizelându-și gustul 

pentru mister și, astfel, ar putea redobândi pasiunea pentru lectură. 

Perspectiva eliadescă asupra literaturii fantastice este derivată din ideea că lumea a 

fost desacralizată datorită evoluției științelor pozitive și, prin acest aspect, sacrul a rămas 

codificat în lumea reală nemaipermițând decât o decodificare parțială, sau făcând acest lucru 

din ce în ce mai greu accesibil. El consideră că omul este un prizonier al Timpului Istoric; 

această obsesie va deveni o constantă în romane precum Întoarcerea din Rai, Huliganii sau 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:16 UTC)
BDD-A21988 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 455 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

unele nuvele. Concepția despre dialectica disimulării sacrului în profan se reflectă puternic în 

scrierile sale accentuând ideea că omul contemporan se prăbușește sub imperiul faptelor 

istorice deoarece trăiește într-un univers lipsit de semnificații transistorice (care sunt 

camuflate de istorie) și astfel devine incapabil să găsească o semnificație căzând sub incidența 

timpului istoric. În lumea reală istoricul e înlocuit de transistoric și, implicit, obișnuința e 

înlocuită de extraordinar. Astfel, realitatea nu e decât aparent banală și sensul ei ascuns se 

dezvăluie doar celor ce știu să vadă. Misterul se întinde în jurul nostru, depinde doar de 

fiecare dintre noi să avem capacitatea de a-l descoperi. E ca în Noaptea de Sânziene când 

cerurile se deschid, dar doar pentru cei ce știu să vadă. El crede cu toată convingerea că 

fantasticul nu va pieri niciodată. 

Eliade va relua de-a lungul existenţei sale teoria despre camuflarea sacrului în profan. 

El a fost preocupat de inserarea fantasticului în viaţa reală şi, având ca scop evidenţierea 

acestui aspect, scrierile sale vor fi dezvoltate pe planuri multiple. Accentuând ideea ieşirii din 

timp, Eliade concepe adesea universuri paralele în care timpul şi spaţiul se supun unor alte 

coordonate. Astfel, în concepţia sa, literatura fantastică, creatoare de universuri paralele, 

reprezintă un paşaport pentru viitor. Prin toate personajele sale, Eliade va căuta noi 

semnificaţii, va încerca să descifreze taine şi coduri inaccesibile muritorilor care să-i conducă 

spre descifrarea misterelor. Accesul la sacru este posibil doar pentru cei aleşi, ceilalţi – 

personaje care nu reprezintă eroi – rămân sub mantia mediocrităţii neavând acces la 

sacralitate. 

În microromanul Pe stada Mântuleasa, sacrul este camuflat în profan, dar şi în 

cotidian; asistăm la investigaţii ale copiilor preocupaţi de descifrarea unor semne a căror 

semnificaţie e ascunsă în realitate. Semnificaţii ascunse întâlnim şi în Noaptea de Sânziene. 

Dimensiunea filosofică şi metafizică a romanului e evidenţiată prin intermediul personajelor 

care filosofează adesea pe tema timpului şi a existenţei umane. De altfel, dimensiunea 

filosofică este cea care dă adâncime operei lui Mircea Eliade, căci fenomenul ieşirii din timp 

şi-a găsit în autor un adevărat teoretician (a se vedea Nopţi la Serampole, Nouăsprezece 

trandafiri, Secretul doctorului Honigberger, La tigănci etc). 

Naraţiunea eliadescă abundă în semnificaţii şi ambiguităţi, după cum autorul însuşi 

mărturisea în Jurnal: „(…) să vezi semnele, sensul ascuns, simbolurile, în suferinţele, 

depresiunile, secătuirile de zi cu zi. Să le vezi şi să le citeşti chiar dacă nu sunt acolo, dacă le 

vezi, poţi să construieşti o structură şi să citeşti un mesaj în curgerea amorfă a lucrurilor şi în 

fluxul monoton al faptelor istorice”1. Hăţişul narativ este pavat cu veşnice labirinturi create cu 

scopul de a-l deruta pe cititor, de a-l transforma într-un Ulise aflat mereu în căutarea 

adevărului şi de a spori şi mai mult misterul. Cititorul devine astfel implicat în naraţiune 

100% şi, prin această implicare, treptat se va transforma într-un erou care parcurge nu numai 

literatura fantastică, ci şi o întreagă dimensiune a cunoaşterii, redescoperindu-se mereu şi 

mereu. 

Eliade introduce în literatura română pentru prima data misterul unei lumi noi şi 

necunoscute: India. El este cel care, intrând în contact direct cu ţara vedelor şi upanişadelor, o 

introduce în conştiinţa poporului român, îi descifrează sau încifrează tainele (dar oferă în 

acelaşi timp şi cheia descifrării lor). Semnificaţiile culturii şi spiritualităţii indiene ni se 

dezvăluie prin exerciţii de imaginţie şi filosofie, căci Eliade a descoperit cheia pentru ieşirea 

din timp, deci înfruntarea timpului concret: prin yoga, el reuşeşte să pătrundă în alte 

dimensiuni, necunoscute, evadând din cotidian. El face distincţia între filosofia europeană şi 

gândirea indiană specificînd diferenţa uriaşă dintre cele două abordări ale fiinţei: în cultura 

europeană fiinţa trăieşte sub incidenţa timpului istoric, în timp ce în gândirea indiană omul nu 

                                                 

1 Mircea Eliade, Jurnal I, Editura Humanitas, București,1993, p. 359 – 360. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:16 UTC)
BDD-A21988 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 456 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

este supus unei condiţionări, ci  este mai degrabă lăsat să tindă către libertatea absolută, 

spontaneitate şi integrare în ierarhia cosmică – lucru posibil de realizat doar prin meditaţie şi 

prin practicarea tehnicilor yoga. El face referiri la aceste aspect şi în studiile despre yoga, dar 

şi în Jurnal, afirmând că scopul spiritualităţii indiene este dat de atingerea libertăţii absolute; 

în cultura indiană această perfecţiune poate fi atinsă de oricine, nefiind condiţionată de ceva 

anume.  

Camuflarea sacrului în profan şi imposibilitatea recunoaşterii imediate a miracolului 

vor deveni temele favorite ale lui Eliade în abordarea scrierilor sale. Fantezia se manifestă în 

imaginar atât de concret încât lumea creată pare la fel de reală ca însăşi realitatea concretă. La 

Eliade sacrul este adesea camuflat în fantastic şi elaborarea unei teorii a sacrului îi este la 

îndemînă fiind adesea dezvoltată în opera sa. Atât sacrul, cât şi profanul reprezintă două faţete 

ale aceleiaşi monede, două perspective paralele de a exista în acest univers. Pentru a putea 

explica fenomenul de sacralitate, Eliade recurge la termenul de hierofanie (a se arăta ceva 

sacru). Hierofania se poate manifesta sub o formă fundamentală care presupune prezenţa 

sacrului într-un obiect comun (o floare, o bancă, o uşă etc.), sau sub forma supremă: prezenţa 

lui Dumnezeu în fiul său, Isus, un mister care nu poate fi desluşit. Paradoxul se naşte atunci 

când obiectul în care s-a manifestat sacrul se transformă în altceva, însă, în acelaşi timp el 

rămâne exact la fel pentru mediul din care face parte. Hierofaniile se găsesc peste tot în opera 

lui Eliade, iar personajele sale, care se văd nevoite a-şi transcede condiţia umană, au sarcina 

de a descifra semnificaţiile.  

Eliade vorbeşte adesea despre „omul nou”, omul modern care nu trăieşte în funcţie de 

religie, de sacru, ci în funcţie de istorie, el „fuge de Absolut, ocoleşte unităţile pure şi relaţiile 

dintre ele, neputând găsi purul, care nu poate fi căutat, ci revelat, ca real sau adevăr”2, spre 

deosebire de omul religios, arhaic pentru care sacrul reprezenta realitatea absolută.  

Ieşirea de sub teroarea istoriei şi intrarea în dimensiunea fantastică reprezintă un fapt 

cunoscut atât de exegeţii, cât şi de cititorii lui Eliade. Acest aspect a fost valorificat la 

maximum în opera eliadescă, din această perspectivă Eliade fiind un deschizător de drumuri. 

Eliade nu numai că a folosit miturile în crearea unor universuri fantastice, dar a creat ceea ce 

se poate numi o prelungire a lor în literatura română prin construirea acestor universuri 

paralele. El considera că opera literară nu este altceva decât o modalitate de a accede la o 

formă de cunoaştere a lumii şi, de aceea, el credea cu toată fiinţa lui că literatura fantastică va 

dăinui peste timp. Convingerea lui în ceea ce priveşte deschiderea drumului spre literatură 

viza tocmai ideea degradării mitologiei. Eliade a luptat pentru repunerea în drepturi a 

naraţiunii vizând demnitatea metafizică a acesteia. A dat mitului o abordare originală pe care 

a modelat-o după bunul său plac fundamentând lumea pe baza sacrului. Pentru Eliade 

literatura se transcrie în mitologia omului modern care, nemaiavând conştiinţa sacrului, se 

refugiază în imaginaţie. În viziunea lui, literatura este urmaşa mitologiei; ea are funcţia de a 

povesti întâmplări de o importanţă majoră a ceea ce a fost cândva. Poate cel mai grăitor 

fragment în acest sens a fost scris chiar de autorul însuşi când încerca să explice în Jurnal 

punctul lui de vedere despre La ţigănci: „Am impresia că nu s-a înţeles lucrul esenţial: 

povestirea aceasta nu «simbolizează» nimic, adică nu transformă realitatea imediată într-un 

cifru. Nuvela fondează o lume, un univers independent de geografia şi sociologia 

Bucureştiului de prin 1930 – 1940. Nu trebuie căutat la ce se referă în realitatea care ne este 

accesibilă nouă, diferitele episoade, nici ce reprezintă cutare sau cutare personaj. Este 

prezentarea unui univers nou, inedit, cu legile lui proprii, şi această prezentare constituie un 

act de creaţie, nu numai în înţelesul estetic al expresiei. Pătrunzând în acest univers, învăţând 

să-l cunoşti, savurându-l – ţi se revelează ceva. Problema care se pune criticului nu este cum 

                                                 
2 Petre Ţuţea, Mircea Eliade, Editura Eikon, Cluj-Napoca, 2013, p. 75. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:16 UTC)
BDD-A21988 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 457 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

să interpreteze mesajul pe care-l ascunde realitatea, ci, mai precis, această nouă specie de 

realitate care mi se dezvăluie citind aventura lui Gavrilescu”3.  

Mitologia stă la baza literaturii, iar narațiunea face parte din ființa umană. Așa cum 

viața este formată din clipe, destinele oamenilor sunt formate din întâmplări. Mircea Eliade 

consideră că scrisul potențează creativitatea mitică, însă este dezamăgit de lipsa 

semnificațiilor din domeniul literaturii. Că Eliade are la baza operei sale universul miturilor 

știm, însă ceea ce știm mai puțin este faptul că el a fost și creator de mituri: astfel, el a creat 

mitul cetății și mitul patriei. Ioan Petru Culianu îl consideră pe Eliade ca fiind printre cei mai 

mari creatori de mituri ai secolului al XX-lea.  

Trebuie specificat faptul că Eliade își dorea să fie un scriitor autentic și autenticitatea 

este una din trăsăturile de bază ale ale operei sale. Îmbinând fantasticul cu tehnica narativă 

bazată pe sugestie, Eliade transmite un mesaj cifrat pe care îl supune răbdării cititorului pentru 

a fi decriptat. 

Adesea operele sale au fost interpretate de exegeți din diferite perspective; aceștia au 

ajuns uneori la concluzii mai puțin avizate și Eliade însuși a oferit chei pentru decriptarea 

mesajului textului (a se vedea viziunea lui despre La țigănci!). De aceea putem considera 

textele eliadești ca adevărate provocări inaccesibile uneori chiar și publicului avizat. Ca și 

Borges, Eliade a fost un creator de mister care a fascinat și continuă să o facă mișcându-se 

„între legendă și mit, în folclor miticul și magicul împletindu-se epic, indistinctul ținând de 

fantastic, care atrage prin forța închipuirii concretul, fabulosul și misticul, omul, nu zeul, 

stand în centrul plăsmuirilor magice, ca-n știința modernă a naturii”4. 

Eliade folosește discursul fantastic ca pe o șansă de creație având conștiința 

importanței utilizării semnificațiilor în narațiunea fantastică în ideea de a oferi o viziune nouă 

cititorului implicit și, prin acest aspect, „determinându-l pe lector să-și modifice el însuși 

perspectiva de percepție asupra lumii”5. 

Gândirea estetică a lui Eliade are la bază gândirea lui Ananda K. Coomaraswamy 

(mare istoric indian al artei) și a lui Rudolf Otto care au studiat prezența elementelor de 

sacralitate în artă. Eliade a căutat să valorifice această normă estetică a sacralității artei 

studiind aceste aspecte „din interior”, însă ea a fost detronată ulterior de fenomenul 

desacralizării și a afirmării conceptului de autonomie a artei; totuși, aceste aspecte l-au ajutat 

pe Eliade să înțeleagă și să pătrundă spiritul artei moderne dintr-o perspectivă diferită. În 

gândirea lui „arta” și „frumosul” vor căpăta o dimensiune metafizică, spirituală specifică 

îndeosebi culturii orientale. Astfel, el a încercat să integreze această estetică de tip oriental în 

viziunile sale moderne. 

Arhetipurile, miturile și simbolurile sunt concepte cu care Eliade operează în opera sa. 

Universurile imaginare nu sunt altceva decât simboluri arhetipale eterne prin care ia naștere 

creația literară. Scenariile arhetipice ca androginul sau „zeița mamă” alcătuiesc actul de 

creație, căci Eliade vede sensul esențial al arhetipului sub aspectul modelului exemplar. El 

interpretează viața și istoria în termeni de modele exemplare, adică patterns ce supraviețuiesc 

sub diferite camuflaje (concepție dezvoltată și de C. G. Jung). 

Gândirea estetică a lui Eliade este, de asemenea, ancorată în ideea de reîntoarcere la 

originar (mitul eternei reîntoarceri), iar literatura are o structură arhetipală, mitică, folclorică. 

Spiritul său creator stă sub auspiciile originalului, arhaicului și preistoriei culturale românești, 

iar valorile sale interioare au fost centrate pe creație, pe opera literară și științifică. 

Eliade a reușit, oarecum, prin dimensiunea creației și a autobiografiei sale să se 

concretizeze în propriul arhetip bazat pe modelul exemplar, așa cum aprecia Adrian Marino în 

                                                 
3 Mircea Eliade, Jurnal I, p. 585 (însemnare din 5 martie 1968). 
4 Petre Țuțea, op. cit., p. 27. 
5 Ioan Vultur, Semnificația fantasticului la Mircea Eliade, în „Orizont”, an XXXIII, nr. 10, ‹732›, 12 martie 1982, p. .3. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:16 UTC)
BDD-A21988 © 2015 Arhipelag XXI Press



 

 458 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015 

 

Hermeneutica lui Mircea Eliade: „fondul profund autobiografic, programul creației personale, 

mesianismul mesajului spiritual transformă pe Mircea Eliade în propriul său arhetip. Modelul 

exemplar al noului tip de scriitor român devine așadar el însuși, formulat la o înaltă tensiune și 

elevație. Documentul cel mai tipic al acestei mentalități constructiv-vizionare, critice și 

patriotice, dominat de o mare voință de creație și de recuperare a timpului pierdut, de a face 

«tot» și cât mai repede posibil, este Anno Domini, unul dintre cele mai frumoase, dacă nu cel 

mai «frumos» manifest personal din întreaga literatură română”6. 

 

Bibliografie: 

 

Eliade, Mircea, Jurnal I, Editura Humanitas, București,1993. 

Handoca, Mircea, Câteva ipostaze ale unei personalităţi proteice, Editura Minerva, 

Bucureşti,1992. 

Handoca, Mircea, Viața lui Mircea Eliade, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2002. 

Manolescu, Nicolae, Literatura română postbelică. Lista lui Manolescu. Critica. 

Eseul, Editura Aula, Braşov, [s. a.]. 

Marino, Adrian, Hermeneutica lui Mircea Eliade, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1980. 

 Micu, Dumitru, În căutarea autenticităţii, Editura Minerva, Bucureşti,1990. 

 Micu, Dumitru, Mircea Eliade. Viaţa ca operă, opera ca viaţă, Editura Constelaţii, 

Bucureşti, 2003. 

Ţuţea, Petre, Mircea Eliade, Editura Eikon, Cluj-Napoca, 2013. 

Tomuș, Mircea, Proza fantastică a lui Mircea Eliade, în „Contemporanul”, 1981, 11 

iulie, nr. 28, p. 22. 

Vultur, Ioan, Semnificația fantasticului la Mircea Eliade, în „Orizont”, an XXXIII, nr. 

10, ‹732›, 12 martie 1982, p.3. 

 

                                                 
6 Adrian Marino, Hermeneutica lui Mircea Eliade, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1980, p. 414. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:16 UTC)
BDD-A21988 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

