JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue n0.6/2015

THE POETICS OF THE FANTASTIC IN MIRCEA ELIADE’S PROSE

Nicoleta DUMITRACHE (HENT)
“Aurel Vlaicu” University of Arad

Abstract: This article is a brief presentation of the concept of fantastic poetics in Mircea
Eliade’s work. It emphasises the importance of fantastic poetics and the way this concept
influenced the author’s way of thinking and writing. Eliade’s literature is one of different
mysteries and ambiguities, fact that makes it difficult to undrestand and to analyse. Eliade
was preocupied with the elements of sacred and profane, this two elements being a very
important key of his work.

Keywords: fantastic, poetics, esthetics, myths, mythology, ambiguity, sacred, profane.

Fantasticul este o categorie esteticd care se manifestd in literatura cultd si care
infatiseaza lumi, personaje si Intdmplari neobisnuite ce nu apartin realitatii. Aceasta estetica
este, In general, de factura anticlasicista, fiind orientata spre libertatea si eliberarea imaginatiei
creatoare de limitele ei rationale.

In literatura romana primul scriitor preocupat de fantastic a fost Mihai Eminescu; el si-
a manifestat interesul pentru mitologie si fabulos si a introdus in literatura romana anumite
teme si motive, dar si o dimensiune metafizicd atit prin proza sa, cat si prin poemele:
Luceafarul, Memento mori, Rugdciunea unui dac, Scrisoarea |. Caragiale a avut si el
preocupari pentru fantastic, dar spre deosebire de Eminescu, care s-a axat pe meditatia
filosofica, el se va preocupa de fabulosul folcloric specific romanesc, miraculosul mitico-
magic si credintele populare filtrate printr-o perspectiva realista (La hanul lui Mdnjoala, Calul
dracului, Kir lanulea, Abu-Hassan, La conac).

Avand ca precursori pe cei doi, Mircea Eliade va aborda in opera sa ambele directii ale
fantasticului, reusind sa imbine in mod original cele doud abordari anterioare: dimensiunea
metafizica si cea mitica care vor fuziona perfect in opera eliadescad. Fantasticul a devenit o
obsesie pentru Eliade incd din copildrie, caci evadarea din cotidian in imaginatie i1 creeaza o
noui zonid de confort intelectual. Insi ceea ce e interesant de remarcat este faptul ci tentatia
fantasticului il va bantui intreaga lui viata. Imaginarul, lumea paraleld in care putea evada
pentru a-si gasi adesea echilibrul in arta scrisului i confera autorului puterea de care avea
nevoie pentru a pune pe hartie idei originale imbinate cu conceptii filosofice si propria teorie
asupra fantasticului.

Admiratia lui pentru Eminescu razbate din multe nuvele fantastice; adesea acestea au
fost interpretate ca replici la proza fantastica eminesciana (nuvela Sarpele a fost interpretata
ca replica la Cezara, Domnisoara Christina ca replica la Luceafarul) datorita numeroaselor
trimiteri din cele doud nuvele eliadesti la nuvelele eminesciene.

Teoria lui Eliade despre fantastic are la bazd camuflarea sacrului in profan.
Semnificatiile ascunse sunt specifice prozei fantastice eliadesti; prin utilizarea semnificatiilor,
Eliade considera ca cititorul modern si-ar putea gasi drumul spre literatura cizelandu-si gustul
pentru mister si, astfel, ar putea redobandi pasiunea pentru lectura.

Perspectiva eliadescd asupra literaturii fantastice este derivatad din ideea ca lumea a
fost desacralizatd datorita evolutiei stiintelor pozitive si, prin acest aspect, sacrul a rdmas
codificat in lumea reald nemaipermitand decat o decodificare partiald, sau facand acest lucru
din ce in ce mai greu accesibil. El considerd ca omul este un prizonier al Timpului Istoric;
aceastd obsesie va deveni o constantd in romane precum Intoarcerea din Rai, Huliganii sau

454

BDD-A21988 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

unele nuvele. Conceptia despre dialectica disimularii sacrului in profan se reflecta puternic n
scrierile sale accentudnd ideea cd omul contemporan se prabuseste sub imperiul faptelor
istorice deoarece trdieste intr-un univers lipsit de semnificatii transistorice (care sunt
camuflate de istorie) si astfel devine incapabil sa gaseasca o semnificatie cazand sub incidenta
timpului istoric. In lumea reala istoricul e inlocuit de transistoric si, implicit, obisnuinta e
inlocuitd de extraordinar. Astfel, realitatea nu e decat aparent banald si sensul ei ascuns se
dezvéluie doar celor ce stiu sd vada. Misterul se intinde in jurul nostru, depinde doar de
fiecare dintre noi sa avem capacitatea de a-1 descoperi. E ca in Noaptea de Sanziene cand
cerurile se deschid, dar doar pentru cei ce stiu sa vada. El crede cu toatd convingerea ca
fantasticul nu va pieri niciodata.

Eliade va relua de-a lungul existentei sale teoria despre camuflarea sacrului in profan.
El a fost preocupat de inserarea fantasticului in viata reald si, avand ca scop evidentierea
acestui aspect, scrierile sale vor fi dezvoltate pe planuri multiple. Accentuand ideea iesirii din
timp, Eliade concepe adesea universuri paralele in care timpul si spatiul se supun unor alte
coordonate. Astfel, in conceptia sa, literatura fantastica, creatoare de universuri paralele,
reprezintd un pasaport pentru viitor. Prin toate personajele sale, Eliade va cauta noi
semnificatii, va Incerca sa descifreze taine si coduri inaccesibile muritorilor care sa-i conduca
spre descifrarea misterelor. Accesul la sacru este posibil doar pentru cei alesi, ceilalti —
personaje care nu reprezintd eroi — rdman sub mantia mediocritatii neavand acces la
sacralitate.

In microromanul Pe stada Mdntuleasa, sacrul este camuflat in profan, dar si in
cotidian; asistam la investigatii ale copiilor preocupati de descifrarea unor semne a caror
semnificatie e ascunsa in realitate. Semnificatii ascunse intalnim si In Noaptea de Sanziene.
Dimensiunea filosofica si metafizica a romanului e evidentiatd prin intermediul personajelor
care filosofeaza adesea pe tema timpului si a existentei umane. De altfel, dimensiunea
filosofica este cea care da adancime operei lui Mircea Eliade, cici fenomenul iesirii din timp
si-a gasit in autor un adevdrat teoretician (a se vedea Nopfi la Serampole, Noudsprezece
trandafiri, Secretul doctorului Honigberger, La tiganci etc).

Naratiunea eliadescd abunda in semnificatii si ambiguitati, dupa cum autorul insusi
marturisea in Jurnal: ,,(...) sa vezi semnele, sensul ascuns, simbolurile, in suferintele,
depresiunile, secatuirile de zi cu zi. Sa le vezi si sa le citesti chiar daca nu sunt acolo, dacd le
vezi, poti sd construiesti o structurd si sa citesti un mesaj in curgerea amorfa a lucrurilor si in
fluxul monoton al faptelor istorice™. Hatisul narativ este pavat cu vesnice labirinturi create cu
scopul de a-l deruta pe cititor, de a-1 transforma intr-un Ulise aflat mereu in cautarea
adevarului si de a spori si mai mult misterul. Cititorul devine astfel implicat in naratiune
100% si, prin aceastd implicare, treptat se va transforma intr-un erou care parcurge nu numai
literatura fantastica, ci si o intreagd dimensiune a cunoasterii, redescoperindu-se mereu si
mereu.

Eliade introduce in literatura roméana pentru prima data misterul unei lumi noi si
necunoscute: India. El este cel care, intrand in contact direct cu tara vedelor si upanisadelor, o
introduce 1n congtiinta poporului roman, 1i descifreaza sau incifreazd tainele (dar ofera in
acelasi timp si cheia descifrarii lor). Semnificatiile culturii si spiritualitatii indiene ni se
dezvaluie prin exercitii de imagintie si filosofie, caci Eliade a descoperit cheia pentru iesirea
din timp, deci infruntarea timpului concret: prin yoga, el reuseste sd patrundd in alte
dimensiuni, necunoscute, evadand din cotidian. El face distinctia intre filosofia europeana si
gandirea indiand specificind diferenta uriasa dintre cele doud abordari ale fiintei: in cultura
europeana fiinta traieste sub incidenta timpului istoric, In timp ce In gandirea indiana omul nu

1 Mircea Eliade, Jurnal I, Editura Humanitas, Bucuresti,1993, p. 359 — 360.

455

BDD-A21988 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

este supus unei conditiondri, ci este mai degraba lasat sa tindd catre libertatea absoluta,
spontaneitate si integrare in ierarhia cosmica — lucru posibil de realizat doar prin meditatie si
prin practicarea tehnicilor yoga. El face referiri la aceste aspect si in studiile despre yoga, dar
si in Jurnal, afirmand ca scopul spiritualitatii indiene este dat de atingerea libertatii absolute;
in cultura indiand aceastd perfectiune poate fi atinsd de oricine, nefiind conditionata de ceva
anume.

Camuflarea sacrului in profan si imposibilitatea recunoasterii imediate a miracolului
vor deveni temele favorite ale lui Eliade in abordarea scrierilor sale. Fantezia se manifesta in
imaginar atat de concret incat lumea creata pare la fel de reald ca insasi realitatea concreta. La
Eliade sacrul este adesea camuflat in fantastic si elaborarea unei teorii a sacrului ii este la
indemina fiind adesea dezvoltatd in opera sa. Atat sacrul, cat si profanul reprezinta doud fatete
ale aceleiasi monede, doud perspective paralele de a exista in acest univers. Pentru a putea
explica fenomenul de sacralitate, Eliade recurge la termenul de hierofanie (a se arata ceva
sacru). Hierofania se poate manifesta sub o forma fundamentald care presupune prezenta
sacrului intr-un obiect comun (o floare, o banca, o usa etc.), sau sub forma suprema: prezenta
lui Dumnezeu in fiul sau, Isus, un mister care nu poate fi deslusit. Paradoxul se naste atunci
cand obiectul in care s-a manifestat sacrul se transforma in altceva, insd, in acelasi timp el
ramane exact la fel pentru mediul din care face parte. Hierofaniile se gasesc peste tot in opera
lui Eliade, iar personajele sale, care se vad nevoite a-si transcede conditia umana, au sarcina
de a descifra semnificatiile.

Eliade vorbeste adesea despre ,,omul nou”, omul modern care nu traieste in functie de
religie, de sacru, ci in functie de istorie, el ,,fuge de Absolut, ocoleste unitatile pure si relatiile
dintre ele, neputand gisi purul, care nu poate fi ciutat, ci revelat, ca real sau adevir”?, spre
deosebire de omul religios, arhaic pentru care sacrul reprezenta realitatea absoluta.

Iesirea de sub teroarea istoriei si intrarea in dimensiunea fantastica reprezinta un fapt
cunoscut atat de exegetii, cat si de cititorii lui Eliade. Acest aspect a fost valorificat la
maximum in opera eliadesca, din aceasta perspectiva Eliade fiind un deschizator de drumuri.
Eliade nu numai ca a folosit miturile In crearea unor universuri fantastice, dar a creat ceea ce
se poate numi o prelungire a lor in literatura romand prin construirea acestor universuri
paralele. El considera cd opera literard nu este altceva decat o modalitate de a accede la o
forma de cunoastere a lumii si, de aceea, el credea cu toata fiinta lui ca literatura fantastica va
dainui peste timp. Convingerea lui in ceea ce priveste deschiderea drumului spre literatura
viza tocmai ideea degradarii mitologiei. Eliade a luptat pentru repunerea in drepturi a
naratiunii vizand demnitatea metafizica a acesteia. A dat mitului o abordare originald pe care
a modelat-o dupa bunul sau plac fundamentand lumea pe baza sacrului. Pentru Eliade
literatura se transcrie in mitologia omului modern care, nemaiavand constiinta sacrului, se
refugiaza in imaginatie. In viziunea lui, literatura este urmasa mitologiei; ea are functia de a
povesti intdmplari de o importantd majord a ceea ce a fost candva. Poate cel mai graitor
fragment in acest sens a fost scris chiar de autorul insusi cand incerca sa explice in Jurnal
punctul lui de vedere despre La figanci: ,,Am impresia ca nu s-a inteles lucrul esential:
povestirea aceasta nu «simbolizeazd» nimic, adicd nu transforma realitatea imediatd Intr-un
cifru. Nuvela fondeazd o lume, un univers independent de geografia si sociologia
Bucurestiului de prin 1930 — 1940. Nu trebuie cdutat la ce se referd in realitatea care ne este
accesibilda noud, diferitele episoade, nici ce reprezintd cutare sau cutare personaj. Este
prezentarea unui univers nou, inedit, cu legile lui proprii, $i aceastd prezentare constituie un
act de creatie, nu numai 1n intelesul estetic al expresiei. Patrunzand in acest univers, invatand
sa-1 cunosti, savurandu-l — ti se reveleaza ceva. Problema care se pune criticului nu este cum

2 Petre Tutea, Mircea Eliade, Editura Eikon, Cluj-Napoca, 2013, p. 75.

456

BDD-A21988 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

sd interpreteze mesajul pe care-l ascunde realitatea, ci, mai precis, aceastd noud specie de
realitate care mi se dezviluie citind aventura lui Gavrilescu™?.

Mitologia sta la baza literaturii, iar naratiunea face parte din fiinta umana. Asa cum
viata este formatd din clipe, destinele oamenilor sunt formate din intdmplari. Mircea Eliade
considera ca scrisul potenteazd creativitatea miticd, insd este dezamdgit de lipsa
semnificatiilor din domeniul literaturii. Ca Eliade are la baza operei sale universul miturilor
stim, insd ceea ce stim mai putin este faptul ca el a fost si creator de mituri: astfel, el a creat
mitul cetatii si mitul patriei. loan Petru Culianu il considera pe Eliade ca fiind printre cei mai
mari creatori de mituri ai secolului al XX-lea.

Trebuie specificat faptul ca Eliade isi dorea sa fie un scriitor autentic si autenticitatea
este una din trasaturile de bazi ale ale operei sale. Imbinand fantasticul cu tehnica narativa
bazata pe sugestie, Eliade transmite un mesaj cifrat pe care il supune rabdarii cititorului pentru
a fi decriptat.

Adesea operele sale au fost interpretate de exegeti din diferite perspective; acestia au
ajuns uneori la concluzii mai putin avizate si Eliade insusi a oferit chei pentru decriptarea
mesajului textului (a se vedea viziunea lui despre La tiganci'). De aceea putem considera
textele eliadesti ca adevarate provocari inaccesibile uneori chiar si publicului avizat. Ca si
Borges, Eliade a fost un creator de mister care a fascinat si continud sa o faca miscandu-se
»intre legenda si mit, In folclor miticul si magicul impletindu-se epic, indistinctul tindnd de
fantastic, care atrage prin forta Inchipuirii concretul, fabulosul si misticul, omul, nu zeul,
stand in centrul plismuirilor magice, ca-n stiinta moderni a naturii”*.

Eliade foloseste discursul fantastic ca pe o sansd de creatie avand constiinta
importantei utilizarii semnificatiilor In naratiunea fantasticd in ideea de a oferi o viziune noua
cititorului implicit si, prin acest aspect, ,,determinandu-1 pe lector sa-si modifice el insusi
perspectiva de perceptie asupra lumii”.

Gandirea esteticd a lui Eliade are la bazd gandirea lui Ananda K. Coomaraswamy
(mare istoric indian al artei) si a lui Rudolf Otto care au studiat prezenta elementelor de
sacralitate in artd. Eliade a cdutat sd valorifice aceastd normd esteticd a sacralitatii artei
studiind aceste aspecte ,,din interior”, Tnsd ea a fost detronatd ulterior de fenomenul
desacralizarii si a afirmarii conceptului de autonomie a artei; totusi, aceste aspecte 1-au ajutat
pe Eliade si inteleaga si sa patrunda spiritul artei moderne dintr-o perspectiva diferiti. In
gandirea lui ,arta” si ,,frumosul” vor capdta o dimensiune metafizica, spirituald specifica
indeosebi culturii orientale. Astfel, el a incercat s integreze aceasta estetica de tip oriental in
viziunile sale moderne.

Arhetipurile, miturile si simbolurile sunt concepte cu care Eliade opereaza in opera sa.
Universurile imaginare nu sunt altceva decat simboluri arhetipale eterne prin care ia nastere
creatia literard. Scenariile arhetipice ca androginul sau ,,zeita mama” alcatuiesc actul de
creatie, cdci Eliade vede sensul esential al arhetipului sub aspectul modelului exemplar. El
interpreteaza viata si istoria in termeni de modele exemplare, adica patterns ce supravietuiesc
sub diferite camuflaje (conceptie dezvoltata si de C. G. Jung).

Gandirea estetica a lui Eliade este, de asemenea, ancorata in ideea de reintoarcere la
originar (mitul eternei reintoarceri), iar literatura are o structurd arhetipald, miticd, folclorica.
Spiritul sdu creator std sub auspiciile originalului, arhaicului si preistoriei culturale roméanesti,
iar valorile sale interioare au fost centrate pe creatie, pe opera literara si stiintifica.

Eliade a reusit, oarecum, prin dimensiunea creatiei si a autobiografiei sale sd se
concretizeze in propriul arhetip bazat pe modelul exemplar, asa cum aprecia Adrian Marino in

% Mircea Eliade, Jurnal I, p. 585 (insemnare din 5 martie 1968).
4 Petre Tutea, op. Cit., p. 27.
% loan Vultur, Semnificatia fantasticului la Mircea Eliade, in ,Orizont”, an XXXIII, nr. 10, <7325, 12 martie 1982, p. .3.

457

BDD-A21988 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 6/2015

Hermeneutica lui Mircea Eliade: ,,fondul profund autobiografic, programul creatiei personale,
mesianismul mesajului spiritual transforma pe Mircea Eliade in propriul sau arhetip. Modelul
exemplar al noului tip de scriitor roman devine asadar el Insusi, formulat la o Tnalta tensiune si
elevatie. Documentul cel mai tipic al acestei mentalitdti constructiv-vizionare, critice si
patriotice, dominat de o mare vointd de creatie si de recuperare a timpului pierdut, de a face
«tot» si cat mai repede posibil, este Anno Domini, unul dintre cele mai frumoase, daca nu cel
mai «frumosy» manifest personal din intreaga literatura romani”®.

Bibliografie:

Eliade, Mircea, Jurnal I, Editura Humanitas, Bucuresti, 1993.

Handoca, Mircea, Cdteva ipostaze ale unei personalitdfi proteice, Editura Minerva,
Bucuresti, 1992.

Handoca, Mircea, Viata lui Mircea Eliade, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2002.

Manolescu, Nicolae, Literatura romana postbelica. Lista lui Manolescu. Critica.
Eseul, Editura Aula, Brasov, [s. a.].

Marino, Adrian, Hermeneutica lui Mircea Eliade, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1980.

Micu, Dumitru, In cdutarea autenticitatii, Editura Minerva, Bucuresti,1990.

Micu, Dumitru, Mircea Eliade. Viata ca operd, opera ca viata, Editura Constelatii,
Bucuresti, 2003.

Tutea, Petre, Mircea Eliade, Editura Eikon, Cluj-Napoca, 2013.

Tomus, Mircea, Proza fantastica a lui Mircea Eliade, in ,,Contemporanul”, 1981, 11
iulie, nr. 28, p. 22.

Vultur, loan, Semnificatia fantasticului la Mircea Eliade, in ,,Orizont”, an XXXIII, nr.
10, <732», 12 martie 1982, p.3.

6 Adrian Marino, Hermeneutica lui Mircea Eliade, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1980, p. 414.

458

BDD-A21988 © 2015 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:52:16 UTC)


http://www.tcpdf.org

