
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

205 

 

 
THE CONCEPT OF “WISDOM” IN OLD TESTAMENT POETIC LITERATURE 

 

Liviu URSACHE 
”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

 

Abstract: More then one third of the old testament literature is in poetic form. This kind of 

literature deals especially with the concept of wisdom. In this article I deal with the content of 

wisdom, as it appears especially in the books of Job, Proverbs and Ecclesiastes. First, I give a 

brief overview on the semantics of wisdom which the interpreter encouters in these books. 

Then, I develop on the two approaches to wisdom: didactical or practical and philosophical. I 

also point out that in the Hebrew poetic literature wisdom is viewed as a person. In the end I 

make some comments on the content of this concept with special emphasis on theodicy. 

 

Keywords: wisdom, discipline, education, knowledge, theodicy.  

 

Conceptul de „înțelepciune” în literatura Vechiului Testament 

În Vechiul Testament, conceptul de înțelepciune este caracteristic genului poetic de 

literatură, deși este întâlnit și în alte genuri de literatură. Cuvântul ḥoḵmâ este utilizat, cel mai 

des, de către autorii cărților vetero-testamentale pentru a se referi la conceptul de înțelepciune. 

Între cărțile poetice, Iov, Proverbe și Eclesiastul se ocupă în mod special de acest concept.1 

Ḥoḵmâ este tradus diferit, înrucât acoperă o arie largă de sensuri. Brown identifică în 

literatura poetică cinci sensuri ale acestui cuvânt: îndemânare în război sau în lucruri tehnice; 

pricepere în administrație, după exemplul lui Solomon; înțelepciune speculativă; prudență; 

aspect etic sau religios.2 Swanson găsește, la rândul său, două sensuri ale acestui cuvânt: 

capacitatea de a avea discernământ și, astfel, pricepere în viața de zi cu zi; pricepere în lucrul 

manual (artă)3. Goldeberg considera că sensul de bază al ḥoḵmâ este cel de a avea o anumită 

gândire și atitudine cu privire la experiențele vieții; aceasta implică lucruri de interes general 

cât și aspecte care ține de moralitate. Aceasta duce la prudență în abordarea aspectelor vieții 

de zi cu zi dar și în raportarea la Dumnezeu.4 

Se poate spune, așadar, că în literatura ebraică conceptul de „înțelepciune” are în 

vedere în mod special, deprinderile de viață. Aceasta implică, în primul rând, capacitatea de 

observare. Interpretul este provocat să privească lucrurile care se petrec în jurul său, atât în 

ordinea naturii, cât și în experiențele umane și este îndemnat ca, pe baza acestor observații, să 

tragă anumite concluzii care să-i folosească în viață. În al doilea rând, înțelepciunea implică 

capacitate intelectuală; deprinderile de viață se dezvoltă în viața omului care are capacitatea 

intelectuală de a memora cuvintele înțelepciunii, de a face comparație, de a raționa etc. În al 

treilea rând, înțelepciunea caută să-l învețe pe om principii de viață sau îl provoacă pe cititor 

să abordeze rațional aspectele existențiale ale vieții.  

                                                 
1 A. C. Myers, The Eerdmans Bible dictionary, Eerdmans Publishing Co., Grand Rapids, 1987, 

p.1058. 
2 F. Brown, S. R. Driver & C. A. Briggs, Enhanced Brown-Driver-Briggs Hebrew and English 

Lexicon, Logos Research Systems, Oak Harbor, 2000, p.315. 
3 J. Swanson, Dictionary of Biblical Languages with Semantic Domains : Hebrew (Old Testament), 

Logos Research Systems, Oak Harbor, 1997. 
4 L. Goldberg, 647 חָכַם. Theological Wordbook of the Old Testament, R. L. Harris, G. L. Archer, Jr. & 

B. K. Waltke, (Ed.), Moody Press, Chicago, 1999, p.282. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:42 UTC)
BDD-A21850 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

206 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Conceptul de „frica de Domnul” deosebește înțelepciunea ebraică de celelalte forme 

de înțelepciune ale popoarelor antice din orient. Înțelepciunea și cunoașterea lui Dumnezeu 

erau inseparabile, pentru că Domnul este atât sursa cât și cel ce dă priceperea. Înțelepciunea 

presupune deprindere, cunoștințe dar și experiență și bun simț. Înțelepciunea înseamnă a 

învăța cum să treci prin viață într-un mod în care să capeți „trecere şi minte sănătoasă, 

înaintea lui Dumnezeu şi înaintea oamenilor.”5 Înțelepciunea presupune atât „deprindere”, 

„cunoștințe” cât și „experiență” și „bun simț”.6 Alți termeni pentru înțelepciune în literatura 

poetică ebraică sunt: „cunoaștere”, „pricepere”7 și „chibzuință”8. 

Înțelepciunea se referă la acea deprindere prin care omul reușește să facă față 

provocărilor vieții. De aceea, pentru sănătatea spirituală a poporului evreu era foarte 

importantă transmiterea înțelepciunii de la o generație la alta. De altfel, cartea Proverbe 

abordează tematica înțelepciunii într-un context familial, cadrul în care înțelepcinea poate fi 

învățată cel mai bine; un tată îi dă copilului său „învățături de bun simț” pentru ca acesta să 

urmărească înțelepciunea. Ea a fost creată prima și conține ordinea lucrurilor, iar cine-o 

găsește, găsește viața.9 

 

Forma pe care o ia conceptul de „înțelepciune” în literatura poetică a Vechiului 

Testament 

Omul înțelept era un personaj important în societatea evreiască. El era la loc de cinste, 

la curtea împărătească10. De obicei omul înțelept avea o funcție religioasă (preot sau profet)11, 

sau consilier la curtea împărătească. Totuși, fiind o societate tradițională, în care celula de 

bază a societății era familia, era important ca atât tatăl cât și mama să fie niște oameni 

înțelepți care să trasmită copiilor valorile necesare pentru o viață împlinită. Atât tatăl cât și 

mama sunt implicați în educația copilului atât prin sfaturi cât și prin exemplul personal, dar și 

prin disciplinare. Cuvântul disciplină apare în cartea Proverbe de 18 ori și este folosit cel mai 

des cu sensul de corecție, chiar de pedeapsă, în vederea instruirii copilului în vederea formării 

caracterului: „cine urăște disciplina (mustrarea) nu poate progresa.”12  Disciplina corectează 

moralitatea și cultivă pietatea. Augustin susținea că „disciplina” este o traducere a cuvântului 

grecesc „paideia”. 

În literatura ebraică se pot identifica două abordări ale conceptului de înțelepciune: 

una didactică sau practică și cea filosofică. Prima abordare, și cea mai întâlnită formă de 

înțelepciune, este dezvoltată în mod speial în cartea Proverbe. Aceasta presupune vorbe 

înțelepte sau proverbe populare13. Acestea sunt lecții care au ca scop dezvoltarea unui caracter 

moral și să garanteze fericirea, siguranța și o stare binecuvantată. Se poate spune că acest tip 

de înțelepciune este o interpretare practică a legii pe care Dumnezeu a dat-o prin Moise. 

Conform literaturii ebraice de înțelepciune, omul este pus în fața unei alegeri, întrucât, 

în viață sunt doar două opțiuni: calea celor drepți, sau a celor înțelepți și calea celor 

neînțelepți sau, a celor „proști” așa cum sunt numiți cei care nu vor să aleagă înțelepciunea. În 

Proverbe, cei care umblă pe calea celor drepți sunt numiți „înțelepți”14 sau „neprihăniți”15 iar 

ceilalți sunt numiți  „nebuni”16, „răi”17 sau „stricați”18. 

                                                 
5 Prov. 3:4. 
6 Iov 32:7; Prov 1:7. 
7 Prov. 1:5; 3:5; 4:1; 10:23; 11:12; 12:8; 16:20; 19:14; 21:11. 
8 Prov. 3:21. 
9 Prov. 8:35. 
10 2 Sam. 8:16-18; 20:23-26; 1 Împ. 4:1-6. 
11 Ier. 18:18; Ez. 7:26. 
12 Prov. 15:10 
13 Prov. 21:23; 22:3; 23:22 
14 10:8, 14 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:42 UTC)
BDD-A21850 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

207 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Cea de-a doua formă de abordare a înțelepciunii, cea filosofică sau speculativă este 

critică și interogativă, abordând aspectele existențiale ale vieții. Acest tip de înțelepciune 

descrie într-un mod cât se poate de clar faptul că viața fără Dumnezeu nu are sens.19 Solomon 

a fost preocupat de problema sensului vieții. Spre sfârșitul vieții sale el scrie cartea 

Eclesiastului în care ne prezintă foarte bine rezultatele căutării sale: „mi-am pus inima să 

cercetez și să adâncesc cu înțelepciune tot ce se întîmplă sub ceruri.”20 Fiind împărat, de fapt 

cel mai bogat împărat pe care l-a avut Israelul, Solomon și-a putut permite orice și s-a hotărât 

să se folosească de acest avantaj pentru a cerceta toate lucrurile să vadă ce anume poate da 

sens vieții.  

Astfel, el a încercat toate lucrurile considerate de oameni ca aducătoare de fericire. 

Solomon spune că și-a dedat trupul la vin, crezând că acesta îi poate veseli inima, și-a zidit 

case, vii, livezi, grădini, apoi a cumpărat robi și roabe, și-a strâns tot felul de bogății, și-a 

angajat cântăreți și-a luat foarte multe femei. El ajunge să spună că: „tot ce mi-au poftit ochii 

le-am dat; nu mi-am oprit inima de la nicio veselie, ci am lăsat-o să se bucure de toată truda 

mea.”21 Chiar dacă el a văzut că plăcerile sunt preferabile necazurilor totuși acestea sunt și ele 

în cele din urmă deșărtăciune. După ce a încercat toate acestea Solomon spune că tot ce este 

în viață este deșărtăciune: “apoi când m-am uitat cu băgare de seamă la toate lucrările pe care 

le făcusem cu mâinile mele și la truda cu care le făcusem am văzut că în toate este numai 

deșertăciune și goană după vânt și că nu este nimic trainic sub soare.”22  

Solomon mai spune că nici chiar prin creșterea în cunoaștere el nu a găsit împlinire ci 

mai degrabă goliciune. El arată că înțelepcinea este preferabilă deșărtăciunii dar în ea însăși 

nu aduce împlinire din moment ce moartea este destinul atât al celor nebuni cât și a celor 

înțelepți. După ce le-a încercat pe toate acestea și mai ales după ce s-a confruntat cu realitatea 

morții, Solomon și-a dat seama că  trebuie să existe ceva, dincolo de lucrurile acestei lumi, 

care să aducă împlinire omului. El ajunge să înțeleagă că toate lucrurile din această viață vin 

de la Dumnezeu și nu are nici un sens să lucrezi dintr-o perspectivă pământească. Ciclicitatea 

lucrurilor din această lume duce la disperare și neîmplinire și doar Dumnezeu ar putea da sens 

vieții în acest  proces. El recunoaște că din mâna lui Dumnezeu vin toate și doar recunoscând 

aceasta omul se poate bucura de plăceri și de muncă.  

Solomon merge mai departe în analiza sa și își dă seama că viața nu poate fi explicată 

independent de Dumnezeu: „când mi-am pus inima să cunosc înțelepciunea și mi-am pus 

inima să cunosc înțelepciunea și să mă uit cu băgare de seamă la truda pe care și-o dă omul pe 

pământ, am văzut atunci toată lucrarea lui Dumnezeu, am văzut că omul nu poate să pătrundă 

tot ce se face sub soare; oricât s-ar trudi el să cerceteze tot nu va putea afla; și chiar dacă 

înțeleptul ar zice că a ajuns să înțeleagă, tot nu poate să găsească. Da, mi-am pus inima în 

căutarea tuturor acestor lucruri, și am văzut că cei neprihăniți și înțelepți, și faptele lor, sunt în 

mâna lui Dumnezeu.”23 

După ce face o analiză asupra lucrurilor din lumea aceasta și își dă seama că 

împlinirea omului nu vine din acestea ci din Dumnezeu, Solomon își îndeamnă cititorii să 

caute pe caute pe Dumnezeu chiar din tinerețe, adică în perioada în care El mai mai poate fi 

                                                                                                                                                         
15 10:8, 14; 11:3, 6 
16 10:1, 14 
17 10:3, 6, 7 
18 11:3 
19 Ecles. 1:1-18; 12:12-14. 
20 Ecles. 1:13. 
21 Ecles. 2:10. 
22 Ecles. 2:11. 
23 Ecles. 8:16-9:1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:42 UTC)
BDD-A21850 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

208 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

căutat pentru că vor veni inevitabil zilel bătrâneții în care oamenii nu se mai pot bucura de 

viață. Dacă un tânăr ține la viața sa, și vrea să o trăiască din plin atunci el trebuie să se teamă 

de Dumnezeu. Concluzia înțeleptului Solomon este aceasta: „teme-te de Dumnezeu și păzește 

poruncile Lui. Aceasta este datoria oricărui om. Căci Dumnezeu va aduce orice faptă la 

judecată, și judecata aceasata se va face cu privire la tot ce este ascuns, fie bine, fie rău.”24  

Personificarea înțelepciunii 

Scopul ultim al înțelepciunii ebraice este să-l ducă pe interpret la o relație corectă cu 

Yahweh, Dumnezeul Înțelepciunii25. Expresia “frica de Domnul”, care este „începutul 

înțelepciunii”26, subliniază cel mai bine intenția înțelepciunii ebraice27. Aceasta prespune 

anumite atitudini sau acțiuni: dorință de cunoaștere28, reverență față de Dumnezeu29, teamă de 

Dumnezeu și conștiența iminentei judecăți30, încrederea în planul lui Dumnezeu31, evitarea 

răului32 și cunoașterea răsplătirii: o viață lungă și prosperă pentru cel înțelept33. 

Înțelepciunea este văzută ca o persoană care dă instrucțiuni34. Ea este un arhitect care 

participă la evenimentul creației35. Noul Testament dezvoltă conceptul de persoană a 

înțelepciunii identificând-o cu Isus Cristos.36  

 

Conținutul înțelepciunii 

 Înțelepciunea adresează, în primul rând, aspectele practice ale vieții. Cel înțelept are 

răspunsuri la întrebările cele mai grele cu care se confruntă oamenii. În mod special, el este 

preocupat de temele care frământă cel mai mult mintea omului. Cărțile poetice din literatura 

vetero-testamentară ebraică dezvoltă pe trei mari apecte ale înțelepciunii: cel al educației 

(paideia), principiul răsplătirii și problematica teodiceei.  

În paragrafele de mai sus am abordat aspectul educației (instruirii) ca parte a 

conceptului de „înțelepciune”; instrucțiunile și avertizările din cartea Proverbe au scopul de a 

modela viața copilului, de a cărui educație de ocupă în mod special părinții. Cartea Proverbe 

conține instrucțiuni despre o mare diversitate de subiecte de viață.  

A doua dimensiune a conceptului de „înțelepciune” este cea a răsplătirii. Aceasta 

decurge în mod natural din prima și este un aspect important în educație. Ascultarea de 

poruncile lui Dumnezeu aduce răsplătirea divină în timp ce neascultarea aduce pedeapsa. 

Răsplata are în vedere atât o dimensiune temporală cât și una atemporală. Beneficiul imediat 

al instrucției este înțelepciunea,  o viață lungă și împlinită. Dimensiunea atemporală este cea a 

vieții veșnice. 

Cea de-a treia temă pe care omul trebuie să o abordeze cu înțelepciune este cea a 

teodiceei. Problema răului și a suferinței este abordată în mod special în cărțile Iov și 

Eclesiastul.  Această temă este analizată, însă, dintr-un punct de vedere teistic; problema 

suferinței în lume și a morții este explicată prin prisma raportării la divinitate. 

                                                 
24 Ecles. 12:13-14. 
25 Iov 12:13; Is.31:1-2. 
26 Prov. 1:9. 
27 Ps. 111:10; Prov 1:7. 
28 Prov. 1:29; 2:5. 
29 Prov. 24:21. 
30 Ecles. 12:13-14. 
31 Ps. 115:11; Prov. 3:5-6. 
32 Prov. 3:7; 9:13; 16:6; 23:17. 
33 Prov. 10:27; 14:27; 19:23. 
34 Prov. 8:1-12. 
35 Prov. 8:22-31. 
36 Col. 1:15-17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:42 UTC)
BDD-A21850 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

209 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

În cadrul acestei teme mari se disting preocupări pentru a găsi răspunsuri la diferite 

întrebări. De ce există suferintă, sărăcie și injustețe socială?37 Iov, de exemplu, se întreabă 

cum se face că el nu a făcut nimic rău și totuși Dumnezeu îl lasă să sufere atât de mult 

(pierderea tuturor posesiunilor materiale dar, mai ales, a tuturor copiilor săi și, pe deasupra, 

având și o boală cumplită). O altă întrebare care-l preocupă pe Iov, dar este întâlnită și la 

Solomon este de ce prosperă oamenii care sunt imorali?38 Această întrebare este cu atât mai 

stringentă cu cât, în antiteză, unii oameni drepți (cei care-și pun întrebarea) au parte de 

suferință. 

Literatura ebraică de înțelepciune pune și alte întrebări existențiale, cum ar fi cea a 

răului și a morții39: cum se face că în ciuda diferențelor în modul în care oamenii își trăiesc 

viața, atât cel bun cât și cel rău au parte de aceeași moarte? Această întrebare îl face pe 

înțeleptul Solomon să se întrebe mai departe care este scopul și sensul vieții40?  

Întrebările acestea nu rămân fără răspuns. Protagoniștii lor, în mod special Iov și 

Solomon, își primesc răspunsul, însă, într-un mod diferit de cum s-ar fi așteptat ei. Astfel, 

Dumnezeu i se descoperă în mod personal lui Iov, iar acesta înțelege că modul său de gândire 

este diferit de cel divin. Suferința de care are parte Iov constribuie la cunoașterea divinității, îi 

construiește caracterul și îi aduce o răsplată foarte mare. Solomon, pe de-altă parte, își dă 

seama că întrebările pe care și le pune își găsesc răspunsul doar atunci când viața are și o 

componentă de „dincolo”; problematica scopului vieții nu poate fi elucidată decât dacă se ia 

în considerare viața de după moarte și principiul răsplătirii.41 

 

Concluzie 

 Înțelepciunea în literatura vetero-testamentară nu este atât de mult preocupată cu 

dezvoltarea inteligenței în viața celui care intră în școala ei. Mai degrabă, înțelept este cel care 

a ascultă de învățăturile părinților, de cei care reușesc să-și însușească deprinderile de viață 

necesare unei vieți lungi și implinite din punct de vedere social. Sursa înțelepciunii este 

Dumnezeu, cel care a dat principiile morale, de care omul trebuie să țină cont, dacă vrea să se 

bucure de o viață plină de semnificație. Înțelepciunea, însă, nu presupune doar preocuparea 

pentru viața de „aici” și „acum” ci implică, mai întâi de toate, raportarea la veșnicie, la acel 

moment când Dumnezeu va judeca pe fiecare om pentru modul în care și-a trăit viața. 

 

Bibliografie 

Brown,  F., S. R. Driver & C. A. Briggs, Enhanced Brown-Driver-Briggs Hebrew and 

English Lexicon, Logos Research Systems, Oak Harbor, 2000. 

Harris, R. L., G. L. Archer Jr. & B. K. Waltke (ed.), Theological Wordbook of the Old 

Testament, Moody Press, Chicago, 1999. 

Hill Andrew E. & John H. Walton, A survey of the Old Testament, Zondervan, Grand 

Rapids, 1991. 

Myers,  A. C., The Eerdmans Bible Dictionary, Eerdmans Publishing Co., Grand 

Rapids, 1987. 

Swanson,  J., Dictionary of Biblical Languages with Semantic Domains : Hebrew (Old 

Testament), Logos Research Systems, Oak Harbor, 1997. 

***   Biblia, traducerea Dumitru Cornilescu, Ediția a III-a revizuită și adăugată, 1994. 

 

                                                 
37 Iov 21:7-26. 
38 Ecles. 8:14-15; 9:11-12. 
39 Ecles. 9:1-6. 
40 Ecles. 4:1-3. 
41 Ecles. 3:16-22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:42 UTC)
BDD-A21850 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

210 

 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 5/2014 

 

Acknowledgement: Articol realizat în cadrul programului Cercetători competitivi pe 

plan european în domeniul ştiinţelor umaniste şi socio-economice. Reţea de cercetare 

multiregională (CCPE) - POSDRU/159/1.5/S/140863. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:42 UTC)
BDD-A21850 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

