
 

 665 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

RAMONA-IONELA TĂNASE 
University of Bucharest 

 

LUMINA CE SE STINGE – THE ”LABORATORY” FOR THE MYTHICAL NOVEL 
IN MIRCEA ELIADE’S WORKS 

 

 

Abstract: The present paper will discuss the role played by the novel „Lumina ce se stinge” in 

the whole opera content of the writer Mircea Eliade. We are trying to show how the theme of 

mythical pattern (that the historian of religions Mircea Eliade was preoccupied with) is 

transferred in the fictional world of his early literature. This type of literature will become 

very common for the writer in the periode of his exile in France and United States of America. 

This novel is considered to be the predecessor of the new literary formula developped by 

Mircea Eliade, a literature that has in his center the myth as the principal way of being and 

acting in the world. 

 

Keywords: Myths, rituals, re-enacting, new literary formula, hidden pattern. 

 

 

Lucrarea de față își propune să analizeze unul dintre cele mai „nevizitate” romane ale 

scriitorului Mircea Eliade: Lumina ce se stinge. De fiecare dată când titlul acestui roman este 

menționat, acesta este asociat cu titulatura de unul dintre primele romane construite după 

model joycian (din punct de vedere al structurii și al tehnicii literare folosite) ale Europei. În 

studiul de față ne propunem să analizăm acest roman și din perspectiva anticipării formulelor 

narative și a subiectelor pe care Eliade le va dezvolta în construirea operei sale de natură 

fantastică (seria de nuvele fantastice) și de natură mitică (Nouăsprezece trandafiri și, mai ales, 

Noaptea de Sânziene).  

Încă de la început trebuie precizat faptul că romanul Lumina ce se stinge a fost scris în 

1930-1931 (Eliade se afla în India și începe să scrie acest roman pentru a se elibera de cultura 

și filosofia indiană, pentru a nu fi asimilat de acestea) și publicat în 1934, cu ceva timp înainte 

ca Eliade să-și manifeste preocupările pentru crearea unei opere literare care să implice 

teoriile sale asupra fantasticului și asupra narațiunii mitice (prima operă care poate fi încadrată 

în sfera fantasticului este romanul Domnișoara Christina, roman publicat în 1936). 

Receptarea în momentul apariției nu a fost una foarte bună, de vină fiind probabil stilul greoi 

al scriiturii și multitudinea teoriilor condensate în cele aproape 300 de pagini ale romanului. 

Chiar Eliade admite dificultățile pe care le întâmpină la recitirea romanului: „Ce m-a surprins 

mai târziu, când am încercat să recitesc și să corectez Lumina ce se stinge, a fost 

artificialitatea și falsa prețiozitate a limbii pe care o folosisem” (Eliade, I, 1991: 200). Autorul 

afirmă că această artificialitate a limbajului este datorată intenției sale de a scrie „înstrăinat”, 

„despre oameni străini”: „Nu cred că asta se datora înstrăinării mele, faptului că de un an 

jumătate nu mai rostisem un singur cuvânt românesc. Era mai degrabă efortul de a scrie 

«înstrăinat», despre «oameni străini», trăind într-un oraș neidentificabil, putând fi italian, dar 

cu oameni ca la București, sau din oricare oraș de provincie, românesc sau central european” 

(Eliade, ibidem). Trebuie, de asemenea, menționat faptul că în niciun loc al prozei lui Eliade 

nu este menționat numele orașului în care are loc acțiunea romanului. Singurele nume de 

locuri care apar menționate în Lumina ce se stinge sunt cele ale orașelor personajele au locuit, 

călătorit sau studiat în trecut, niciodată nefiind numit locul în care personajele se desfășoară în 

prezent.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)
BDD-A21816 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 666 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

După cum remarca Eugen Simion în lucrarea Mircea Eliade. Nodurile și semnele 

prozei, în acest roman „apar în forme incipiente câteva din temele de mai târziu din 

narațiunile mitice: practica unor rituri de tip magic, programarea destinelor individuale printr-

o operație de același ordin (cazul Haruni), în fine, încercarea de a explica istoria profană 

(modernă) a omenirii prin întâmplări petrecute într-un timp mitic etc ” (Simion, 2011: 105). 

În romanul Lumina ce se stinge descoperim concepțiile istoricului religiilor despre 

mituri, rituri și rolul acestora în societatea modernă. După cum este știut, modul lui Mircea 

Eliade de a se raporta la religie și la mit (ca chintesență a acesteia) reprezintă una dintre 

marile schimbări de perspectivă ale secolului XX în acest domeniu. Mulți dintre comentatorii 

operei sale științifice au asociat acest tip de raportare la religie și mit filosofiei lui Nietzsche și 

Hegel. În lucrarea sa monografică dedicată  maestrului său, Ioan Petru Culianu (lucrarea 

Mircea Eliade) subliniază rolul pe care gândirea lui Eliade (pe care o delimitează de cea a lui 

Nietzsche, Hegel sau Jung) l-a jucat în dezvoltarea atât a domeniului istoriei religiilor, cât și a 

filosofiei secolului trecut în general (Culianu, 1991). 

După cum afirmam în debutul acestui studiu, romanul Lumina ce se stinge nu 

reprezintă una dintre cele mai bine scrise opere ale scriitorului român, dar ceea ce este 

interesant de urmărit este modalitatea în care acesta este construit (aici incluzând tehnicile 

literare folosite) și subiectul pe care acesta îl dezvoltă (demonismul și reiterarea mitului). De 

asemenea, nici personajele nu sunt foarte bine conturate, ele fiind niște recipiente care poartă 

și enunță anumite filosofii necesare demonstrării tezei romanului. Personajele nu sunt 

credibile, dar ceea ce interesează mai presus de forma și de verosimilitatea lor este mesajul pe 

care acestea îl poartă. De altfel, toată literatura lui Eliade este impregnată de personaje-idei, 

personaje-filosofii. 

Acest roman poate fi considerat punctul de plecare în ceea ce privește modalitatea de 

construire a operei literare a savantului român. Din acest roman se desprind cele două mari 

ramuri ale literaturii lui Eliade: literatura experiențialistă și cea fantastică și mitică. În 

romanul supus analizei întâlnim forma incipientă a tuturor teoriilor pe care Eliade le va 

dezvolta mai târziu în prozele sale. Avem pe de-o parte teoriile asupra implicării omului în 

istorie, teoriile privind fapta și schimbările pe care le poți opera făptuind. Pe de cealaltă parte 

avem tipare de personaje care vor popula literatura lui Eliade de mai târziu (de exemplu, 

Manoil este genul huliganului pe care Eliade îl va dezvolta în romanele Întoarcerea din Rai și 

Huliganii, în special personajul Petru Anicet, eroul celui de-al doilea roman menționat). 

Manoil este varianta inițiată în rituri magice a amoralului Petru. Și lista similitudinilor dintre 

personajele operelor lui Eliade nu se încheie aici. După cum afirmam mai sus, în Lumina ce se 

stinge putem descoperi nucleele gândirii lui Mircea Eliade, dar și mulajele folosite în 

construirea personajelor sale. 

Preocuparea științifică pentru camuflarea sacrului în lume (cu variantele sale 

irecognoscibilitatea miracolului, hierofanie, coincidentia oppositorum), preocupare care 

predomină în operele sale de istoria religiilor, este transpusă încă de acum în plan literar. Mai 

târziu, în literatură accentul se va muta de pe real pe fantastic și mitic, personajele literaturii 

sale începând să caute și să prefere illo tempore realității istorice. Romanul Nuntă în cer este 

considerat a fi primul roman în care personajele lui Eliade încearcă să se refugieze în illo 

tempore. Merită a fi menționat faptul că acest roman nu constituie  prima tentativă de 

„evadare” în illo tempore pe care Eliade o încearcă în literatura sa: Lumina ce se stinge poate 

fi considerat un  precursor în ceea ce privește teoriile asupra acestei evadări și retrageri din 

fața istoriei. Doar că personajele acestui roman nu se refugiază asemeni personajelor prozei 

mitice de mai târziu în illo tempore, ci încearcă să recreeze momentul inițial prin intermediul 

ritului, operând astfel schimbarea momentului prezent. Manoil și, de asemenea, maestrul 

acestuia, Haruni sunt cele două personaje care joacă rolul personajelor inițiate care au 

capacitatea de a schimba viața celorlalți prin recurgerea la tehnici mistice și prin instaurarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)
BDD-A21816 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 667 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

unei noi realități în care personajele fizice își pierd atributele reale. Între aceste două 

personaje și Doctorul (prototipul ispititorului) din Isabel și Apele Diavolului se pot găsi, de 

asemenea, foarte multe similitudini. Personajul-narator din Isabel simte o nevoie instinctivă 

de a distruge regulile, ordinea, mulțumirea (care pentru el este echivalentă cu mediocritatea- 

Doctorul fiind obsedat de spaima de a nu fi mediocru). Și visul unei nopți de vară pe care 

Eliade îl inserează în romanul Isabel și apele diavolului se apropie de ceea ce denumim proza 

mitică a lui Eliade. Bineînțeles că apogeul acestui tip de literatură este atins de Eliade o dată 

cu scrierea romanului Noaptea de Sânziene.  

Dar, cei doi ispititori din Lumina ce se stinge încearcă să schimbe întreaga lume prin 

recrearea ritualică a momentului inițial: „Dar toate acestea ce sunt altceva decât izbucniri sau 

consecințe ale acestui act prim, necauzat, al unui erou, al unui om care și-a făcut pofta inimii 

liber și deplin?”. Manoil și Haruni sunt adepții filosofiei potrivit căreia prin intermediul 

corpului uman poți transcende, poți ajunge la divinitate și poți recrea și schimba locul omului 

în lume: „Pentru că, deși s-au scris atâtea asupra «misterului», nu e decât o simplă experiență, 

curajoasă și explozivă, desigur, dar nimic ocult, nici misterios. Un rit, aceasta a fost. Un rit 

prin care se divinizează, se «fixează» funcțiunea cea mai incertă a speței, sexul.[...] A stăpâni 

funcțiunea nu prin asceză, ci prin calmă, concentrată transcendere.” Prin rit, Manoil încearcă 

să se sustragă șirului de consecințe provocate de făptuirea actului primordial.  

Cesare (personajul central al romanului), pe de cealaltă parte, nu caută illo tempore 

pentru a se refugia și nici pentru a modifica istoria prin retrăirea momentului inițial. El nu 

caută illo tempore, ci caută și se refugiază în timpul trăit (el este un arhivar care descoperă și 

studiază documente vechi), fără însă a încerca să-l modifice. El este promotorul ideii că viața 

îți este dată și trebuie s-o trăiești așa cum îți este ea dată, fără a încerca să schimbi ceva. 

Cesare consideră că omul nu are voie în niciun fel să modifice traiectoria deja trasată a 

existenței. Omul trebuie să-și urmeze traseul, nu să deturneze de la el. 

Astfel, Cesare își ratează de două ori inițierea: o dată în momentul în care refuză 

propunerea colegului său Haruni de a participa împreună la ritualul tantric menit să opereze 

schimbarea și a doua oară în momentul în care o salvează pe Melania din incendiul izbucnit în 

timpul ritualului la care participau cei trei (Manoil, Melania și Dr. Weinrich). Cesare este 

neinițiat și de aceea nu poate să vadă și să audă ceea ce cei trei mistici fac în camera alăturată 

celei în care el lucrează la descifrarea manuscrisului. Prin salvarea Melaniei el întrerupe 

efectul ritualului și se autocondamnă astfel la neînțelegere, uitare și orbire. Dar, în același 

timp, o schimbare s-a operat în ceea ce-l privește pe bibliotecar: faptul pe care acum nu-l 

poate înțelege i-a schimbat coordonatele. După accident, nu mai este sigur că viața de orb i-a 

fost dată, modificarea neproducându-se din cauza lui. Se trezește deodată pus în fața unui fapt 

împlinit: este considerat a fi eroul care a salvat-o pe tânăra Melania, este invitat să participe la 

tot felul de cine festive, i se țin discursuri omagiatoare, îi este găsit un nou serviciu în 

Capitală. Dar, cu toate acestea, Cesare rămâne un om căruia i-a fost furată filosofia. Incendiul 

operează o schimbare în ceea ce-l privește și acesta nu știe cum să se mai raporteze la propriul 

eu și la propria filosofie a rezistenței în fața vieții. El nu înțelege ce s-a întâmplat cu viața lui, 

se vede dintr-o dată fără filosofia care-l ajutase până acum să reziste și să-și continue cu curaj 

existența (pentrul el actul suprem de curaj era acela de a rezista existenței date, de a rezista 

tentației de refugiere sau de devenire). Și deodată se trezește încercând să descopere adevărul, 

încercând să înțeleagă ceea ce s-a întâmplat în noaptea incendiului, încercând să descifreze 

misterul care l-a orbit (atât din punct de vedere fizic, cât și simbolic). Drama acestui personaj 

este cu atât mai mare cu cât încă din debutul romanului ne este dezvăluit faptul că Cesare 

refuza să gândească și să simtă, el era aproape un ascet. În singurele momente în care acesta 

își propunea să gândească el desfășura un adevărat ritual: își fixa privirea asupra unei plante 

sau a naturii în general și atunci șirul gândurilor se relua. Dar o dată cu pierderea vederii, 

acesta realizează că și-a pierdut și capacitatea de a mai putea gândi și pentru prima dată-n 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)
BDD-A21816 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 668 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

viața lui programată spaima îl cuprindea: „Îi lipsea ceva, simțea vidul, simțea nesiguranța 

pașilor lui și începea să se teamă, să se scuture. Va înnebuni?”. Cu toate că-și recapată pentru 

scurt timp vederea (medicii susțin că într-un an-doi o să orbească din nou), el este mai „orb” 

ca niciodată: „Ce va vedea, ce va înțelege- când n-a putut vedea singurul fapt care i-a 

însemnat viața și i-a menit moartea și nu l-a înțeles nici până acum?”. Puteam chiar afirma că 

Cesare era orb dinainte de a orbi în urma accidentului: el refuză să vadă de fiecare dată căile 

ce i se deschid. Umblă confuz prin propria viață, nemaigăsindu-și echilibrul și nici 

justificările. După cum mărturisește Eliade în Memorii, „centrul de gravitate, așa cum mi se 

va revela mai târziu, când voi scrie partea a II-a, se afla altundeva: era patosul unei existențe 

transformate radical în urma acelui «fapt» incomprehensibil- ritualul orgiastic și incendiul- și 

totuși rămânând, în fond, o existență nesemnificativă, artificială, chiar în iminența orbirii” 

(Eliade, I, 1991: 200). În timp ce-n viața reală este pe cale de a orbi definitiv (fiind trasformat 

de către jurnaliști într-un adevărat personaj shakesperian, drama și eroismul său fiind 

subiectele preferate ale tuturor ziarelor începând din momentul incendiului), în viața mitică el 

este deja orb. El a refuzat până acum toate modalitățile de inițiere și mântuire care i-au fost 

oferite. Putem observa că Cesare este înconjurat în mare parte doar de personaje ale căror 

nume încep cu litera „M”, ceea ce la nivel simbolic poate însemna că aceste personaje pot 

avea rolul de a-l mântui, el având posibilitatea să se salveze acceptând una din căile propuse 

de acestea: Manoil îi oferă mântuirea prin reiterarea ritualului, prin retrăirea mitului, Marta- 

prin iubirea ideatică pe care și-o construiește și proiectează, Melania- prin recunoștiința 

salvării de la arderea în păcat, Maura- prin oferirea unei posibilități de a-și trăi viața social. De 

asemenea, el are posibilitatea de a lucra în biblioteca ducelui Emmanuele (forma în limba 

italiană a lui Manuel- deci tot un agent al mântuirii), dar Cesare le ratează pe toate din cauza 

orbirii și auto-orbirii. 

Și astfel, ratând rând pe rând toate șansele care îi sunt oferite (de remarcat este faptul 

că până la urmă el rămâne cât de cât fidel filosofiei sale de a nu opera nicio schimbare asupra 

vieții sale, el se lasă în continuare trăit de orbire), Cesare începe să se alieneze în planul fizic, 

viața sa desfășurându-se mai mult în planul mitic. Cesare nu mai este capabil să facă nicio 

diferență între cele două planuri, nu mai știe ce este real și ce nu, nu mai știe dacă ceea ce-a 

văzut chiar este adevărat sau doar și-a imaginat. Cert este faptul că Cesare se lasă purtat de 

cele două lumi, se lasă trăit de toți oamenii din jurul său, neavând niciodată curajul de a duce 

până la capăt vreuna dintre hotărârile luate pe parcurs. 

Tot în plan mitic se produce și sinuciderea lui Manoil, dublul său malefic și inițiat. 

Trebuie subliniat faptul că după ce Manoil moare (în prealabil acesta încearcă să-l ispitească 

pe Cesare să se sinucidă), Cesare devine capabil să-și asume moartea acestuia, luând 

sinuciderea fratelui Abel ca pe o crimă proprie. Inițiatul este ucis de cel care refuză se se 

inițieze. 

Ideea omului nou, a „eroului” care poate veni și opera schimbări apare și în 

publicistica lui Eliade din această perioadă, dar și de mai târziu (atât în Profetism românesc, 

cât și în Oceanografie și Împotriva deznădejdii putem găsi numeroase articole în care Eliade 

dezvoltă aceste teorii ale omului care are menirea de a-și lăsa amprenta și contribuția asupra 

lumii în care trăiește). Eliade este obsedat de dezvoltarea acestei teorii: a omului nou care 

trebuie să apară și să schimbe ordinea prestabilită a acestei lumi care începe să se 

descompună. Eliade crede în apariția Omului care să păstreze atributele omului mitic și care 

să nu se lase condus de spiritul timpului, ci să se păstreze în eternitatea mitului, în illo 

tempore, de acolo putându-și controla propriul destinul, dar și destinul umanității. 

Romanul Lumina ce se stinge este interesant în ceea ce privește elementele mitice care 

apar în structura lui, el constituind un preambul a ceea ce va deveni mai târziu cunoscut sub 

numele de roman mitic. De asemenea, trebuie adăugat că în acest roman putem descoperi 

foarte multe referințe la mituri, personaje mitice, modalități de trăire a mitului, dar și referințe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)
BDD-A21816 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 669 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

culturale și din domeniul istoriei religiilor: Cesare descoperă manuscrisul lui Johannes 

Scholasticcus (patriarh al Bisericii Ortodoxe) și lucrează la descifrarea lui, Manoil vrea să 

refacă un ritual tantric, George face teorii ale sapphismului, dublul Cain și Abel și lista poate 

continua.   

De asemenea, nici referințele literare nu lipsesc din acest roman: chiar titlul romanului 

traduce titlul romanului lui Rudyard Kipling, The Light That Failed, publicat în 1891 și al 

cărui personaj principal este un pictor care orbește. Dar găsim și referiri la Gide sau Oscar 

Wilde. Personajul Marta este cea care își trăiește existența prin intermediul cărților și-i oferă 

și lui Cesare posibilitatea de a face parte dintr-un scenariu pe care ea l-a creat: vrea să fie cea 

care are grijă de „erou”, asemeni personajelor din romanele pe care le citește. Marta este avidă 

de experiențe, de trăiri, dar drama ei este aceea de a nu putea niciodată să trăiască ceea ce-și 

imaginează. Marta rămâne blocată la mijlocul drumului dintre literatură și viață. 

 

Noutatea și valoarea acestui roman al lui Mircea Eliade nu rezidă în stilul scriiturii, în 

estetica lui sau în narațiunea propiu-zisă. Valoarea acestei proze constă în formulele noi pe 

care el le introduce în peisajul literaturii românești. Structura acestui roman este cea care 

merită analizată și pusă în valoare. 

Inovator este și modul în care autorul român folosește tehnica monologului interior 

(această tehnică va fi utilizată în mod constant în romanele sale experiențialiste). Eliade se 

folosește de artificiul monologului interior pentru a putea descrie mai bine cele două planuri 

ale existenței personajelor sale: cel fizic, real și cel mitic (sau ideatic) în care acestea se 

proiectează. Cu ajutorul monologului interior personajele își trădează adevăratele gânduri, dar 

și cele mai ascunse temeri. De asemenea, Eliade folosește ceea ce Dumitru Micu numește 

„dublarea solilocviului” pentru a descrie artificiul pe care scriitorul român îl folosește în 

romanul Întoarcerea din Rai (Micu, 2003: 81). Această tehnică constă în dublarea unui dialog 

între personaje cu monologurile fiecăruia dintre acestea. Astfel, într-o singură secvență 

dialogată dublată de monologurile interioare, aflăm adevăratele gânduri și justificări ale celor 

care participă la dialog. Încă o dată putem observa că începând cu Lumina ce se stinge Eliade 

descoperă și folosește procedee care vor fi utilizate din ce în ce mai mult în literatura sa.  

Un alt element inovator în opera lui Eliade este folosirea unui lector in fabula, rolul 

acestuia fiind jucat de către cei trei călători din tren, care-l însoțesc pe Cesare în drumul spre 

mare și care comentează evenimentul incendiului din biblioteca ducelui Emmanuele, 

încercând să ofere o explicație asupra a ceea ce s-a întâmplat. Rolul acestora este acela de a 

oferi o eventuală interpretare a ceea ce se întâmplă până atunci în roman, ei având un rol 

decodificator. 

După cum afirmam în debutul acestui studiu, Eliade scrie acest roman pentru a încerca 

să se elibereze de India. Dar, așa cum putem observa după ce terminăm de citit romanul și 

închidem cartea, Eliade folosește în ea multe dintre simbolurile și modalitățile de raportare ale 

culturii și filosofiei indiene la modul de a trăi istoria și religiozitatea, el face un melanj între 

modurile de a fi și a exista a culturilor din care provine și pe care le studiază. 

În acest roman nu este vorba de mistica populară sau folclorică, așa cum are să ne 

obișnuiască Eliade o dată cu începerea ciclului de nuvele fantastice sau a romanelor mitice, ci 

este vorba despre inițierea în misticism, inițiere pe care Cesare crede că o ratează până în 

momentul morții lui Manoil, moment în care i se relevează toate sensurile experienței trăite în 

seara incendiului din bibliotecă. Acest roman este construit sub semnul dublului: dublu 

sacrificiu al lui Cesare (orbirea fizică și neînțelegerea faptului care i-a modificat traictoria), 

dubla salvare a Melaniei (fizică- din incendiu și spirituală- din focurile iadului), dublarea 

dialogului prin monologurile interioare lămuritoare, Manoil ca dublu al lui Cesare (Cain și 

Abel) și seria „dublurilor” pot continua. Toate personajele romanului au o existență duală, 

transgresează dintr-o parte în alta, dar nu fără urmări. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)
BDD-A21816 © 2014 Arhipelag XXI Press



 

 670 

 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 4/2014 

 

Acest roman trebuie a fi privit ca un laborator în care laborantul amestecă diverse 

substanțe, combină diferite tehnici și pune la dispoziția spectatorului întreaga gamă de 

elemente pe care le posedă. Abia mai târziu laborantul capătă experiența de a scoate pe rând și 

a pune în valoare doar un anumit element. Lumina ce se stinge este un laborator, este un 

experiment ale cărui rezultate vor fi punctul de plecare spre alte experimente mai reușite. Și 

tocmai de aceea trebuie recunoscută valoarea acestui experiment, trebuie recunoscut primatul 

și posibilitățile de dezvoltare ale acestuia.   

 

Bibliografie: 

Culianu, Ioan, Petru, Mircea Eliade, Traducere de Florin Chirițescu și Dan Petrescu, 

Postfață de Sorin Antohi, Editura Nemira, București, 1995. 

 

Eliade, Mircea, Fragmentarium, Editura Humanitas, București, 1994. 

 

Eliade, Mircea, Împotriva deznădejdii: publicistica exilului, Ediție îngrijită de Mircea 

Handoca, Prefață de Monica Spiridon, Editura Humanitas, București, 1992. 

 

Eliade, Mircea, Lumina ce se stinge, Editura Humanitas, București, 2003. 

 

Eliade, Mircea, Memorii, vol. I-II, Ediție îngrijită și cuvânt înainte de Mircea 

Handoca, Editura Humanitas, București, 1991. 

 

Eliade, Mircea, Oceanografie, Editura Humanitas, București, 2003. 

 

Eliade, Mircea, Profetism românesc. Itinerariu spiritual. Scrisori către un provincial. 

Destinul culturii românești, volumul I, Editura Roza Vânturilor, București, 1990. 

 

Eliade, Mircea, Profetism românesc. România în eternitate, volumul II, Editura Roza 

Vânturilor, București, 1990. 

Micu, Dumitru, Mircea Eliade. Viața ca operă. Opera ca viață, Editura Constelații, 

București, 2003. 

 

Simion, Eugen, Mircea Eliade. Nodurile și semnele prozei, Editura Univers 

Enciclopedic Gold, București, 2011. 

 

Țurcanu, Florin, Mircea Eliade, prizonierul istoriei, Traducere din franceză: Monica 

Anghel și Dragoș Dodu, cu o prefață de Zoe Petre, Editura Humanitas, București, 2005. 

 

 Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului “Cultura română şi modele 

culturale europene: cercetare, sincronizare, durabilitate”, cofinanţat de Uniunea 

Europeană şi Guvernul României din Fondul Social European prin Programul 

Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013, contractul de finanţare 

nr. POSDRU/159/1.5/S/136077 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:24 UTC)
BDD-A21816 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

