Diversite et Identité Culturelle en Europe

‘ANTAR ET LES POETES DES MU ALLAQAT
L’EPOPEE DANS SON ROLE
D’HISTORIOGRAPHIE POPULAIRE

Julien DECHARNEUX
Université Libre de Bruxelles

jdecharn@ulb.ac.be

Abstract:

One of the main episodes of the Sirat ‘Antar is the one where ‘Antar
decides to hang his mu ‘allaga on the Kaaba of Mecca. In this passage the
storyteller use these very famous poems as literary devices to satisfy the audience.
The sira doesn’t use to incorporate this kind of fixed texts in its narration, so it is
interesting to analyse the way the author puts these odes on. However it appears
that this episode also assumes a historiographical role which is essential in order to
be fully understood. We aim to shed light on both the literary and the
historiographical aspects of this excerpt.

Keywords:

Epic — Arabic — Popular literature - ‘Antar — Mu‘allaga — Sira.

Introduction

L’Epopée de ‘Antar est un récit appartenant au genre de la littérature
populaire arabe relatant les hauts faits du célebre poete et guerrier
préislamique ‘Antara ibn Saddad. Ce personnage a cheval entre réalit€ et
1égende aurait vécu au tournant des VI et VII*™ siécles de notre ére. Noir
de peau, ‘Antar est le fils de Saddad ibn ‘Amr ibn Mu‘awiya’, un notable de
la tribu des ‘Abs et de Zabiba, une esclave noire abyssine. La tradition arabe
attribue a ‘Antar des qualités guerriéres sans égales et un immense courage;
il aurait également été un poete de renom. Un diwdn — un recueil de poésie —
dont il serait I’auteur nous est parvenu. Les thématiques qui y sont abordées
sont principalement la guerre, la négritude et ’amour qu’il voue a sa
cousine, ‘Abla. “Antar n’est toutefois pas un simple pocte de la gahiliyya car
il est considéré comme appartenant au groupe des poctes dits « des

! A moins que ce ne soit ‘Amr ibn Saddad ibn Mu‘awiya. Cf: A. J. Arberry, 1957, p. 148.
275

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

Mu ‘allagat », une appellation qui désigne les sept poétes’ les plus
renommeés de la littérature arabe préislamique.

Les 1égendes au sujet de ce personnage aux multiples facettes ont
donné lieu a une épopée, la Sirat ‘Antar — Epopée de ‘Antar — dont la
version sur laquelle nous travaillons posséde plus de cinq mille pages.® Ce
récit épique appartient a la grande catégorie littéraire des siyar Sa ‘biyya —
récits populaires — aux cotés d’autres récits tels que les Mille et Une Nuits
ou encore de la Sirat Bani Hilal. Ces textes tels que nous les connaissons,
sont tous le fruit d’une chaine de transmission orale de conteur en conteur et
furent congus pour étre récités dans des lieux publics. Toutefois, il faut
d’emblée mentionner que I’Epopee de ‘Antar posséde un statut particulier
au sein de cette catégorie. En effet, de maniere générale, le niveau de langue
employé dans la littérature populaire ne respecte pas les canons de la
littérature classique. Le niveau de langue que les siyar emploient est situé a
mi-chemin entre 1’arabe classique et ’arabe dialectal®, un niveau appelé
«moyen arabe »; or, nous savons que |I’Epopée de ‘Antar a recours a un
niveau de langue 1égérement plus élevé® que celui des autres siyar Sa ‘biyya.
D’ailleurs, E. W. Lane qui aurait voyage au Caire a plusieurs reprises au
début du XIX“™ siécle, affirme que le public venant assister a la récitation
de I’Epopée de ‘Antar était plus lettré que celui assistant a la récitation des
autres épopées. Ce témoignage fait explicitement ¢€tat du niveau de langue
considéré comme plus soutenu. En effet, I’insertion dans le récit de
plusieurs milliers de vers de poésie classique contribuait largement a
rehausser le niveau et la qualité linguistiques du récit.®

2 Selon les recensions, ils sont six, sept, huit ou dix. Cf. : P. Heath, 2012, p. 18.

% Nous travaillons sur la version suivante : Anonyme, 1979, Sirat ‘Antara ibn Saddad,
Beyrouth: al-Maktaba al-Tagafiyya. On trouvera un résumé de cette version dans D.
Cherkaoui, 2001, pp. 23-95.

* Ce qui contribua et contribue encore aujourd’hui & ce qu’ils soient percus par les élites
comme de la sous-littérature. Voir par exemple : T. Herzog, 2004, p. 97.

® Le terme «élevé » peut sembler subjectif. Nous I'utilisons ici en référence a la
terminologie en usage lorsqu’on traite de la diglossie de la langue arabe. On parle
généralement de « variété haute » (High level) pour 1’arabe classique et de « variété basse »
(Low level) pour I’arabe dialectal. Cf. : C. A. Ferguson, 1959, pp. 325-340.

®E. W. Lane, 2003, p. 414.

276

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

De fait, alors que la narration est écrite dans une prose rimée,
rythmée et assonancée appelée saj 7 dix mille vers de poésie versifiée sont
disséminés dans ’ensemble de 1’ceuvre.? Nous savons peu de choses de ces
incises poétiques et il semble que la taille importante du corpus a analyser
ait contribué a décourager les recherches en la mati¢re. La taille de ces
poemes est généralement de trois ou quatre vers et dépasse rarement dix
vers.® Ces textes cherchent 4 imiter un style classique sans toutefois y
parvenir réellement. On soulignera également que leur réle n’est pas
essentiel pour I’intelligence directe du récit. En revanche, il nous semble
gue ces poemes contribuent a renforcer le cadre spatio-temporel de
I’épopée.’? L alternance entre le niveau de langue « intermédiaire » de la
narration et ces poémes versifiés donne au texte un ton trés soutenu qui
contribue trés certainement a renvoyer 1’auditeur au cadre spatio-temporel
dans lequel évoluent les personnages du récit, c’est a dire une Arabie
préislamique dans laquelle la poésie classique est supposée, dans les
imaginaires du moins, occuper une place prépondérante.

Ainsi, le conteur saisit ici 1’état de diglossie dont jouit la langue
arabe — dans laquelle I’arabe classique posséde la fonction de « variété
haute » et I’arabe dialectal, le role de « variété basse » — et le remanie afin
d’en faire une diglossie artificielle. La narration en moyen arabe joue
désormais le role de variété basse tandis que cette poésie versifiée joue le
role de variété haute. En ponctuant son ceuvre de ces petits poemes, le
conteur renvoie ses auditeurs a I’imaginaire d’une Arabie préislamique ou la
poésie est reine et ou les Arabes conversent dans une langue épurée de tout
dialectisme. D’une part, cela lui permet de donner a son texte un timbre
classique — ou classicisant — sans avoir recours de maniére continue a une
langue classique ce qui, on I’imagine, aurait été assez éprouvant dans le
cadre d’une performance orale. D’autre part, dans la mesure ou ces poemes ne
possedent pas de fonction narrative, le conteur parvenait a drainer un public plus
large dont la connaissance de I’arabe classique pouvait étre approximative.

Il existe toutefois un épisode du récit ou la poésie semble jouer un
role différent que celui que nous venons de décrire. Il s’agit du passage ou

" Au sujet du saj , voir : E. K. Rowson, 1998, pp. 677-678 ; H. Toelle ; K. Zakharia, 2005,
p. 119-124.

®P. Heath, 1996, p. 167.

% Idem, p. 142.

19 |dem, p. 143.

277

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

‘Antar décide de devenir poéte des mu ‘allagat. Le terme mu ‘allaga
(pl. mu ‘allagat) signifie littéralement « suspendue ». De ce terme vient
I’idée peu probable, mais pourtant treés présente dans 1’imaginaire arabe, que
les six (ou sept ou dix) plus beaux poe¢mes de la langue arabe a 1’époque
préislamique furent cousus de fils d’or et suspendus aux différentes parois
de la Kaaba de la Mecque.™ Un tel détail de la vie de ‘Antar n’aura pas
échappé a I’auteur de 1’épopée qui décide de le remanier pour en faire,
comme nous le verrons, un épisode clé du récit.

L’¢épisode débute lors d’un festin ou un certain ‘Ammara ibn Ziyad
déclare que ‘Antar n’est pas capable de produire un poeme suffisamment
beau pour qu’il puisse étre suspendu a la Kaaba. ‘Antar, furieux, reléve le
défi et décide de devenir poete des mu ‘allagat. 11 se rend a la Mecque ou il
demande a ‘Abd al-Muttalib, le grand-pére du Prophéte, de pouvoir
suspendre son poé¢me. Ce dernier rassemble les différentes tribus pour
discuter du projet, mais les Arabes du Sud et les poctes ayant déja
suspendus leur poeéme s’opposent a I’entreprise de ‘Antar en raison de sa
couleur de peau. Comment un homme noir aux origines serviles pourrait-il
produire un poéme d’une telle qualité qu’il prétendrait égaler les plus beaux
poemes des Arabes ? Piqué dans son orgueil, ‘Antar n’entend pas se laisser
disqualifier de la sorte et entreprend d’affronter un a un les poétes des
mu (allath.lz

Les joutes se déroulent plus ou moins toutes de la méme manicre.
Une discussion s’engage et chaque poete des mu ‘allagdt récite son poeme
suspendu. ‘Antar s’en émerveille mais invite le poéte a réciter une
composition improvisée a laquelle il répond avec brio. Chaque pocte
reconnait la supériorité de ‘Antar en éloquence mais affirme qu’il ne peut
accepter que celui-ci fasse son entrée dans leur cénacle a cause de sa couleur
de peau. Alors un combat physique prend place dont ‘Antar sort
systématiquement victorieux. Tandos qu’il a capturé un a un tous les poctes-
guerriers dont le dernier et plus important est Imra 1-Qays, survient un
mystérieux chevalier noir, nommé Gassiib, réputé allié¢ des Arabes du Sud.

1 En réalité, I’origine du terme mu ‘allaga est controversée et nous nous limiterons ici & son
étymologie la plus courante. Pour plus de details, voir : A. J. Arberry, 1957, pp. 21-23 ; H.
Toelle, 2009, pp. 7-9.

12 ’ordre et le nombre de poétes que ‘Antar affronte varient selon les versions de 1’épopée.
Dans la notre, il combat coup sur coup Tarafa bin Al-‘Abd, Zuhayr bin Abi Sulma, Labid
bin Rabi‘a, Amrii bin Kultim et enfin Imra I-Qays.

278

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

Aussitdt ‘Antar engage le combat. Ce Gassiib est un grand combattant et
parvient a prolonger le duel plusieurs jours avant que ‘Antar n’emporte
enfin la victoire. Il apprendra peu aprés que Gassiib n’est autre que son fils,
issu de son union avec Gamra, la reine du Yémen. A cette nouvelle, Gassiib
se rallie a son pere. Les poctes des mu ‘allagat qui avaient été capturés, n’ont
plus d’autres choix que d’accepter que ‘Antar suspende son poéme aupres
des leurs. Mais ‘Antar ne désire pas que les poctes le lui permettent parce
qu’ils sont sous la menace des armes; en effet, il désire une réelle
reconnaissance de leur part. Ceux-ci désignent alors Imrii 1-Qays, le plus
important des poctes des mu ‘allagat, pour soumettre ‘Antar a une ultime
épreuve au cours de laquelle il devra énumérer le plus grand nombre de
synonymes des mots « épée », « lance », « chameau », « vin », « serpent » et
«armure ». Apres avoir décliné ces différents vocables par dizaines, ‘Antar
est reconnu comme 1’égal des six autres poetes. Suite a cette consécration, il
peut enfin réciter son ode et la suspendre au fameux sanctuaire de la Mecque.

Fonctionnalité littéraire

L’insertion de ces poe¢mes au fil du récit, souléve une série de
questions. En effet, alors que 1’épopée est un texte souple, tant du point de
vue des évenements auxquels elle fait référence que du point de vue de la
langue, il est intéressant d’observer la maniére dont le récit intégre ces
mu ‘allagat, des textes figés dont la récitation nécessite un degré
d’exactitude tres €levé. Il s’agit pour le conteur de restituer parfaitement ces
odes sans quoi il mécontenterait ses auditeurs. En effet, il faut saisir que les
mu ‘allagat sont a ce point célebres, que tout Arabe de 1’époque médiévale,
ayant recu une éducation de base en avait nécessairement connaissance.*®
En réalité, encore aujourd’hui les éleves apprennent dans les écoles certains
de ces poémes, tant ils sont considérés comme des modeles en terme de
grammaire et de vocabulaire. D’aucun pourrait s’interroger sur la difficulté
que s’impose le conteur lorsqu’il décide d’introduire ces odes dans le récit.
Certes le phénomene d’intertextualité est trés présent dans 1’épopée dans la
mesure ou le conteur s’inspire trés nettement de récits historiques antérieurs.
Toutefois, il manipule ce matériel historique et le transforme en un texte
modulable d’une performance orale a I’autre. Dans le cas de ces poemes des
mu ‘allagat, il s’agit d’incorporer dans le texte des éléments invariants ce qui
differe des procédés habituels de composition utilisés par les chantres

3P, Heath, 2012, p. 18.
279

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

récitant ce type de narrations.™® De plus, ces odes représentent une masse
importante de texte puisque certaines d’entre elles compte une centaine de
vers. Il est donc intéressant de s’interroger sur les raisons qui poussent le
conteur a sortir de son schéma habituel.

Sans trop s’avancer, on peut supposer que le fait de déclamer des
poemes que le public connait par cceur et auquel il s’identifie
sociologiquement parlant, contribue & donner a I’auditoire un sentiment de
proximité avec les personnages du récit.”® La maniére cadencée dans
laquelle ces odes apparaissent une a une, prend la forme d’une exhortation
invitant le public a scander en cheeur les poémes. Toutefois, 1I’enchassement
de ces textes dans I’épopée ne peut, selon nous, se laisser résumer a cette
simple fonctionnalité.

Sachant que le conteur de récit populaire est friand de réutiliser les
mémes schémas littéraires afin de faciliter la composition du récit, il est
étonnant de retrouver dans une section tres courte, du moins au regard de
I’ensemble de 1’épopée (cent pages sur cing milles), les six affrontements
I’un a la suite de I’autre alors que d’autres unités narratives, par exemple les
multiples combats du héros contre des lions'®, sont disséminées dans
I’ensemble du corpus. Par ailleurs, 1’auteur de cet €pisode aurait pu choisir
au terme du dernier affrontement, celui avec Imra 1-Qays, de faire suspendre
a ‘Antar son poéme car il avait triomphé physiquement des différents
protagonistes. Il fait cependant le choix de prolonger 1’épisode et apres une
bréve digression sur le fils caché de ‘Antar, Gassiib, la joute poétique
reprend de plus belle avec le concours de synonymie. Heath s’inscrit
d’ailleurs dans le méme raisonnement: « il aurait été possible d’avoir ‘Antar
qui voyage a la Mecque, qu’il devienne inspiré, qu’il récite son poéme et de
cette maniere impressionne 1’audience a un tel point qu’elle insiste pour
qu’il suspende son poéme »*'. Si nous discernons aisément la fonctionnalité
littéraire de I’insertion de ces poemes dans le récit (c’est a dire un renvoi a
une cadre spatio-temporel précis ainsi qu’un jeu sur le lien sociologique que
le public entretient avec ces odes), nous éprouvons quelques difficultés a
saisir les raisons qui ont poussé 1’auteur de ce passage a opter pour un schéma

% |dem, p. 18.

> 1dem, pp. 19-20.

P Heath, 1996, pp. 101-122.
P, Heath, 1996, p. 143.

280

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

complexe ou la langue arabe classique nous semble mise d’une manicre
démesurée a I’honneur du moins par rapport au reste de I’épopée.

Fonctionnalité historiographique

Des travaux récents au sujet de la littérature épique tendent a montrer
que celle-ci manipule des données historiques bien attestées chez les
historiographes arabes médiévaux.’® Méme si I’épopée est le fruit d’une
longue chaine de transmission de conteurs I’assaisonnant chacun au gré des
fantaisies et impératifs de leur époque et de leur public, il faut sans doute
postuler que ces récits sont a ’origine « trés probablement I’ceuvre de gens
d’une certaine ¢ducation qui avaient acces aux Belles Lettres et a
I’historiographie savante »™°. En fait, comme I’affirme Heath, I’Histoire
telle qu’elle est présentée dans 1’épopée refléte probablement la maniére
dont la population elle-méme concevait I’Histoire.?’ Il est donc un cercle
entre Histoire et Historialité. Par ailleurs, il est fort a parier que 1’épopée
constitue pour ’homme du peuple, un des rares points de contact avec des
«réalités » historiques a savoir la fagon dont il congoit les moments
signifiants de sa propre tradition. L’ Epopée de ‘Antar ne peut donc se laisser
résumer a un récit dont le réle unique serait le divertissement. Il faut bien
plus la considérer comme une sorte de roman historique revétant une
fonction historiographique pour une tranche de la population n’ayant pas
acces a la littérature savante. Il est quelque chose de I’ordre de ’origine
dévoilée qui se dit dans ces récits qui sont donc un pont jeté entre tradition
savante et tradition populaire.

Il est intéressant a cet égard d’observer que 1I’Epopée de ‘Antar ne
recourt pas volontiers a des éléments d’ordre surnaturel (génies, monstres,
interventions divines, etc.). Les rares fois ou elle y fait appel servent,
comme nous le verrons, a légitimer certains points clés du récit mais les
événements narrés s’en tiennent exclusivement a de « I’histoire profane »°'.
L’Epopée de ‘Antar exclut, de maniére générale, toute mention a la magie,
ou a des personnages possédant un pouvoir surnaturel.?? Elle axe son récit
sur 1’aspect biographique du personnage de ‘Antar qui évolue au travers de
I’épopée, uniquement grace a «son épée, sa force physique et son

18 par exemple : T. Herzog, 2004, pp. 95-108.
9 |dem, p. 95.

20p_ Heath, 2012, p. 10.

21 p, Heath, 1996, p. 163.

22 D. Cherkaoui, 2003, p. 407.

281

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

intelligence »*. Selon Heath, cette maniére de présenter I’Histoire n’est en
réalité pas tres ¢loignée de la maniere dont des historiographes, tels qu’al-
TabarT ou al-Mas @di, ont I’habitude de le faire.?*

Lorsqu’on y regarde de plus pres, I’Epopée de ‘Antar traite en effet
de la vie de ‘Antar mais il apparait qu’elle couvre une période de temps qui
dépasse largement la vie du héros. A cet égard, il est intéressant de se
pencher sur le prologue et 1’épilogue du récit. Le prologue de la Sirat
‘Antar® débute avec des louanges a Dieu. Le conteur réalise une breve
introduction au sujet des éveénements dont il va parler puis explique que
‘Antar fut envoyé sur Terre par Dieu pour préparer la venue du Prophéte.
Les Arabes s’étant trouvés face a un esclave noir qu’ils ne pouvaient battre
ni par la force ni par 1’¢loquence, furent contraints de se soumettre et
cess¢rent d’étre arrogants et suffisants. S’en suit un long passage ou le
conteur raconte les vies d’Abraham et Nimroud. Il explique ensuite qu’un
des descendants d’Ismael, fils d’Abraham, Nizar ibn Ma‘d ibn ‘Adnan eut
quatre fils qui fondérent chacune des quatre grandes confédérations tribales
des Arabes du Nord. Le conteur poursuit alors en racontant le récit du roi
des ‘Abs, Zuhayr, puis seulement au bout d’une centaine de pages, se met a
raconter la vie de ‘Antar.?’ De la méme maniére, I’épopée ne s’achéve pas
avec la mort du héros. Il s’agit bien plus de raconter I’histoire de la tribu des
‘Abs apres la mort de “Antar et d’expliquer la manicre dont ils en vinrent a
se convertir a I’islam. Le conteur finit d’ailleurs par raconter les exploits et
miracles de Muhammad aux co6tés duquel se bat ‘Unaytra27, la fille de ‘Antar.”®

Ces brefs résumés du prologue et de 1’épilogue permettent de rendre
compte que I’Epopée de ‘Antar, au-dela de narrer la vie du personnage
principal, constitue une histoire de I’avénement de I’Islam. On distingue
nettement la volonté de la part du compositeur du récit, de légitimer
I’arrivée de la religion musulmane en établissant une filiation entre
Abraham et ‘Antar. Par ailleurs, il nous semble qu’il est possible de

2 |dem, p. 407.

4P, Heath, 1996, p. 163.

% 11 existe comme nous ’avons déja mentionné plusieurs versions de 1’épopée, dont les
deux plus importantes sont la version égyptienne (Mmisri) et la version levantine (sami).
Notre propos concerne ici la version égyptienne.

% D. Cherkaoui, 2001, pp. 25-27.

2" Littéralement, ‘Unaytra signifie « la petite ‘Antar ».

%8 D. Cherkaoui, 2001, pp. 91-94.

282

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

distinguer dans 1’épopée une certaine parenté entre ‘Antar et Muhammad.
Les ¢léments présents dans I’épopée au sujet de la vie de ‘Antar qui
renvoient a des caractéristiques possédées par Muhammad jalonnent
I’ensemble de I’ceuvre, il nous semble toutefois que ceux-ci sont accentués
dans le passage que nous ¢tudions. Pour comprendre les raisons de cela, il
faut remettre le passage dans le contexte ou il apparait au sein de 1’épopée.
La suspension du poéme de ‘Antar a la Mecque survient & un
moment clé de cette « histoire de I’avénement de I’Islam ». L’épisode prend
place au début de la seconde partie du récit (cinquiéme tome sur huit), alors
que le conteur vient de raconter la victoire des tribus arabes sur 1’armée
persane 4 la Bataille de D Qar.” Ce triomphe n’est pas un triomphe banal
en ce qui concerne les guerres arabo-perses; en effet, il est considéré comme
étant la premiére bataille gagnée par les Arabes contre les Perses.*® Certains
historiens dont al-Tabari, considéraient que cette victoire des Arabes était un
signe annoncant les futures conquétes musulmanes de [’époque de
Muhammad. De fait, juste avant le récit racontant la bataille de Di Qar, al-
Tabar énumeére un certain nombre de signes annongant a Parwiz, roi de
Perse, la «mission prophétique » de Muhammad. Ainsi, avant le dernier
épisode de la bataille, al-TabarT prend soin de mentionner en ces termes:

« Ce combat eut lieu a I’époque ou le Prophete était arrivé & Médine et
avait livré aux incrédules de La Mecque le combat de Badr, et remporté
la victoire sur eux. Hani, Hanzhala et leurs troupes dirent: Nous avons
appris qu’il a été suscit¢ d’entre les Arabes un prophéte, nommé
Mohammad, qui a livré deux ou trois combats. On dit que quiconque
professe son nom obtient 1’objet de ses désirs. Quand un homme est égaré
dans le désert, qu’il est menacé par un lion ou qu’il a perdu quelque
chose, s’il prononce le nom de Mohammad, il retrouve son chemin ou il
est sauvé du danger. Demain, dans le combat, prenons comme signe le
nom de Mohammad, afin qu’il nous soit en aide. »**

La suite de I’épisode se laisse aisément deviner. Les Arabes
fondirent sur les Perses en pronongant le nom de Muhammad et mirent les
Perses en déroute. Et le chroniqueur d’ajouter:

2P, Heath, 2012, p. 12.
% D. Cherkaoui, 2003, p. 408.
31 Al-Tabari (trad. H. Zotemberg), 2006, p. 404.
283

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

« Dans aucune bataille antérieure un aussi grand nombre de soldats perses
n’avaient ¢été tués. Ce fut la premicre fois que les Arabes prirent leur
revanche des Perses. »*

A la fin de 1’épisode, al-TabarT raconte la maniére dont Muhammad
eut vent de la victoire des Arabes en son nom. Cette guerre est dans
I’Epopée de ‘Antar, la plus importante des guerres arabo-perses citées.* Or,
I’affrontement survient & un moment ou le récit est sur le point de subir des
Mmutations importantes qui semblent toutes suggérer I’arrivée imminente de
la religion musulmane.

Du point de vue de la vie de ‘Antar, I’épisode de la suspension du
poeme a la Mecque intervient & un moment ou il est reconnu par sa tribu,
par les tribus arabes du Nord, ainsi qu’auprés du roi de al-Hira et du Shah
Persan, comme étant un guerrier respecté. Il s’est marié a ‘Abla depuis peu,
ce qui est un des objectifs principaux qu’il poursuit durant la premiere
moitié¢ de I’épopée. De plus, il est devenu un combattant de renom en battant
de nombreux guerriers célebres. 1l va donc maintenant se tourner vers un
autre objectif, obtenir la reconnaissance des Arabes du Sud (dont sont issus tous
les poétes des mu ‘allagar) ainsi qu’une notoriété sur le plan «international».>

Par ailleurs, comme 1’explique Heath, 1’apparition de Gassiib, le fils
de ‘Antar, dans 1’épisode, contribue a produire une sorte de dédoublement
du personnage de ‘Antar. En effet, il doit affronter un guerrier noir
redoutable qui se révéle étre son fils. L’arrivée de Gassilb marque ainsi le
passage du jeune ‘Antar au ‘Antar adulte et pere. D’autant que peu apres cet
épisode, le pére de ‘Antar meurt, ce qui contribue a renforcer cette mutation.
La vie du héros connait donc des changements importants a cet endroit du
récit, synonymes de maturité et d’assagissement.35

Sur un plan plus large, nous allons voir que le personnage de ‘Antar
tel qu’il est représenté dans 1’épopée posseéde des caractéristiques qui
suggérent une parenté, une typologie, entre lui et Muhammad. Le premier
¢lément qui lie les deux personnages dans le récit se situe dans la mission
divine assignée a ‘Antar. Comme nous ’avons vu, sa mission est selon le

%2 |dem, p. 404.

%% D. Cherkaoui, 2001, p. 143.
%P, Heath, 2012, p. 13.

% |dem, pp. 15-16.

284

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

narrateur du récit, de préparer la venue du Prophéte. On voit ici le souci de
I’auteur de justifier I’existence du personnage au moyen d’arguments
religieux. ‘Antar ne se voit pas pour autant conférer un statut divin. Cela
contribuerait en effet a donner au texte une teneur fantastique, ce qui irait
précisément a I’encontre de I’intention du narrateur qui s’ingénie a ancrer
son récit dans une trame historique aussi crédible que possible.

Au-dela de cet aspect, une série de parallélismes entre les deux
personnages peuvent étre cités. Nous pensons que ces ¢léments de la vie de
‘Antar rappelant la vie de Muhammad sont — tout comme le reste de
I’épopée — issus de récits historiographiques populaires concernant la vie du
Prophéte. Il faudrait bien entendu parvenir a identifier clairement un corpus
duquel s’inspire le conteur pour faire concorder ces ¢léments. Cela n’étant
pas encore réalis¢, nous mentionnerons le plus grand nombre possible de
similitudes quitte a réviser nos propos ultérieurement.>® On mesure en effet
qu’il s’agit d’un champ de recherches dépassant largement le cadre limité de
cette étude.

D’abord, 1’événement de la suspension des poemes se déroule a la
Mecque. Il n’est pas nécessaire de rappeler I'importance de cette ville tant
du point de vue de I’Islam que du point de vue de la vie de Muhammad. De
plus, il faut se rappeler que I’enjeu de 1’épisode est de suspendre un poeme a
la Kaaba, le sanctuaire sacré de la Mecque. Nous voyons que le cadre spatial
dans lequel vont évoluer les protagonistes de cet épisode est en soi fort
chargé du point de vue symbolique. D’autant que la Kaaba, comme on le
sait, n’est pas un simple édifice musulman mais précéde I’existence de
I’Islam. Ce batiment joue un role important dans la vie de "Antar tout
comme il jouera un roéle important quelques années ?lus tard pour
Muhammad. Notons au passage que la tradition musulmane ’ considére que
la Kaaba fut érigée par Abraham et Ismael dont nous avons déja évoqué la
filiation avec ‘Antar du point de vue de 1’épopée.

Un autre ¢élément significatif de cette comparaison est la présence
dans le passage du grand-pére du Prophéte, ‘Abd al-Muttalib. C’est en effet
lui qui convie les chefs des tribus et les poctes a évaluer 1’éloquence de

% Nous projetons d’identifier les sources d’inspiration du conteur concernant cette
typologie ‘Antar/Muhammad dans des travaux a venir. Un certain nombre de ces éléments
de comparaison sont cité chez Heath. Nous les reprenons et les développons tout en tichant
d’avancer de nouvelles pistes. Cf. P. Heath, 2012, p. 16.

3" En ce compris des textes issus de la tradition orale tels que les Qisas al-anbiya’.

285

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

‘Antar; nous savons aussi que le grand-pére du Prophéte est considéré dans
la tradition musulmane comme une figure importante et treés respectée. On
ne peut considérer que la présence de ‘Abd al-Muttalib dans ce passage de
I’épopée ainsi que le réle qu’il y joue soient fortuits. De méme, notons que
‘Antar et Muhammad vont a la Mecque en quéte du méme objectif: ‘Antar
se bat pour étre reconnu comme un pocte digne de ce nom malgré ses
origines serviles; Muhammad sera quelques années plus tard en quéte de
reconnaissance sociale aupres des classes supérieures de la Mecque. Enfin,
soulignons que pour ces deux individus, le combat est engagé sur deux
niveaux: d’une part, ils ont tout deux recours a 1’éloquence
(Poésie/Révélation); d’autre part, ils font tout deux appel a la force physique
(Duels/Batailles). C’est donc bien d’une double agonistique qu’il s’agit.
Tant pour les vies de ‘Antar que pour celle de Muhammad, les combats
furent diachroniques, d’abord le combat de 1’esprit (poésies et récitations
pour I’un, visions et prédications pour I’autre; joutes guerrieres pour 1’un,
guerres contre les tribus hostiles pour ['autre) et synchroniques
(reconnaissance implicite, par un jeu de construction en miroir, de leur
1égitimité respective au-dela de la temporalité).

C’est dans ce contexte historico-religieux qu’il faut comprendre
I’insertion des poémes des mu ‘allagat dans le récit. Une fois remis en
contexte, nous voyons réellement que ce passage se situe a un endroit
charniére de I’épopée tant sur le plan de la vie de “Antar que sur le plan plus
général de I’économie du récit. Nous avons vu que le cadre spatial dans
lequel se déroule cet épisode renvoie directement a des référents musulmans
(La Mecque, la Kaaba, etc.). De plus, il parait évident au vu du nombre
d’arguments avancés, que les points de comparaisons entre les personnages
de ‘Antar et Muhammad ne peuvent étre le fruit du hasard.

Une fois I’extrait remis en contexte, il nous semble possible de
déceler les raisons qui ont poussé le narrateur a insister autant sur la
performance poétique et la splendeur de la langue arabe. Comme nous
I’avons évoqué, les mu ‘allagat sont considérées dans 1’esprit des
arabophones de 1’époque, comme ayant recourt a une langue arabe,
¢loquente, pure et proche de la perfection. Or, c’est 1a un point qu’elles ont
en commun avec le Coran dont on sait que la langue est considérée comme
parfaite (car divine). Par ailleurs, ‘Antar affronte les poetes pour lui aussi
devenir poete des mu ‘allagat et d’une certaine maniere clore la liste des plus

286

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

grands poétes de 1’¢re préislamique®®. Cela n’est pas sans rappeler la
thématique du hatam al-nabiyyin (Sceau des Prophetes) liée a Muhammad.

Bien que I’Epopée de ‘Antar fasse partie de la catégorie de la
littérature orale — ce qui lui laisse une plus grande marche de manceuvre que
les textes issus de la littérature classique — on peut toutefois s’interroger sur
la portée de I’analogie entre ‘Antar et Muhammad. En effet, il est assez
surprenant que les points de concordance aillent si loin entre les deux
personnages de telle sorte que ’on est en droit de s’étonner du caractere quasi
«hérétique» de cette analogie (‘Antar/Muhammad; Mu ‘allaga/Coran).*® Notons
a cet endroit que le ‘Antar « historique » jouissait probablement d’un statut
particulier dans 1’imaginaire musulman médiéval. En effet, Abu 1-Farag al-
Isfahani (m. 967), auteur d’une anthologie de poésie gigantesque, le Kitab
al-Agant (Livre des Chansons), attribue a Muhammad la phrase suivante:
« Il ne m’a jamais été décrit d’Arabe que j’aurais désiré rencontrer si ce
n’est ‘Antara. »'’. Si cette citation est trés probablement apocryphe, elle
nous indique toutefois un lien existant entre la figure de ‘Antar et celle du
Prophete dans la croyance populaire de I’époque.

Sans considérer que 1’auteur de cet épisode ait eu connaissance du
Kitab al-Agani — bien que cela ne soit pas a exclure — il est intéressant de
mentionner la phrase du Prophete rapportée par al-Isfahant au sujet d’Imrti 1-Qays:

« Ce fut [Imrii I-Qays] un homme qui a joui dans ce monde d’illustration
et de noblesse. Mais dans la vie derniere il s’est obscurci. Au jour de la
résurrection il reviendra porteur du drapeau de la poésie en enfer... »H

Ici aussi, il serait naif d’accorder a cette phrase un quelconque crédit
sur le plan historique. Néanmoins, il convient de garder a 1’esprit que, tout
comme la citation précédente concernant ‘Antar, elle est peut-étre le reflet
d’une opinion populaire au sujet du poete a I’époque médiévale. Il faut
toutefois mentionner qu’Imrii 1-Qays était également considéré comme le
pere de la poésie arabe auquel on attribuait méme I’invention des regles de

% L’épopée ne mentionne pas d’autres poétes devenant poéte des mu ‘allagat aprés lui.

%9 11 n’est peut-étre pas inutile de rappeler que la littérature populaire arabe a fait I’objet de
fatwas (fatawa) a 1’époque médiévale de la part de certains savants musulmans. Cf. T.
Herzog, 2004, p. 97.

“ Traduction personnelle : Al-Isfahani, 2008°, p. 168.

1], Berque (trad.), 1995, p. 208.

287

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

la rime et de la gasida (ode du type des mu ‘allaga).** Ce qui nous semble
étre un paradoxe ne sont en réalité que deux composantes d’un méme
personnage dans 1’esprit populaire car, comme le dit Casajus, « ’'unique
mais impardonnable faute d’Imr 1-Qays était donc d’avoir vécu trop
t6t. ».** C’est précisément ce point de vue que 1’épopée adopte a 1’égard de
ce pocte.

Imru 1-Qays y est certes considéré comme le plus grand des poctes
de I’époque préislamique (sans quoi il ne serait pas choisi pour affronter
‘Antar lors de 1’ultime épreuve) mais il est avant tout le chef de file d’'un
monde préislamique qui s’effondre. Alors que son opposant, ‘Antar, y est
représenté comme le pionnier de I'lslam, « le Champion de I'Islam ».**
Dr’ailleurs, il est intéressant d’observer que les vies des deux personnages
s’opposent sur certains points. L’un est renié par son pére et gagne sa
reconnaissance, ’autre est reconnu par son pére puis renié.*> De méme, I’un
est de basse extraction et gagne sa liberté par la force, ’autre est de noble
lignée et perd sa noblesse a cause de la poésie.46

Conclusion

Au terme de notre cheminement, nous avons pu constater que cet
épisode doit étre abordé sous différents angles si ’on veut réellement en
comprendre les fondements. Nous nous étonnions dans un premier temps de
I’insertion des poemes des mu ‘allagat au sein du récit car nous avons vu que
I’épopée n’avait pas coutume d’incorporer des textes de ce genre dans sa
narration. Nous avons observé dans la récit la formation d’une diglossie
artificielle — voire d’un bilinguisme — créée par le contraste entre la prose de
la narration en « moyen arabe » et les poémes versifiés qui ponctuent
I’ensemble de 1’ceuvre. Nous avons évoqué le fait que cette méthode
contribuait a renvoyer 1’auditeur a un cadre spatio-temporel fantasmé, une
époque préislamique ou les chevaliers sont également des poetes et réglent
de temps a autre leurs différends au moyen de joutes poétiques. L’insertion
des poe¢mes des mu ‘allagat dans le récit contribue a renvoyer ’auditeur a ce
méme cadre spatio-temporel. Il nous a tout de méme paru curieux que
I’épisode soit construit dans schéma complexe (des joutes poétiques, des
combats, une digression sur le fils de ‘Antar puis a nouveau un joute
poétique avec le concours de synonymie), contribuant a mettre fortement a

2D, Casajus, 2012, pp. 92-93.
3 1dem, p. 90.
* G. Canova, 1998, p. 93.
** D, Casajus, 2012, p. 95.
“® A J. Arberry, 1957, pp. 31-60.
288

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

I’honneur cette langue arabe classique a laquelle I’épopée n’a pourtant pas
réellement recours.

Nous avons, pour tenter de répondre a cette nouvelle question,
essay¢ de montrer que 1’épisode — et I’épopée dans son ensemble — ne
pouvait se laisser résumer a un simple texte divertissant, mais qu’il
possédait également une fonction didactique. Un nombre important de
référents musulmans apparalt dans ce passage et les évenements qui s’y
déroulent suggérent une arrivée imminente de la religion musulmane. Nous
avons également montré que les figures de ‘Antar et de Muhammad sont,
dans le cadre de 1’épopée, intrinséquement liées. Il n’est donc pas surprenant
de voir les similitudes entre les deux personnages s’amplifier dans cet
épisode charniére du récit. C’est dans ce contexte précis qu’il faut
comprendre les raisons qui ont poussé ’auteur de I’épisode a mettre en
sceéne d’une telle maniére la langue arabe car il s’agissait bel et bien de faire
vivre au héros le méme type d’événements que ceux que vivra Muhammad
quelques années plus tard au méme endroit. L’éloquence est en effet un des
piliers fondateurs de I’analogie entre ces deux individus (Mu ‘allaga/Coran),
au méme titre que le cadre spatial dans lequel ils évoluent (la Mecque) et la
mission divine qui leur est assignée (Préparer la révélation/la Révélation).

En conclusion, I’¢tude de ce passage tend a montrer que la littérature
épique doit faire I’objet d’une approche transdisciplinaire. Nous avons tenté
de mettre en avant 1’idée qu’a elle seule, I’analyse littéraire n’est pas en
mesure d’expliquer certains choix faits par I’auteur de 1’épopée. En effet,
dans le cas précis de 1’épisode de “Antar devenant poete des mu ‘allagat, une
analyse philologique complete ne peut se faire qu’en acceptant d’interroger
le texte a la fois en sa qualit¢ de composition littéraire a vocation
divertissante et en sa qualité de récit historiographique a fonction éducative.

Bibliographie

AL-ISFAHANI, Abii I-Farag, 2008°, Kitab al-Agant, Beyrouth: Dar Sadir.

AL-TABARI, Mohammed Ibn Jarir (trad. H. Zotemberg), 2006, Chronique
de Tabari, Histoires des Prophetes et des rois. De la création a la
derniere révélation., Paris: La Ruche.

ANONYME, 1979, Strat ‘Antara ibn Saddad, Beyrouth: al-Maktaba al-Taqafiyya.

ARBERRY, Arthur John, 1957, The Seven Odes. the First Chapter in
Arabic Literature., Londres: Allen & Unwin.

BERQUE, Jacques (trad.), 1995, Musique sur le fleuve. Les plus pages du
Kitab al-Aghani., Paris: Albin Michel, 1995.

289

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

CANOVA, G., 1998, « ‘Antar, Romance of», in: Meisami, J. S.;
Starkey, P. (éds.), Encyclopedia of Arabic Literature, 1,
Londres/New York: Routledge, pp. 93-94.

CASAJUS, Dominique, 2012, L’Aéde et le Troubadour. Essai sur la
tradition orale., Paris: CNRS Editions.

CHERKAOQUI, D., 2003, « Historical Elements in the Sirat ‘Antar », in:
Oriente Moderno, 22, 2, pp. 407-424.

CHERKAOQUI, Driss, 2001, Le Roman de ‘Antar. Perspective littéraire et
historique., Paris: Présence africaine.

HEATH, P., 2012, « “Antar hangs his mu‘allaga: History, Fiction, and
textual conservatism in Sirat ‘Antar ibn Shaddad », in: Dorpmueller,
S. (éd.), Fictionalizing the Past: Historical Characters in Arabic
Popular Epic, Leuven: Peeters, pp. 9-24.

HEATH, Peter, 1996, The Thirsty Sword: Sirat ‘Antar and the Arabic
Popular Epic, Salt Lake City: University of Utah Press.

HERZOG, T., 2004 « Romans populaires arabes: de 1’historiographie au
roman, du roman a I’historiographie », in: Jacquemond, R. (dir.),
Ecrire I’Histoire de son temps (Europe et Monde arabe). L écriture
de [’histoire. |., Paris: L’Harmattan, pp. 95-108.

LANE, Edward William, 2003°, An account of the Manners and Customs of the
Modern Egyptians, Le Caire: The American University in Cairo Press

ROWSON, Everett K., 1998, « Saj‘ », in: Meisami, J. S.; Starkey, P. (éds.),
Encyclopedia of Arabic Literature, 2, Londres/New York,
Routledge, pp. 677-678.

TOELLE, Heidi; ZAKHARIA, Katia, 2005, A4 la découverte de la
littérature arabe: du VI° siécle a nos jours, Paris: Flammarion.

TOELLE, Heidi, 2009, Les Suspendues (Al-Mu ‘allagat), Paris: Flammarion.

290

BDD-A21071 © 2015 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:15 UTC)


http://www.tcpdf.org

