SUR LE TRAGIQUE AMOUREUX CHEZ BERGMAN
Samuel BIDAUD!1

Abstract

We study in this article some elements of the tragic of love which is present in Ingmar Bergman’s
work: the changing character of human being and his desire of an impossible stability; the love relation as
a representation; the impossibility of understanding and of being understood; the impossibility of going
out of oneself; the impossibility of being happy alone as well as being two; and the refuse to have a child.
We remind in our Conclusion that Bergman manages never the less to go beyond the tragic of love in a
movie like Wild Strawberries.

Keywords: Ingmar Bergman, cinema, tragic of love, Scenes from a Marriage, Summer with
Monika.

0. Introduction

La vision de 'amour que l'on retrouve dans les films de Bergman est, c’est le
moins qu'on puisse dire, loin d’étre optimiste. Des premiers films comme La fontaine
d’Aréthuse ou Monifka a un film de la maturité comme Scenes de la vie conjugale, 'impossibilité
d’un amour apaisé est sans cesse dite, et les illusions des personnages sur leur amour sont
sans cesse dénoncées. On peut sans nul doute parler d’'un échec continuel de 'amour chez
Bergman, d’un tragique amoureux, I'impossibilité de I'amour étant liée a l'angoisse
existentielle. Nous nous pencherons ici sur quelques aspects a notre avis essentiels de ce

tragique amoureux.

1. Le caractére changeant de I’étre humain

L’étre humain est changeant: c’est la une angoisse profonde de Bergman. Rien
n’est définitivement acquis, tout évolue, tout se dissout. Dans ses premiers films,
Bergman se contente de mettre en sceéne des personnages volages : on pense a L attente des
Sfermmes (1952), a Une lecon d’amour (1954), a Sourires d’une nuit d’été (1955) ou a un film plus
tardif comme Toutes ses femnmes (1964). Le fait que Bergman traite ici le theme de Iinfidélité
sur le mode de la 1égereté ne doit pas néanmoins nous faire penser qu’il n’y ait pas la
d’angoisse devant I'incapacité a étre constant : instabilité de I’étre est source d’inquiétude
des le début, comme est source d’inquiétude la légereté des sentiments.

Mais c’est surtout dans les films de la maturité que Bergman révele son angoisse
devant le constat que fait Johan dans Scenes de la vie conjugale : les sentiments ont un début
et une fin. Ils naissent (c’est la période de Iidylle, qui est souvent tres breve, ou ne nous
est pas donnée a voir), et ils disparaissent. Entre ces deux moments, il y a la vie conjugale
ou la relation vécue au quotidien: c’est 1a que I'amour se perd progressivement. Les
personnages peuvent en donner des raisons (monotonie de la vie de couple, insatisfaction
sexuelle...), mais ces raisons ne parviennent pas a épuiser ce qui reste un mystere :

1 PhD, Université de Bourgogne, Université de Reims, France.

87

BDD-A20515 © 2015 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:07 UTC)



comment passe-t-on de I'amour a I'absence d’amour? Toujours dans Scémes de la vie
conjugale, Marianne se souvient du bonheur que Johan avait a étre avec ses filles, et
s'interroge sur 'indifférence actuelle de celui-ci a I’égard de ces dernicres : « Qu’est-ce qui
s’est passé ? Quelle erreur avons-nous commise ? Quand es-tu devenu indifférent aux
filles ? Et elles, a toi ? Que sont devenus cet amour et cette tendresse ? Et la joie ? ». Cette
inqui¢tude devant le caractere changeant des étres, ainsi que devant 'impossibilité de
comprendre ou et pourquoi se produit une rupture, concerne ici tout aussi bien 'amour
de Johan pour ses filles que la relation de Johan et Marianne. Il y a dans la dissolution
progressive du couple de ces derniers quelque chose qui les dépasse et a quoi ils ne
peuvent donner une explication précise, quelque chose qu’ils ne peuvent que constater.

Le bonheur, pour les personnages de Bergman, sera donc de lordre du non
changement, de la stabilité ; dans Sceénes de la vie conjugale, Marianne définit le bonheur
comme la permanence du présent, c’est-a-dire de la vie conjugale et de la sécurité qu’elle
représente, lorsqu’elle confie a la journaliste : « Je voudrais que tout reste pareil, que rien
ne change ». Mais cette sécurité que Marianne cherche en vain a retenir est une sécurité
qui ne peut pas durer ; c’est une sécurité qui n’en est pas une, puisqu’elle est fatalement

(tragiquement) fuyante.

2. Le foyer et la fuite

Le personnage bergmanien est tiraillé entre son besoin de fuir la vie conjugale et
son désir d’un quotidien rassurant. Son quotidien est étouffant, mais des qu’il s’en éloigne
il en devient nostalgique ; I’évasion Iattire, mais d& qu’il s’évade sa vie n’est plus que
dérive. On pense ici a Johan, bien str, dans Scénes de la vie conjugale. Le foyer est pour lui
quelque chose de rassurant, un univers ritualisé, avec ses meubles, les sorties
programmées a tour de role chez ses parents ou ceux de Marianne, etc. Le foyer
représente la sécurité du quotidien, d’un quotidien confortable retrouvé tous les soirs ; les
objets sont des reperes, une stabilité a laquelle se rattachent les personnages (Cowie, 1986,
p. 304). Mais en méme temps ce quotidien est étouffant. Marianne s’en plaint d’ailleurs
réguliecrement, essaye de sauver son couple en proposant un voyage, mais Johan fait
comme si de rien n’était, jusqu’au jour ou le drame et la tension accumulée éclatent et ou
il s’en va. C’est que le foyer comme objet matériel est rassurant, mais qu’il masque le fait
que le couple ne va plus ; le couple est transposé sur le foyer matériel, mais le foyer au
sens symbolique (le foyer symbole de 'amour) n’existe plus; I'objet de 'amour est le
foyer, et non pas 'autre. Johan en sera conscient : « Tout ce qui nous entourait alors était
essentiel. Il nous fallait ritualiser notre sécurité. [...] Toute notre sécurité était ancrée a
Pextérieur de nous-mémes : dans nos biens, notre maison, notre résidence secondaire,
dans nos amis, nos revenus, nos repas, dans nos parents, nos week-ends ».

Mais Johan, lorsqu’il fuit le foyer, mene une vie de plus en plus sombre dans
laquelle il se laisse progressivement submerger et dont il n’a plus la force ni 'envie de
sortir. Il est comme exilé, loin de chez lui, dans un quartier en béton sinistre ou il vit avec

Paula. Il n’y a plus en lui aucune sécurité, seulement une lassitude et une passivité

88

BDD-A20515 © 2015 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:07 UTC)



immenses, comme il ressort surtout du cinquicme épisode. S’il affirme qu’il considere
désormais toute demeure comme provisoire, son foyer devient toutefois un paradis perdu
qu’il aspire a retrouver, comme on le voit dans les scenes de retrouvailles avec Marianne
(«Jai peut, je n’ai plus de foyer. [...] J’ai besoin d’un foyer et d’'une famille, d’une vie
stable », dit-il). Mais le foyer n’est plus, le confort du quotidien est perdu. Marianne a
dailleurs enlevé les meubles de Johan, et elle a beau avoir gardé le pyjama de ce dernier, a
qui elle propose de rester dormir, il est trop tard. Au foyer rassurant a succédé une
insécurité permanente ; les personnages ne se sentent plus bien chez eux. Ce n’est pas par
hasard qu’ils constatent a la fin du film, lorsqu’ils se revoient en cachette, qu’ils préférent
le caractere impersonnel des chambres d’hoétel.

Si le foyer est étouffant dans Scenes de la vie conjugale, c’est parce qu’il enferme les
personnages dans la tension de leur couple qui ne fonctionne plus et dans leurs non-dits.
Mais précisons que le foyer peut également étre étouffant pour des raisons matérielles. Tel
est le cas dans Monika, qui appartient, rappelons-le, aux films de Bergman qualifiés de
« néo-réalistes » (dans lesquels il y a néanmoins tout le Bergman de la maturité), et qui,
dans cette optique, est davantage sensible a 'environnement socio-économique des
personnages. Monika finit par fuir 'appartement exigu ou elle habite avec Harry et leur
bébé, appartement dans lequel elle ne parvient plus a respirer, tout étouffée qu’elle est par
les contraintes. Monika et Harry ne peuvent étre heureux que lorsqu’ils sont a I’air libre et
loin de la société. La scene du début du film, ou l'on voit le bateau qui emmene Harry et
Monika sur Iile s’éloigner progressivement de Stockholm, est tres explicite : la caméra
filme les ponts que passent les personnages et qui leur découvrent progressivement une
mer vaste et vierge, c’est-a-dire leur acces a un espace pur de toute société. C’est a partir
du moment ou ils forment un foyer a leur retour (Un été avec Monika, le titre indique bien
qu’il ne pouvait s’agir que d’une parenthese), et donc ou ils s’intégrent dans la société, que
le couple prend fin. Comme le note Alain Bergala (2005, p. 18) : « Ce n’est pas autre chose
que raconte le film : un couple qui vit un moment de grace amoureuse loin du social, mais
qui sent sourdement que I’été prendra fin et que l'utopie a laquelle ils ont voulu croire
avec la force du charbonnier va se fracasser contre le mur de la réalité a leur retour a la

ville ».

3. Larelation comme représentation

L’amour manque l'objet aimé chez Bergman. Nous 'avons déja vu a propos du
foyer: ce a quoi Johan est attaché, au moment ou commence le film, c’est a tout un
confort quotidien tout autant qu’a Marianne. Mais c’est surtout la vision du couple
comme représentation qui nous permet d’affirmer que 'amour manque 'objet aimé. Les
personnages, en effet, n’aiment pas 'autre mais une représentation de I'autre ; ils n’aiment
pas lautre pour lui-méme, mais pour I'image qu’ils renvoient grace a lui. Scénes de la vie
conjugale, 1a encore, est révélateur. Dés la scéne d’ouverture, 'amour fait 'objet d’une mise
en scene: une journaliste de magazine pour femmes vient s’entretenir avec Johan et

Marianne. Le couple apparait comme un idéal de bonheur conjugal : Johan et Marianne

89

BDD-A20515 © 2015 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:07 UTC)



sont mariés depuis dix ans, ils ont deux enfants, s’épanouissent dans leur activité
professionnelle, vivent dans un confort bourgeois. « Tout semble si merveilleux », confie
la journaliste. Mais, la scene le suggere trés largement avec les flashes du photographe,
tout ce bonheur n’est qu'un bonheur de surface. Johan et Marianne, en effet, jouent des
roles. Ils pensent encore s’aimer, méme s’ils ont des doutes, comme on le voit dans la
conversation qu’ils ont tour a tour avec la journaliste, mais ils aiment en réalité une
image : 'image du couple. L’image de couple qu’ils se renvoient a eux-mémes d’abord : ils
aiment I'idée du couple, I'idée de former un couple avec toute la représentation sociale qui
y est associée, ils aiment l'idée d’étre sistermatz, pour reprendre un adjectif que Roland
Barthes utilise dans les Fragments d'un discours amonrenx. Mais ils n’en sont pas vraiment
conscients : pensant aimer l'autre, ils aiment I'imaginaire que 'autre permet.

Si Pamour est une représentation que les personnages se donnent a eux-mémes,
s’ils aiment se percevoir comme formant un couple heureux, ils aiment également étre
percus comme formant un couple heureux, ils aiment que leur amour soit percu par la
société, soit dans la société, soit représentation (représentation de bonheur) pour la
société. Dans L attente des femmes, Fredrik, rentrant d’'un diner ou il s’est rendu avec sa
femme Karin, confie a cette derniere : « Je suis dans la fleur de I’age avec plein d’idées sur
Pavenir, ce qui est intelligent. Mes enfants sont doués, bien élevés et j’ai une ravissante
femme ». Il aime I'image qu’il renvoie grace a sa femme. Bergman n’est pas ici lecteur (et
metteur en scene) d’Ibsen pour rien : on songe a Une maison de poupée, ou Thorvald aime
I'image de Nora et non Nora. On n’aime pas I'autre, mais une image de lautre : 'un des
drames du personnage bergmanien, qui se reflete dans la problématique de
I'incompréhension, est de ne pas pouvoir aimer Pessence de Iautre ; c’est, en quelque
sorte, d’aimer la circonstance (la représentation) et non I’essence. Cette problématique du
role, de l'incapacité a aimer l'autre pour lui-méme, mais également a étre soi-méme dans
son amour (car les personnages jouent des roles, répétons-le, pour la société comme pour
eux-mémes et, bien sur, pour lautre), est fondamentale dans 'ccuvre bergmanienne, et
Bergman confiait lui-méme, comme le rappelait récemment Sylviane Agacinski dans une
émission consacrée a Scénes de la vie conjugale sur France Culture, son incapacité a ne pas
théatraliser sa propre vie. Or, c’est a partir du moment ou ils décident de ne plus jouer de
role et d’étre pleinement eux-mémes que les personnages bergmaniens laissent également

libre cours a leur égoisme et deviennent incapables de sortir d’eux-mémes.

4. L’impossibilité de comprendre ’autre
Apres la dispute entre Peter et Katarina au début de Scénes de la vie conjugale,
Marianne confie a Johan :

Je viens de comprendre pourquoi Katarina et Peter vivent un tel enfer. Ils ne
savent pas communiquer. Pour se parler, ils doivent passer par une langue
intermédiaire. [...] Parler l]a méme langue, se faire confiance, c’est essentiel. Je le
constate tous les jours, au cabinet. Je vois des couples qui se patlent comme a
travers une ligne téléphonique brouillée. Avec d’autres, jai I'impression

90

BDD-A20515 © 2015 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:07 UTC)



d’entendre deux magnétophones. Parfois, c’est juste le grand silence intersidéral.
Jignore ce qui est le pire.

Les personnages bergmaniens ne communiquent pas, ou communiquent mal, ou
ne communiquent plus (sur la problématique de la communication dans Scenes de la vie
conjugale, voir Lakoff et Tannen, 1979). Ils ne communiquent pas : c’est le cas de la mere
de Marianne, qui, dans une sceéne de la version télévisée de Scenes de la vie conjugale, contie
son impression d’avoir passé toute une vie avec son mari Fredrik sans rien partager avec
ce dernier : « Nous avions une regle d’or transmise par nos parents. Chacun doit régler ses
propres problemes ». Les personnages communiquent mal: c’est le cas de Peter et
Katarina, qui sont incapables de communiquer autrement que sur le mode de la violence.
IIs ne communiquent plus : c’est le cas de Johan et Marianne, comme on le voit dans la
scene ou Marianne confie a Johan son désir qu’ils soient sinceres 'un avec Iautre et ou
Johan lui répond que s’ils se confiaient tout la vie serait impossible. Les personnages sont
en outre incapables de s’écouter et de laisser I'autre communiquer les choses qui lui
tiennent le plus a cceur : Johan s’endort lorsque Marianne lui lit un passage de son journal,
et c’est a une collegue de bureau que Johan fait lire ses poemes, et non a Marianne, qui n’y
serait pas sensible d’apres lui.

Les personnages ne se comprennent pas: ils ne peuvent pas accéder a l'autre,
lautre ne peut pas accéder a eux. C’est la, nous semble-t-il, que réside le tragique
amoureux le plus profond. Le personnage bergmanien est incapable de sortir de lui-méme
du fait de son égoisme, et en méme temps il sent que la profondeur de son moi est
inaccessible a l'autre. L’idéal amoureux, c’est la compréhension profonde par lautre, le
personnage bergmanien aimerait désespérément étre compris, mais cette compréhension
est impossible.

Cette absence de compréhension, ce sentiment d’opacité, en viennent a provoquer
une perte du sentiment d’existence et du sentiment de la réalité : « J’espere que quelqu’un
ou quelque chose va me frapper, pour que je devienne réel. Je ne cesse de répéter, puis-je
un jour étre réel », confie Tomas a Jenny dans Face a face. « Qu’est-ce que tu entends par
« réel » ? », interroge cette derniere. « D’entendre une voix humaine et de pouvoir me dire
qu’elle vient d’un étre humain qui est fait comme moi, de toucher des levres et en méme
temps de savoir que ce sont des levres ». On retrouve dans Scenes de la vie conjugale un
sentiment similaire chez Mme Jacobi, la cliente venue consulter Marianne pour divorcer

apres avoir vécu durant des années un mariage sans amour :

Il m’arrive quelque chose d’étrange. Mes sens, ma vue, mon ouie, mon toucher,
commencent a m’abandonner. Cette table, par exemple, je peux la voir, la
nommer, et la toucher. Mais c’est une sensation seche... altérée. [...] Et c’est
comme ¢a pour tout. La musique, les odeurs, les visages et les voix. Tout me
semble appauvri, terni, privé de dignité.

91

BDD-A20515 © 2015 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:07 UTC)



Il y a donc chez Bergman un réve profond d’union, de transparence pour l'autre,
meéme si 'impossibilité de ce réve est sans cesse dite. Ia fusion, chez Bergman, c’est la

compréhension de lautre ; comprendre l'autre et étre compris de lui : 1a fin de la solitude.

5. Solitude et besoin pathologique de I'autre

Le couple est parfois fondé sur le besoin pathologique de I'autre : les personnages
sont ensemble parce qu’ils ne peuvent pas se séparer, mais leur relation n’est que disputes
et violence. Tel est le cas pour Bertil et Rut dans La fontaine d’Aréthuse, qui se disputent
sans cesse dans le compartiment du train qui les rameéne en Suede et qui symbolise
Penfermement de leur couple: ils sont incapables de vivre seuls et préférent rester
ensemble, quitte a vivte un enfer (sur le couple Bertil/Rut, et plus largement sut La
fontaine d’Aréthuse, voir Pintéressant article d’Angélica Garcia Manso, 2008). Dans Les fraises
sauvages, la relation de 'ingénieur Alman et de sa femme Berit est également dépourvue de
tout amour et fondée sur le besoin de l'autre pour ne pas étre seul : « Vous comprenez,
nous avons besoin l'un de l'autre. Pur égoisme que nous ne nous soyons pas déja
entretués », confie I'ingénieur Alman a Marianne. La encore, la voiture ou sont serrés les
personnages reflete bien la tension extréme et 'étouffement de leur couple. Enfin, dans
Scenes de la vie conjugale, Katarina, apres avoir mentionné toutes les raisons qui la lient a
Peter et qui 'empéchent de divorcer, reconnait qu’elle sent parfois pour lui «une
tendresse désespérée » et qu’elle a 'impression qu’ils se comprennent. La relation ne dure
que par la peur de sa disparition, que parce que l'autre permet d’atténuer la solitude
intrinséque et de ne pas se retrouver seul avec soi-méme. Parfois Bergman suggere que la
solitude est encore plus pesante a deux que seul : « Etre seul avec Paula, c’est pire que
d’étre seul », confie Johan dans Scénes de la vie conjugale, parfois il préfere le couple a la
solitude, comme le suggere la phrase de Bertil 2 Rut a la fin de La fontaine d’Aréthuse : « Je
ne peux pas vivre dans la solitude, ce serait pire que 'enfer que nous vivons. Apres tout
nous sommes deux pour le traverser». On le voit, il est tout aussi impossible d’étre
heureux seul qu’a deux.

Les personnages bergmaniens sont toujours seuls, ils sont intrinsequement seuls.

Ensam, 'seule’, écrit Berit sur la glace dans 177/le portuaire.

6. L’impossibilité de sortir de soi

Les personnages bergmaniens n’arrivent pas a sortit d’eux-mémes pour aimer
I'autre pleinement. Ils sont trés souvent égoistes : « Et tu sais quoi ? Tu n’aimes que toi.
Rien que toi, Kaj. Personne d’autre au monde a part toi-méme », reproche Rakel a son
amant dans L attente des femmes. 1ls ne s’intéressent pas a autre : dans La fontaine d’Aréthuse,
Rut ne voit en Bertil que quelqu’un sur qui déverser sa parole. (Si 'on quitte le domaine
amoureux, la mere de Désirée affirme d’ailleurs dans Sourires d'une nuit d’été: « Je n’écoute
jamais. [...]. Siles gens savaient combien c’est mauvais pour la santé de faire attention a
ce que les autres disent, ils ne s’ennuieraient pas a écouter, et ils se sentiraient tellement

leux »). al au u ur soi-meé u ur avoir quelqu’un qui s’inté a
mie On n’aime Pautre que pour soi-méme, que pour avoir quelqu’un qui s’intéresse
92

BDD-A20515 © 2015 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:07 UTC)



soi ; on écoute l'autre non pas pour I’écouter, mais pour étre écouté. Les cas que nous
avons cités sont courants dans 'ceuvre de Bergman. Mais au-dela de cela, il est impossible
de sortir de soi pour une raison plus profonde : le pessimisme existentiel des personnages
les replie sur eux-mémes, et c’est parce qu’ils sont incapables de sortir de ce pessimisme et
du tragique de leur moi qu’ils sont également incapables de s’intéresser a lautre
sincerement, de chercher a vivre en lui ; ils ne peuvent voir qu’eux-mémes, ils ne peuvent
se décentrer d’eux-mémes, tellement le pessimisme les envahit: ils n’ont plus aucune

illusion, ni sur 'amour ni sur les relations humaines.

7. Le refus de ’enfant

L’incapacité des personnages bergmaniens a avoir foi dans 'amour se retrouve
dans leur refus fréquent d’avoir un enfant. Soit les personnages avortent, comme c’est le
cas pour Marianne dans Scenes de la vie conjugale, soit ils abandonnent leur enfant, comme
dans Monika, ol Monika quitte Harry et leur bébé a la fin du film, faisant écho a Nora qui,
dans la derniere scene d’Une maison de poupée, quitte Thorvald et leurs enfants. L’enfant est
vu comme une contrainte avant tout matérielle : il est définitif, bloque le personnage dans
un quotidien étouffant et le prive de sa liberté : désormais tout est tracé et plus rien
d’autre n’est possible, le personnage est prisonnier du foyer, et sa vie n’est plus quune
longue suite d’obligations.

Si Evald ne veut pas d’enfant dans Les fraises sauvages, c’est également parce que
pour lui le monde n’est que misere et qu’il est irresponsable d’y faire naitre un étre
humain : « I est absurde de mettre des enfants au monde et de croire qu’ils auront une
meilleure vie que nous» On retrouve des paroles similaires chez Stig dans Vers /a
Joie : « Tu penses que c’est un beau monde dans lequel venir ? Je préfére 'extinction ».

Le refus d’avoir un enfant est donc le refus de penser qu’il puisse étre heureux, et
le refus de penser que l'amour puisse transformer le monde; refuser Penfant, c’est,
répétons-le, ne pas avoir foi en 'amour. « Cest une question d’amour », dit Marianne a
Johan au sujet de 'enfant qu’elle attend dans Scénes de la vie conjugale, et comme Johan lui

demande de s’expliquer, elle répond, imaginant avoir déja avorté :

Je ne peux pas. Cest un sentiment trop... C’est comme si j'avais cessé d’étre
réelle. Et toi aussi. Les filles aussi. Et voila cet enfant qui arrive. Lui, il est réel.
Nous sommes la avec notre... confort minable, notre lacheté, notre absence de
vie et notre honte. Et nous n’avons pas de tendresse, pas d’amour et pas de joie.
Nous aurions tres bien pu accueillir cet enfant. J’avais raison de me réjouir, de
réver de son arrivée. C’était un sentiment vrai.

On voit bien ici que 'enfant est per¢u comme la possibilité du renouveau du
couple, et qu’il s’oppose au sentiment de perte de la réalité auquel nous avons fait allusion
un peu plus haut.

La maternité n’est donc pas vue négativement par Bergman, bien loin de la, c’est

méme le contraire : Penfant est symbole d’amour s§’il est le fruit de I'amour, il est 'amour
93

BDD-A20515 © 2015 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:07 UTC)



et le prolongement de 'amour et de la vie; il est le symbole de cette permanence a

laquelle aspire Bergman.

8. Conclusion

Nous avons vu quelques-uns des ¢éléments par lesquels se manifestait le tragique
amoureux dans I'ccuvre de Bergman : le caractere changeant de I’étre humain, et donc de
Pautre, I'impossibilité de 'apaisement dans le foyer comme de la vie heureuse loin de ce
dernier, 'impossibilité d’étre compris, 'impossibilité de sortir de soi pour vivre en l'autre,
la solitude intrinseque a toute relation amoureuse, 'aspect pathologique de la relation
amoureuse, et enfin le refus d’avoir un enfant et donc Iincapacité a avoir foi dans le
couple. La vision bergmaniennne de 'amour est on ne peut plus pessimiste, elle est méme
tragique : 'amour est ce qui devrait permettre de sortir de soi, a la fois pour comprendre
et pour étre compris, mais les personnages sont irréversiblement bloqués dans leur moi. 11
est toutefois un film ou Bergman dépasse le tragique amoureux, c’est Les fraises sauvages.
Le tragique de la relation avec 'autre pour ne pas étre seul d’abord : a la fin du film, le
professeur Borg demande a son fils Evald s’il compte rester avec Marianne, Evald lui
répond qu’il ne peut pas vivre sans elle, son pere lui demande alors : « Tu veux dire
seul ? », a quoi Evald répond : « Je veux dire ce que j’ai dit». Si Evald veut rester avec
Marianne, ce n’est donc pas parce qu’il ne peut pas vivre seul, comme tant d’autres
personnages bergmaniens, mais bien par amour et pour Marianne elle-méme. Les fraises
sanvages est ensuite sans doute le seul film de Bergman ou I'on parvienne a une sorte
d’apaisement, et ou les personnages parviennent finalement a sortir d’eux-mémes (Roux,
2001, p. 138 ; Garcia Manso, 2005, pp. 256-257). « Il y a des personnes qui ne sont pas
completement égoistes », dit Berit a son mari lorsque le professeur Borg, Anders, Viktor
et Sara s’efforcent de remettre en marche leur voiture, et a coté du couple formé par Berit
et I'ingénieur Alman, fondé sur la peur maladive d’étre seul, on retrouve en effet le couple
insouciant formé par Sara, Viktor et Anders, ou le couple de la station-service, qui attend
un enfant. Les fraises sauvages est, enfin, le film de l'enfant accepté, puisque Marianne
choisit de garder ’enfant qu’elle attend, et veut avoir foi dans la vie et dans I'amour. Une

lumiére apaisante qui brille, en dépit de tout, dans un océan d’angoisse.
Bibliographie

Bergala, A. (2005). Monika de Ingmar Bergman. Du rapport créateur-créature an cinéma. Crisnée :
Editions Yellow Now.

Cowie, P. (1986). Ingmar Bergman. Biographie critique (traduit de 'anglais par Mimi Perrin et
Isabelle Perrin). Paris : Seghers.

Garcia Manso, A. (2005). « Fresas salvajes (Smultronstallet, 1957): un « viaje inverso » de
Ingmar Bergman a través de la tradicion filmica noérdica ». Norba-Arte, vol. 25, pp. 247-
267.

94

BDD-A20515 © 2015 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:07 UTC)



Garcia Manso, A. (2008). « Alfeo y Aretusa en La sed (Torst, 1949), filme de Ingmar
Bergman: un ejemplo de relacion entre Arte y Mitologia ». Imafronte, num. 19-20, pp. 51-
74.

Lakoff, R. T. ; Tannen D. (1979). « Communication Strategies in Conversation: the Case
of Scenes from a Marriage ». Proceedings of the Fifbt Annnal Meeting of the Berkeley Linguistics
Society, pp. 581-592.

Roux, S. (2001). La guéte de l'altérité dans I'envre cinématographigne d’Ingmar Bergman. Le cinéma

entre immanence et transcendance. Paris : 1.’ Harmattan.

(Euvres citées
Barthes, R. (1977). Fragments d'un discours amourenx. Paris : Seuil.
Ibsen, H. (2009). Une maison de poupée. Atles : Actes Sud.

Films cités

Bergman, 1. (1948). Ville portuaire (Hamnstad). Suede.

Bergman, 1. (1949). La fontaine d’Aréthuse (Torst). Suede.

Bergman, 1. (1949). Vers la joze (Till gladje). Suede.

Bergman, 1. (1952). L attente des femmes (Kvinnors vintan). Sucde.
Bergman, 1. (1953). Un été avec Monika (Sommaren med Monika). Suede.
Bergman, 1. (1954). Une lecon d’amonr (En lektion i kirlek). Suede.
Bergman, 1. (1955). Sourires d’une nuit d’été (Sommarnattens leende). Suede.
Bergman, 1. (1957). Les fraises sanvages (Smultronstillet). Suede.

Bergman, 1. (1964). Toutes ses fenmmes (For att inte tala om alla dessa kvinnor). Suede.
Bergman, 1. (1973). Scenes de la vie conjugale (Scener ur ett dktenskap). Suede.
Bergman, 1. (1976). Face a face (Ansikte mot ansikte). Suede.

95

BDD-A20515 © 2015 Universitatea Petru Maior
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:07 UTC)


http://www.tcpdf.org

