Concepts spécifiques de la création de Nietzche et de Mallarmé
(bréve comparaison)

Stefania ZLATE
Université “Valahia” de Targoviste

Résumé: Le point de départ de cette analyse est la these nietzschéenne concernant le type de
philosophe —artiste, le rapport entre la philosophie et 1’art, a savoir la poésie, entre la réalité
apparente et celle cachée. La mise en paralléle des structures prétextuelles, surtextuelles et des
codes poétiques chez Nietzsche et Mallarmé permet d’approcher la poésie des positions
extralinquistiques, et finalement de définir la spécificité poétique. La poéticité n’est pas
qu’affaire de langage. La vision poétique est aussi composante du code culturel général, elle
est liée a ’ensemble de la connaissance humaine.

Mots-clés: Nietzsche, Mallarmé, concepts spécifiques, structures prétextuelles et
surtextuelles, codes poétiques, interprétation, vision poétique, code culturel général.

Benedetto Croce, dans I’Estetica in nuce, essaie de definir le spécifique de 1’art. Son but a été
de determiner, de fixer sous la forme de certaines déterminations conceptuelles précises la nature
»ineffable” de ’art, en revendiquant la légitimité de 1’esthétique en tant que science philosophique.

L’art, étant intuition lyrique ou pure intuition, est différent de toutes les autres formes de la
production de I’esprit. Parmi les négations retrouvées sur la liste qui établit le role et la place de
I’art, Croce inclut aussi la phrase ,,I’art n’est pas philosophie” car la philosophie est la pensée
logique des catégories universelles de ’existence tandis que dans I’art il y a intuition irréfléchie de
I’existence. La philosophie dépasse I’image et en donne une solution, I’art en échange vit dans le
cercle de I’'image comme dans son propre domaine. Et pourtant Nietzsche est I’'un des philosophes
qui théorisent et mettent en pratique eux-mémes, dans leurs écrits philosophiques, un art qui trahit
un type de discours hétérogene dans lequel la démarche philosophique proprement — dite et celle
poétique sont inextricablement imbriquées. Plus encore: Nietzsche voit dans ce type de discours la
modalité pleine de promesses des époques a venir, vu que le type de philosophe qu’il annonce est
« le philosophe-artiste ». S’étayant sur une affirmation d’antichrist, laquelle implique un refus net
du purisme-,, L’esprit pur est pur mensonge” — Nietzsche préconise le type du philosophe-artiste
comme expression de I’'impureté méme, qu’il accepte et exalte, en la justifiant par le caractere
dionysiaque de la vérité créatrice. En commentant cette thése nietzschéenne, Jean-Noél Vuarnet
écrit: « Ni artiste, ni philosophe, étant I’un et I’autre ou 1’un par 1’autre, un simulacre nous fait
signe, mixte ou monstre, avant tout remarquable- nature et discours — par son impureté [...]
bicéphale ou bifrons, ce simulacre peut-il imposer comme signe initial la duplicité d’attitude et de
texte de Nietzche? Peut-étre, pour cela, nous faudrait-il le soumettre a une triple interrogation
concernant son origine, sa fonction, son enjeu. » (Nietzsche aujourd’hui, tome |, Plon, 1973)
L’origine se trouve, indubitablement, chez les philosophes d’avant Socrate, car I’image du feu, la
comparaison faite par Nietzsche entre philosophe, artiste et enfant ainsi que la reprise de 1’antique
antinomie croissance/ disparition construction/destruction, ont comme point de départ, d’une
maniere nette, Héraclite et son polemos. Quant a la difficulté essentielle pour ce qui est de
I’explication de la maniére dont le feu pur peut prendre des formes impures, il (le philosophe) en
triomphe par une image: « Seul le jeu de I’artiste et le jeu de I’enfant peuvent croitre ou périr,
construire et détruire avec innocence » (Nietzsche, La Naissance de la tragédie) De cette maniére,
en artiste et enfant, on joue le jeu du feu éternellement actif qui invente ou détruit avec innocence.
Dans le méme ouvrage, il examine le rapport existant entre la philosophie et I’art: «Dans quelle
mesure la philosophie est — elle un art, une ccuvre d’art? Qu’en restera-t-il quand son systéme sera,
scientifiquement parlant, mort? C’est justement ce restant qui maitrisera 1’instinct de connaissance,
sa qualité d’art.

BDD-A20504 © 2008 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:35 UTC)



(...) La beauté, la grandeur d’une construction de I’univers décident aujourd’hui sur sa
valeur.( ...) Les vérités sont des illusions que nous avons oubliées; des métaphores trop utilisées et
sans force sensuelle; des monnaies qui ont perdu leurs images et qui ne comptent plus maintenant
qu’en tant que métaux et non pas en tant que monnaies. Nous ne savons pas quelle est 1’origine de
I’impulsion qui pousse a chercher la vérité; parce que, jusqu’a présent, nous n’avons entendu parler
que de I’obligation d’exister imposée par la société. Etre vrai, cela veut dire utiliser des métaphores
ordinaires-en termes moraux, 1’obligation de mentir conformément a la convention fixée, mentir
dans un sens imposé a tous.( On truth and lie an extra-moral sense, the Viking portable Nietzsche ,
p. 46-7, Walter Kaufmann trad. )

Nietzsche se demande ce que c’est la vérité. « Les raisons pour lesquelles ce monde a été
caractérisé comme étant apparent sont justement celles qui en indiquent la réalité; tout autre type de
réalité ne peut d’aucune fagon, étre démontré. » Si cela est la conception de Nietzsche sur la vérité,
la question qui suit ne peut que concerner directement le caractére inaugural de son ceuvre, sa
fonctionnalité et son enjeu. Pour les expliquer de la maniére dont Nietzsche lui-méme avait choisi
de les expliquer, nous devons analyser alternativement au moins deux concepts fondamentaux, le
premier se rapportant a la vérité, ’autre a la poéticité nietzschéenne et aux modalités dont ils
s’imbriquent dans son ceuvre. La qualité esthétique si abstraitement définie est donnée a 1’individu
par le biais d’ une expérience qui a les caractéristiques de I’Erlebnis, de I’expérience vécue,
prompte, momentanée, au fond épiphanique. Dans un vers, le sujet souverain distille d’une maniere
tout a fait aléatoire une totalité de signifiés, totalité qui reste dépourvue de toute connexion
organique par rapport a sa situation historico- existentielle et a la réalité dans laquelle il vit. « La
séduisante apparence des mondes de réve, dans la création desquels tout homme est un artiste
souverain, est la prémisse de tous les beaux-arts et, tel que nous allons voir, d’une partie importante
de la poésie. Dans le réve, nous nous délectons a une perception directe des représentations, toutes
les formes nous en parlent. Il n’y a rien d’indifférent ou d’inutile. Malgré le vécu intense et cette
réalité onirique, une sensation luit, celle que tout cela n’est qu’apparence. Du moins ¢’est ce que me
dit mon expérience et je pourrais citer beaucoup de témoignages et d’opinions qui prouvent la
fréquence, voire 1’aspect parfaitement normal de cette expérience. L’homme doué d’esprit
philosophique pressent une réalité cachée toute particuliere, au —dela de la réalité dans laquelle nous
nous trouvons et dans laquelle nous vivons, donc celle-ci aussi n’est qu’apparence. » ( Nietzsche,
La Naissance de la tragédie ) Enfin « 1’état propre » du rapport entre ce qui se présente et I’état du
sujet est caractérisé par I’invention de nouvelles possibilités. « Continuellement , dit le livre du
philosophe, I’lhomme - artiste confond les rubriques et les cellules de concepts, en instaurant de
nouvelles transpositions des métaphores, des métonymies ; d’une maniére permanente il manifeste
le désir de montrer a ce monde présent d’homme éveillé ( ...) une forme pleine de charme,
éternellement nouvelle, pareille & celle du monde du réve » . Le philosophe — artiste ne dit pas la
veérité; véridique, son parler n’est pas un autre, le sens n’est pas pour lui cause, mais produit. « La
fervente volonté de création — affirme Nietzsche - me rameéne toujours a ’homme, de la méme
maniere que le marteau est conduit vers la pierre. » Un tel type d’auteur est dépourvu d’autorité; sa
doctrine pratique est I’atéologie et 1’atéléologie ; destructeur autant qu’il est créateur, il transforme
et il s’approprie une réalité plus ancienne, il parodie le mythe.

Les structures pre-textuelles, surtextuelles et les codes poétiques dans les poésies de
Nietzsche et de Mallarmé.

Vu que nous avons déja précisé ce que nous comprenons par structures prétextuelles et
surtextuelles, il est nécessaire avant de faire I’analyse proprement — dite, d’éclaircir le concept de
code poétique.

La poésie en tant que forme organisée de manifestation du poétique est une modalité de
connaissance et de communication artistique, un discours a travers lequel le poete exprime ses
rapports avec soi, avec le monde et avec la création. Cette connaissance - communication est elle-
méme la raison d’étre de la poésie. Elle ne nait pas ex nihilo mais, chaque fois, elle apparait sur le
sol fertilisé par d’autres, se subordonnant a un code culturel constitutif de 1’écriture du monde.

BDD-A20504 © 2008 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:35 UTC)



Roland Barthes définit les codes comme étant des champs associatifs, des types de deja-vu,
de déja-lu, de déja-fait, une organisation surtextuelle de notations qui imposent une certaine idée de
structure dont I’instance est essentiellement culturelle. Barthes considére, d’une maniére privilégiée,
le code du savoir comme code culturel, celui des sciences humaines, de I’opinion publique, de la
connaissance telle qu’elle est transmise par les livres, par toute la socialité.

Le poete a un pouvoir réfléchissant. Son rble est de créer un univers particulier qui
s’inscrive dans les déterminations générales du code culturel, en le relativisant par un acte
ambivalent de continuité et de rupture.

La totalité n’est qu’une virtualité, toute réalisation individuelle ne pouvant la couvrir que
partiellement, en éclairant quelques-unes de ses zones. Mais ces zones appartiennent toutes au
continuum nature-culture, substance et forme des codes poétiques. En empruntant les termes
« modeéle triadique » au groupe i (qui se rapporte strictement a la lecture de la poésie au niveau
sémantique, l1a ou la structuré ,, triadique” agit au moins au niveau des profondeurs) nous dirons que
ces codes sont le Cosmos, 1’ Anthropos et le Logos. Le code cosmique est celui de I’espace et du
temps, dans leur dimension physique, objective; le code humain comprend les reférences a
I’individu et a la société, dans leurs coordonnées biologiques, psychologiques, socio-historique,
idéologiques, philosophiques, religieuses: 1’aire du Logos inclut les aspects communicationnels, les
éléments métalinguistiques, métapoétiques, symboliques, bref, tout ce qui fait du verbe lui —-méme
objet de poétisation.

Les structures interprétatives expriment 1’attitude psychique du réfléchissant par rapport au
réfléchi. Le psychisme humain est déterminé par une série de processus, parmi lesquels ceux
intellectuels et affectifs marquent essentiellement toute entreprise artistique. Un aspect important de
la vision poétique est donné par la maniere dont le réfléchissant implique ces processus dans sa
création. En ce sens nous parlons d’une interprétation intellectuelle et d’une autre affective de
I’univers réfléchi.

L’interprétation mythique propose un Cosmos encodé, porteur de signes et de symboles
cachés d’une réalité primaire, d’une sacralité primordiale, perdus dans la pratique séculaire de
certaines époques de raisonnement inductif ou déductif. L’homme, dans ce type d’interprétation,
n’est pas vu comme étre individuel, il n’intéresse pas comme étre ayant des vécus, des sentiments,
des idées propres, mais comme figure archétypale, comme écho d’une ,,aventure” mythique dans
I’espace du microcosme ou du macrocosme. Les aventures de 1’étre sont inscrites et déchiffrables
dans ’ordre cosmique. La place du Logos dans cet ordre va de son interprétation comme noyau
cosmogonique, comme élément matériel primaire, a son chargement de valences ,, alchimiques” ,
ensorcelantes. Le mot gagne une charge mythique, la force de relever des mystéres, de faire et de
défaire des mondes.

L’interprétation ironique est axée principalement sur la pensée paradoxale. L esprit ironique
refuse les clichés de la pensée logique et symbolique ou le conventionnel des approches affectives,
en créant un monde a I’envers, un double du monde, dans lequel les valeurs gagnent des
significations contradictoires comparées a celles ordinaires. L’ironique n’est pas illogique,
irrationnel, mais antilogique. Les structures interprétatives affectives interprétent le Cosmos,
I’ Anthropos et le Logos par le prisme des émotions, des sentiments, des états, des passions. Les
vécus de I’homme, centre d’un univers poétique, sont en concordance ou en désaccord avec le
monde extérieur. Dans la poésie romantique, le Cosmos est une immense conjuration de I’amour ou
de la haine, dans celle symboliste, une raison pour [Daffirmation du pathos, chez les
expressionnistes, un espace citadin aggloméré, un lieu du déroulement de la subjectivité, dans la
poesie biographique postmoderniste.

En suivant la relation qui s’établit entre réfléchissant et 1’acte de la réflexion, nous ferons
appel a la dichotomie énoncé/enonciation. Enfin, la relation acte réflechi-acte de la réflexion doit
étre envisagée du point de vue de la présence ou de I’absence de 1’acte de création dans 1’univers
créé. La réflexion explicite donne naissance a une poesie réfléchie et autoréfléchie en méme temps,
poésie qui se présente d’elle —-méme comme produit réfléchi et comme production. L’exposé de son
propre « poiein » n’équivaut pas a la présentation d’un art poétique. Les arts poétiques ne sont pas

BDD-A20504 © 2008 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:35 UTC)



nécessairement le produit de la réflexion implicite en tant que matiére de réflexion pour les autres.
La réflexion explicite suppose la production ,, a vue” du réfléchi, la simultanéité de [’enfantement ,,
du discours” sur I’enfantement et de leur produit. Cette poésie, qui se construit en se voyant elle-
méme comme acte, est I’apanage des époques post romantiques. Nous illustrerons, en suivant la
vision poétique mallarméenne d’une de ses poésies, les rapports existant entre les structures
surtextuelles qui la composent et les codes poétiques.

La chevelure...

La chevelure vol d'une flamme a I'extréme
Occident de désirs pour la tout éployer
Se pose (je dirais mourir un diadéme)
Vers le front couronné son ancien foyer

Mais sans or soupirer que cette vie nue
L'ignition du feu toujours intérieur
Originellement la seule continue

Dans le joyau de I'oeil véridique ou rieur

Une nudité de héros tendre diffame

Celle qui ne mouvant bagues ni feux au doigt
Rien qu'a simplifier avec gloire la femme
Accomplit par son chef fulgurante I'exploit

De semer de rubis le doute qu'elle écorche
Ainsi qu'une joyeuse et tutélaire torche

Jean-Pierre Richard parle d’une ,,froideur-obstacle”, qui s’insinue entre le désir et son objet.
Ce dernier gagne une indépendance quasiment absolue, une autonomie autoréfléchie, laquelle
exprime d’une maniere surtextuelle, la crainte du poete de troubler, par immixtion personnelle, son
harmonie donnée, qui se suffit a elle-méme. L’ Anthropos mallarméen s’objectualise, ses éléments
physiques deviennent objets autonomes qui s’inscrivent dans un Cosmos multiforme, pour que
celui-ci, a son tour, soit englobé, par intériorisation, dans un Anthropos réduit emblématiquement a
la raison. La chevelure n’est que le point de départ pour la mise en évidence de 1’anatomie
féminine, qui s’arrétera au front, aux yeux, a la téte, aux doigts. Le sensuel, annoncé
thématiquement et pragmatiquement par le titre du poéme et par I’attribution des traits cosmiques a
I’élément humain ( la chevelure se matérialise en flamme, en feu, symboles culturels de la passion
érotique) et par la présence de certains indices de I’affectivité (désirs, soupirs, tendre), se convertit
en spirituel, par I’exploitation de I’autre valence physique du feu - Ilumiére, valorisée
traditionnellement comme symbole de la raison. Cette métamorphose se réalise, parallelement, par
I’intériorisation; la flamme a son vrai siége sous le front et devient glace, s’installe dans 1’ceil
objectif, ironique. La beauté physique de la femme devient beauté inaccessible, fiere, froide,
spiritualisée, qui se suffit a elle-méme. C’est une beauté essentielle, qui n’a pas besoin d’ornements,
qui s’enferme en elle-méme, en consumant sa propre flamme. La conscience de cette inaccessibilite
détermine le poete a se situer sur une position excentrique a I’égard de ’univers réfléchi. Or, c’est
justement cette situation qui permet de déchiffrer le drame de la lucidité, obstacle dans la voie de
I’accomplissement érotique.

L’interprétation mallarméenne de 1’univers est de nature métaphysique. Le poéte est un
chercheur d’essences, de simplifications philosophiques dans un monde épuré de contingent. C’est
un monde de symboles secondaires, repris par tradition culturelle et mis au service de la
communication d’une idée. L’aventure spirituelle qui fait I’objet du poéme et I’aventure poétique se
superposent parfaitement. Tout le poéme mallarméen se constitue dans une réflexion d’une nouvelle

BDD-A20504 © 2008 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:35 UTC)



vision poétique. Nous assistons de cette maniere a la poétisation d’une possible polémique
théorique, la subtile ,,querelle” entre le po¢te moderne et la tradition.

L’¢tude de la vision poétique permet [’approche de la poésie des positions
extralinguistiques, a partir des codes poétiques inscrits dans le texte, mais ayant des significations
en dehors de celui-ci. On peut constater la richesse informationnelle que la poésie contient au
niveau surtextuel. La mise ensemble de ces informations et de celles offertes par les structures pré-
textuelles ainsi que des données concernant le fonctionnement linguistico-littéraire, textuel de la
poésie conduira @ une définition globale de la spécificité poétique. Et cela parce que la poéticité
n’est pas seulement affaire de langage mais aussi une question d’encadrement particuliere dans un
continuum culturel @ multiples facettes. Sa vision poétique est composante de la poésie et
composante du code culturel général, c’est une somme de structures surtextuelles ancrées
organiquement dans I’ensemble de la connaissance humaine.

Bibliographie:
1. Alberes Rene Marill, Histoire du roman moderne, Albin Michel, 1962.
2. Bally, Charles, Traité de stylistique francaise, Paris, 1951.
3. Bachelard, G., Poétique de la reverie, Paris, PUF, 1971.
4. Barthes, R., Le degré zéro de 1’écriture, Paris, Ed. du Seuil, 1964.
5. Barthes, R.,. Sémiotique narrative et textuelle, Paris, Larousse, 1973.
6. Barthes, R.,. Le plaisir du texte, Paris, ed. du Seuil, 1973.
7. Bertrant, D., Narrativité et discursivité : points de repere et problématique. In: « Actes

Sémiotiques », 1984.

Carpov, M. Introducere in semiologia literaturii, Bucuresti, Univers, 1978.

9. Calinescu, G. Istoria literaturii romane de la origini pana in prezent, Bucuresti, Minerva,
1981.

10. Greimas, A. J., Sémantique structurale, Paris, Larousse, 1966.

11. Marino, A., Hermeneutica ideii de literatura, Cluj, Dacia, 1986.

12. Noth, W., La sémiotique et I’enseignement de la sémiotique. In : « Degres », 1944.

13. Simion, E. Scriitorii romani de azi, vol. IV, Bucuresti

14. Zlate, S., Metodica insusirii si dezvoltarii conceptelor specifice literaturii romane si teoriei
literare, Bucuresti, Ed. Bren, 2002.

15. Zlate, S.,. Indrumator metodic pentru predarea literatuirii romane in liceu- din perspectiva
noului curriculum, Bucuresti, Ed. Bren, 2003.

®

BDD-A20504 © 2008 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:35 UTC)


http://www.tcpdf.org

