Le Maitre Manole et le Monastere d’ Argis

Sabina ISPAS

The present study aims at revealing the cultural heritage of the folkloric texts on Mesterul
Manole (the Master builder Manole), one of the archetypal figures of the Romanian oral
literature. The ballad known as Mesterul Manole (the Master builder Manole) or
Manastirea Argesului (the Monastery or Arges) is among the most popular Romanian
ballads. Its highest number of variants attested is due to the prestige imposed by the variant
published by V. Alecsandri, which was, for a century and a half, one of the representative
readingss for what is usually called folklore. As revealed by the text, the human sacrifice
made in order to ensure the succesful raising of a great Christian Orthodox church gives
the ballad and its variants a profoundly different dimension that is discussed in this
contribution.

Key words: Romanian folklore, ballad, human sacrifice, Christianity.

Le théme de I’immolation d’un étre humain en vue d’édifier une construction
est universel étant connu, en tant que motif, sous le nom du sacrifice de
l’édification. Dans la culture roumaine ce motif est rencontré dans des narrations
en prose ayant la fonction de 1égendes et dans deux catégories versifiées chantées,
I’une rituelle — le noél — et ’autre cérémonielle, la ballade. A la différence des
autres spécialistes du domaine, nous ne pensons pas qu’il s’agisse d’un passage
d’une catégorie a 1’autre dans le cadre d’un processus de dégradation du texte, mais
de I’emploi simultané d’un seul noyau narratif dans trois espéces différentes,
comme exigent les circonstances spécifiques au lieu et au moment ou celles-ci ont
apparues et circulent, en vertu d’un polysémantisme fonctionnel. Ce qui est
remarquable c’est le fait que quelle que soit la catégorie dans laquelle il est activé,
le noyau narratif a une seule signification. ,,In the last hundred years rather too
much emphasis was given to meaning, from the mythological school down to the
psychological” (R6hrich,1984: 168).

On peut affirmer que pour un petit nombre de chansons €piques les chercheurs
se sont efforcés de découvrir le prototype, les voies de diffusion, I’ancienneté,
utilisant parfois les enregistrements testamentaires, comme ils ’ont fait pour cette
légende concernant le sacrifice de [’édification. Les variantes roumaines ont été
étudiées par des spécialistes de marque: B. P. Hasdeu, V. Bogrea, D. Caracostea, P.
Caraman, M. Eliade, N. lorga. La monographie écrite par [.Talos est un ouvrage de

19

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



référence ou sont systématisées les informations les plus nombreuses et variées
regardant la présence de ce motif dans le folklore universel et ou est aussi réalisée
la premiére typologie des variantes roumaines. La ballade est I’'une des premiéres
qui fussent traduites en langues européennes a grande circulation au milieu du
XIX-e siécle, jouissant, & la fois, d’une grande diffusion dans toutes les provinces
roumaines, immédiatement apres la publication, a lasi, de la variante recueillie par
V. Alecsandri (1852). La typologie du noé€l roumain consigne au type no. 35 « le
sacrifice de I’édification », dans un nombre de 12 variantes répandues uniquement
dans les zones folkloriques: Arad, Bihor, Bistrita-Nasaud, Maramures, Salaj
(Bratulescu). Naturellement, les variantes les plus nombreuses sont celles du texte
poétique de la ballade qui, dans la typologie réalisée par Al. I. Amzulescu, est
encadrée thématiquement dans la catégorie de celles présentant la cour féodale et
porte 1’index no. 70 (Amzulescu 1983). Le motif du sacrifice de la construction
s’étand sur une aire géographique vaste, qui dépasse le territore roumain, étant
exprimé dans la légende ou la ballade chez les Grecs, les Albanais, les Serbes, les
Croates, les Bulgares, les Magyars.

En général, il s’agit d’enfouir un étre humain, un animal, des matieres végétales
(du blé, par exemple), minérales (du sel), la mesure d’un étre humain ou I’ombre
de celui-ci, aux fondements ou dans le mur d’une construction (Budis, 1999). On a
pu aisément démontrer I’anciennet¢ de la pratique du sacrifice dans les
constructions (pour 6ter I’endroit du pouvoir des esprits possessifs) et la diffusion
universelle de cette pratique. Cependant notre avis est que, dans la situation de
I’analyse de certains textes poétiques, rituels ou cérémoniels, comme sont ceux
roumains, on doit dépasser les analyses basées sur le commentaire des données
ethnographiques. Celles-ci, a leur tour, sont considérées par les spécialistes a
travers le prisme des expériences acquises dans des communautés exotiques,
répandues sur la planéte entiére, ayant des civilisations différentes et une mentalité
magique, et disposaant de technologies archaiques. Le sens du sacrifice, les valeurs
philosophiques, théologiques, symboliques, allégoriques de cet acte sacrificatoire
sont bien nuancées et pergues différemment dans les communautés humaines.

Etudiant les informations offertes par la remarquable monographie comparée
réalisée par 1. Talos — Mesterul Manole. Contributie la studiul unei teme de folclor
european -, on peut observer que dans la zone centrale et sud-est européenne, le
motif du sacrifice d’un étre humain (en le murant aux fondements) est associé¢
notamment aux constructions civiles: une cité, un chiteau, un pont, les plus connus
étant le pont sur la riviere Arta — le pont d’Arta en Grece — et celui de la cité Skutar
(Skodra) en Albanie (Talos, 1973: 107-136). Les variantes roumaines sont celles
qui, pour la plupart, dans toutes les trois catégories — légende, noél, ballade -
évoque I’immolation de la femme du grand maitre aux fondements d’une église ou
d’un monastere. Dans la typologie de la ballade bulgare sont mentionnées quelques
variantes qui rappellent la construction d’une église aux fondements de laquelle est
enterrée I’ombre de la femme du constructeur. Nous pensons que ces variantes sont
plus récentes dans le folklore existant sur la rive droite du Danube et elles ne sont

20

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



pas étrangeres de I’influence roumaine, vu le mouvement constant des chanteurs
professionnels au nord et au sud du Danube jusqu’il y a une demi-siécle.

La préférence évidente d’associer le sacrifice a 1’édification d’une demeure de
culte chrétienne orthodoxe, manifestée par les créateurs roumains, confére a ces
variantes une caractéristique particuliere et introduit une coordonnée a
significations profondément différentes de celles liées aux édifices civils. Selon M.
Eliade « il s’agissait d’une revalorisation religieuse historiquement récente (le
christianisme) d’un symbolisme archaique ».

Dans son ouvrage sur L Histoire de la Dacie Transalpine, F. Sulzer mentionne
le conte d’une mosquée construite sur la colline Mihai Voda de Bucarest, qui s’est
écroulée, et ou 1’on allait batir ultérieurement le Monastére Mihai Voda. Le conte,
atttesté a la fin du XVIII-e siécle, ne mentionne aucune immolation, mais il
suggere la manieére dont la volonté divine s’est manifestée: 1’écroulement de la
mosquée a constitué¢ le signe que Dieu a montré au peuple que c’était une église
qu’on devait construire la-bas.

On connait de diverses sources la 1égende des Trei lerarhi (Trois Prélats), la
somptueuse église de lassy, fondation du prince régnant Vasile Lupu, légende
semblable a celle du Monastere d’Arges ; aux fondements de cette église, auraient
été murés également la femme et I’enfant de ’architecte constructeur qui, tout
comme Manole, auraient essayé de s’envoler de la coupole et se seraient affalés
dans la riviére se trouvant aux environs (Talos, 1973: 40-41).

La ballade connue sous le nom de Le Maitre Manole ou Le Monastere d’Argis
est la ballade la plus répandue, ayant les plus nombreuses variantes attestées, peut-
étre grace au prestige imposé par la variante publiée par V. Alecsandri qui, tout
comme le texte poétique de Miorita, fut, pendant un si¢cle et demie, ’'une des
lectures représentatives pour ce qu’on nomme d’habitude le folklore. Bien que
beaucoup de ceux intéressés de la maniére dont on pourrait associer un texte
poétique orale a I’histoire des parages considerent que cette ballade doit étre li¢e
aux événements dramatiques qui ont eu lieu pendant la construction du monastére
de Curtea de Arges, fondation du prince régnant de la Valachie, Neagoe Basarab, il
y a assez d’arguments d’ordre historique et ethnologique qui nous déterminent
d’accepter 1’opinion de ceux qui affirment qu’il s’agit d’une actualisation d’une
chanson plus ancienne, liée a 1’édification de 1’église Saint Nicolas Princier, sinon
a une construction qui I’avait précédée.

Les structures morphologiques des variantes roumaines sont groupées en
quelques types: transylvains (de Bihor, Salaj, Lapus, Bistrita-Nasaud, Mures, du
sud de la Transylvanie), de Banat (Mehadia), d’Olténie-Valachie-Moldavie (Talos,
1973: 170-265), qui sont les plus développés en tant que structures poétiques et
combinaison de motifs, entre ceux-ci se trouvant aussi la variante recueillie par G.
Dem. Teodorescu du « ménétrier de Braila », Petrea Cretul Solcan, qui compte 824
vers (Teodorescu, 1885: 520-529) .

Comme nous avons déja spécifié au début de notre étude, nous n’avons pas en
vue les type de sacrifices faits pour édifier les constructions civiles, quoique ces

21

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



sacrifices fussent d’ordre humain, animal, végétal ou d’autre type. Les preuves
archéologiques sont nombreuses et bien représentées sur des aires géographiques
étendues, dans le cadre des cultures archaique ou moderne. Nous sommes intéressé
uniquement au sens du message qui est transmis par le texte du conte chanté,
consigné par écrit, dans toute son ampleur, seulement depuis le milieu du XIX-e
siécle et indubitablement 1i¢ au complexe culturel féodal, a la cour princiere. Il ne
peut étre analysé uniquement a travers le prisme de I’anecdotique immédiate et
d’autant moins il ne peut étre li¢ aux significations des sacrifices humains pratiqués
pendant les époques archaiques. D’autre part, personne ne peut soutenir que ces
sacrifices se fussent perpétués, comme gestes barbares, paiens, dans un monde
profondément chrétien comme était le monde roumain du Moyen Age. Un texte
dont on suppose seulement que les racines remontent au XII-e — XIV-e siécles ne
pourrait étre analysé sans passer par cet ancien pont existant depuis 1000 ans, a
cette époque-la, 2000 ans, aujourd’hui, que le christianisme a construit, en tant que
religion qui révolutionne la conception de la vie et de la mort, de la norme sociale,
de la législation, des notions de péché et de rachat etc. On doit tenir compte de ces
valeurs, les reperes selon lesquels nos ancétres se guidaient et qui ont probablement
créé, enrichi et perpétué, actualisé a chaque occasion favorable, le type-modéle de
la ballade. Ces valeurs sont les plus rapprochées, dans le temps, des textes
consignés, de la mentalité des créateurs et des colporteurs, et non pas celles qui
sont reconstituées en segments disparates, fragments provenus de zones et de temps
qui ne sont aucunement liés entre eux. L’ignoration des processus d’évolution des
mentalités et de révolution de la pensée dans le temps historique, pour les peuples
européens, ne peut apporter un gain réel pour comprendre leurs cultures. Aucune
culture de I’Europe ne s’est ancrée dans la période archaique, refusant le progres et
le sens du mouvement ascendent de la civilisation. La découverte périodique des
informations relatives au passé appartient aux activités méticuleuses des savants —
philologues, archéologues, épigraphistes - qui offrent au monde les résultats de
leurs investigations. La compétence et [’habileté avec lesquelles ces connaissances
sont assimilées et exploitées sont a la charge d’autres catégories d’intellectuels.
Ceux-ci ne respectent pas toujours la chronologie des attestations et le spécifique
des disciplines d’ou ils prennent les données. Et la conception de certains
intellectuels selon laquelle dans la culture orale des Européens et, implicitement,
des Roumains, sont déposés, insensément et sans aucune liaison, des fragments de
la pensée créatrice de ’homme, depuis le paléolithique jusqu’a présent, sans une
nouvelle sémantique de ceux-ci, une restructuration et une actualisation, dans le but
de les rendre utiles et de les adapter aux caractéristiques de chaque étape
historique, nous semble difficile a argumenter. L’antiquité et ses mythes ont été
plusieurs fois redécouverts et réactualisés en Europe et sur d’autres continents.
Cela ne signifie pas que cette civilisation exemplaire s’est conservée, comme telle,
dans les cultures orales. Si I’archétype — forme, style ou modéle caractéristique (en
grec, typos signifie « marque ») de la pensée humaine — n’avait pas modifié et
enrichi sa matiére pour exprimer les valeurs et les sens le long de I’histoire de

22

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



I’humanité, cela aurait signifié que I’homme était resté emprisonné dans les vérités
de la révélation primaire. La société postindustrielle, avec toutes ses inventions,
prouve le contraire. Les analystes doivent toujours tenir compte des processus de
changement du moyen de communication le plus complexe et spécifiquement
humain, le language articulé ; I’étude sommaire de la langue dans laquelle sont
conservées et transmises les informations aujourd’hui, en 1900, 1800 ou 1700,
prouve les grands changement y produits, les évolutions des sens, la « vie » de la
langue, qui refléte la « vie » de la société et qui montre combien alertes sont les
mouvements dans la pensée et la connaissance des hommes, mais aussi combien
stable, unificatrice et égalisatrice est la communication dans le cadre d’une
communauté qui appartient a une confession, a une religion etc. Le langage est ici
non seulement cohérent, mais il a aussi des valeurs symboliques et allégoriques
universelles.

Pour fixer la position détenue par le motif du sacrifice de I’édification dans la
culture orale traditionnelle roumaine, nous faisons de nouveau référence a
I’information contenue dans la synthése réalisée par I. Talos, ou I’on peut lire:
« murer les gens c’est une forme du sacrifice humain en général » [...... ] ; murer
les genss suppose deux compartiments: « murer quelqu’un comme punition »
[-..... ] et le « sacrifice de 1’édification » . « On sait bien que I’immolation des gens
avait, dans les temps anciens, de nombreuses fonctions. On la commettait pour
éviter les inondations, pour attirer le vent favorable aux voyages sur la mer ou pour
gagner des guerres ; grace a elle on espérait obtenir de riches récoltes, éloigner les
épidémies, découvrir des trésors ou bien on faisait sonner une cloches muette ..»
etc (Talog, 1973: 111). Toutes ces circonstances ou 1’on prattique 1’immolation
d’un étre humain ne sont pas attestées dans la tradition roumaine. Lorsqu’on mure
une offrande ou un symbole du sacrifice humain par I’immolation de 1’ombre et,
plus récemment, d’une photographie, pour cimenter les murs d’une maison ou des
dépendances, c’est plutot le résultat d’un complexe de phénomenes d’acculturation
et de renaissance des traditions du fonds passsif autochtone, qui n’est pas étranger
du modéle exemplaire qu’a offert, le long des siécles, la ballade dédiée a
I’édification du Monastére d’Arges.

Il y a des 1égendes qui racontent qu’on a muré des étres vivants pour construire
certains monastéres ou églises en Allemagne (Alynth, Neuendorf, Celle,
Ganderkesse, Sandel), en Lettonie (Lestenei, Smilten, Skrunda), en Estonie (S.
Martens, Sissegal), en Suéde (Marstrand), en France (la cathédrale de Strasbourg),
en Russie (Kazan), en Hollande, en Bohéme etc. Considérant le sacrifice humain
pour la construction d’une demeure de culte comme une partie intégrante du
sacrifice de 1’édification, 1. Talos constate: «les légendes sur le sacrifice de
I’édification semblent étre inégalement répandues dans les différentes régions
folkloriques ; si nous ne savons presque rien sur la présence de ce théme dans le
folklore ibérique, norvégien, polonais et italien, en révanche on peut soutenir qu’il
n’est pas connu en Finlande et en Hongrie ; le nombre des légendes de cette sorte
est relativement réduit chez les Autrichiens, les Frangais, les Belges, les

23

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



Hollandais, les Danois, et il aumente d’une maniére surprenante chez les Anglais,
les Suédois, les Allemands, les Roumains, les Serbo-Croates ; ensuite, ces 1égendes
sont presque inexistentes chez les Tcheques et les Slovaques, leur nombre
augmente de nouveau chez les peuples balto-slaves, chez les Russes, les Géorgiens
et les Arméniens; enfin, il ne manque pas d’attestations — parfois assez
nombreuses — en Chine, en Inde, au Cambodge, en Thailande, au Japon et méme
dans quelques régions africaines » (Talos, 1973: 111-136).

Dans ce contexte universel, la présence d’une histoire chantée sur la
construction d’une église (d’un monastére) dans le folklore roumain est un
événement d’exception. Le texte poétique chanté est une interprétation supérieure
de l’information. Par rapport au texte en prose, le vers est, le plus souvent,
dépendant ou déterminé par un rituel pour ne plus parler de la fonction exemplaire
qu’il doit accomplir. Du point de vue fonctionnel, deux de ces trois catégories dans
lesquelles se matérialisent le motif du sacrifice dans les constructions chez les
Roumains, le noél et la ballade, dépassent la simple valeur informative, devenant
des présences culturelles dans le temps sacré (le noé€l) ou cérémonial (la ballade).
Pour se manifester de cette maniére, les complexes folkloriques (texte, mélodie,
contexte etc.) deviennent porteurs de certains messages beaucoup plus profonds,
qui tiennent de la pensée théologique de la communauté. C’est pourquoi nous
essaierons d’offrir, par la suite, une interprétation du message de la ballade (et non
pas du noél, qui constituera la substance d’une autre analyse, dans le cadre des
noéls funéraires) par la perspective du christianisme au nom duquel on a bati les
deux (trois) églises d’Arges.

Au début de I’Indiction, le nouvel an religieux orthodoxe, a savoir le I1-er
septembre, on commémore le saint Siméon Stalpnicul (martyrisé au pilier) et sa
mere, Marthe. Ce n’est pas par hasard qu’on a choisi ce moment, quand la spirale
du temps s’éléve vers un nouveau cercle de la connaissance et la Parousie
s’approche. Le pilier ou Siméon est martyrisé préfigure la croix, I’arbre de la vie
qui unit le ciel avec la terre et qui offre a I’homme mortel 1’espoir de retrouver le
Paradis perdu. Ni la présence féminine (la mére du saint) n’est pas accidentelle,
celle-ci ayant la tache d’attirer I’attention sur le role de la femme dans le processus
de la rédemption. Le lendemain, 2 septembre, c’est le jour du saint Mamant, martyr
dont les miracles et la vie exemplaire sont associés a la signification profondément
théologique de la construction de la demeure de culte chrétienne, de 1’église. La
hagiographie de Siméon Metafrast (le X-e siécle) relate I’une des merveille qui se
sont passées au tombeau du saint, quand I’empereur Julien 1’Apostat a voulu
construire une église au-dessus de cet endroit « non pas animé par 1’esprit
orthodoxe, mais par la gloire illusoire et par hypocrisie [.....] ; ce qu’on batissait
pendant la journée s’écroulait dans la nuit [...... ]. Une telle merveille s’est passée
au-dessus du tombeau du saint parce que celui-ci n’a pas voulu que que ’église fit
construite par cet empereur apostat, qui certainement altérera la juste foi » (Viefile
sfintilor). Selon la tradition chrétienne, 1’église, la demeure ou 1’on célébrait le
mystére eucharistique, se construisait sur I’emplacement ou étaient enterrés les

24

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



ossements des martyrs pour la foi; aujourd’hui méme, la sainte table de 1’autel
contient dans son corps des fragments de reliques.

On retient de la hagiographie que I’initiateur de la construction était animé par
orgueil et non pas par dévotion, qu’il allait devenir, bientot, un « démolisseur » de
la foi ; la mobilité permanente de la construction, son effondrement, contiennent le
message transmis par le saint aux gens sur la persécution en train de se déclencher.
Toute I’action est centrée sur I’idée de péché et de paganisme, associés a la
personnalité de Julien 1I’Apostat qui veut édifier I’église hors la juste foi. On ne
peut faire aucune association avec l’ancienne croyance relative au besoin de
racheter de I’esprit de I’endroit I’espace qui sera réorganisé par le magonnage, ou
celle relative a « I’animation » de la construction par I’immolation humaine.

Dans la culture roumaine, les textes des hagiographes ont beaucoup circulé le
long des siécles, ayant audience dans tous les milieux sociaux. Créés souvent par
des écrivains anonymes, a partir du Ill-e si¢cle apres Jésus-Christ, ils sont attestés
avant et aprés le XIV-e, lus sous la forme de certaines copies des manuscrits,
inserés ensuite dans des écrits et éditions populaires. Pour beaucoup de fidéles, ils
constituent méme aujourd’hui des lectures préférées. L’information fournie par les
hagiographes est complétée par celle des Ménologes, livres de culte qui se trouvent
dans toutes les églises, d’ou les fideles apprennent les histoires sacrées des
événements et les vies des saints comémorés ou fétés tous les jours du calendrier
chrétien. Dans le monde othodoxe sont atttestées aussi de belles icones-ménologes,
d’ou les fidéles apprennent, par I’intermédiaire de I’image, les événements de
référence de I’histoire de la rédemption. Les recueils de légendes sur la vie des
saints, les Prologues, les Sermons forment toute une littératures ayant un roéle
moralisateur, famili¢re a tous les fidéles qui savent ou ne savent pas lire et écrire.

L’histoire des miracles du martyr Mamant contient I’un des motifs clefs de
notre noyau narratif: une église qu’on ne peut pas construire parce que ses murs
s’écroulent sans cesse par la volonté divine: « Dieu ne le veut pas ». Il est possible
que ce texte, tout comme d’autres textes des Ménologes, des Prologues ou des
recueils sur la vie des saints, fiit utilisé dans les homélies prononcées dans 1’église
pour démasquer les péchés cachés de la vanité et de I’hypocrisie.

Pour la bréve analyse du texte poétique de la ballade, nous avons choisi la
variante de Petrea Cretul Solocan, recueillie par G. Dem Teodorescu en 1883,
publiée dans le volume édité a Bucarest en 1885, que nous avons mentionné
antérieurement. Pour cette analyse, il faut souligner ce que 1’église représente et qui
la construit; les caractéristiques de ’endroit choisi pour la construction; la
personnalité du constructeur (Manole) et de celui qui initie la construction (Negru
Voda) ; la qualité et le role de la femme ; la consécration de la demeure de culte.

Nous pensons que le premier commentaire doit se référer a la signification de
I’église, a la valeur que I’acte de la construction d’un tel édifice puisse avoir.

Le Bienheureux Augustin dit que « ce que représente 1’ame pour le corps de
I’homme, c’est ce que représente le Saint-Esprit pour le corps de Christ qui est
I’Eglise ». Pour la foi chrétienne orthodoxe, « la pierre du sommet de I’angle de

25

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



I’église » c’est Jésus-Christ. Dans les textes et les commentaires canoniques,
I’église est nommée « la maison de Dieu, la cité de Dieu ». Dans la littérature
théologique, 1’église est considérée comme le mystére caché par Dieu dans
I’éternité et découvert avec ’incarnation de Son Fils dans la personne de Jésus.
Fondée par Dieu - Jésus-Christ, 1’église est une « institution divino-humaine, qui
travaille dans le monde par des moyens spirituels: les Ecritures, la Sainte Tradition,
le culte liturgique et la grace divine. Elles prolonge dans I’histoire, jusqu’a la fin
des siécles, 1’événement de ’incarnation de Dieu et de I'union hypostatique des
deux esprits dans Sa Personne, en assumant la nature humaine méme dans Son
hypostase divine » (Mircea, 1984: 57). C’est pourquoi le prince 1égendaire, Negru-
Voda, accompagné de 1’équipe de constructeurs, cherche « Un emplacement pour
le monastére/ Pour rester un prince d’heureuse mémoire ». Le prince méme est,
aprés le rituel du couronnement et de l’onction avec les saintes huiles, le
représentant de Dieu dans le monde, consacré par cette cérémonie, qui agira d’une
maniére visible et terrestre dans le sens de la volonté et le pouvoir divin, le réegne
constituant un exercice du pouvoir en action.

L’église est formée de la totalité de ceux baptisés, qui croient & Dieu. Les
fondements spirituels de [’église sont porteurs de valeurs et de significations
théologiques, philosophiques - d’ailleurs tout comme le texte poétique de notre
chanson - dans le syst¢tme de communication de la communauté chrétienne qui
connait la valeur et le sens de chaque élément de cette sorte. La demeure de culte,
dans sa matérialité, offre le support physique qui est le porteur de significations. La
premicre église, demeure de culte, a été la maison de Marie, la mére de Jean-
Marcu, ou a eu lieu la « Céne » (Mircea, 1984; Braniste, 1993: 280-409).

La présence féminine, invoquée toujours en relation avec le sacrifice dans notre
ballade, est la porteuse de certaines connotations spéciales; par elle on fait la
liaison entre l’acte de la restructuration, par construction, de ’espace devenu
sauvage, représent¢ par ce « mur délaissé/et non achevé», et celui de son
investissement avec sacralité, par 1’édification de I’église et non pas d’un batiment
laique. La femme est le médiateur, tout comme Marie, la mére de Jésus, a 1’égard
de I’église; elle est nommée méme la « mére de 1’église ». En posant la pierre de
fondation, a I’endroit ou est murée dans le mur la femme du maitre, on commence,
au fond, I’édification de 1’église, le mouvement chaotique cesse, la construction
acquiert de la stabilité. Maintenant il est possible de rassembler les membres de
I’église dans ce «corps» qui réunit tous les fideles. En ce qui concerne sa
structure, 1’église est comparée au corps humain formé de plusieurs « membres »,
étant nommeée « le corps de Christ». En Christ, il n’y a pas de différences entre ces
« membres », ni entre races, classes sociales ou sexes (Manolache, 1994: 79).

La présence de ’église sacrifiée du maitre aux fondements de la construction
nous détermine a citer quelques remarques sur le role de la femme dans la
rédemption, en rappelant le fait qu’aprés I’établissement du Saint-Esprit, la nature
de Marie devient « un état supérieur nouveau, une nature divine, nature humaine
dans laquelle le péché est mort...La nature humaine que Christ a prise de Marie est

26

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



une nature dans laquelle la masculinité a été substituée par le Saint Esprit [.....] sa
nature humaine provenant de toute autre chose que la masculinité. Il n’a pas de
pére terrestre|...... ]. Le seul parent terrestre de Jésus est la Femme, la Sainte
Vierge, qui lui offre la seule tissu humaine de laquelle Dieu prend son sang afin de
s’incarner, le corps qu’il crucifiera,qu’il ressuscitera et ensuite élevera au ciel, le
corps qu’on nous offre sur les autels de Son Eglise. Seul par la femme « la matrice
humaine est capable d’étre dans la plus étroite union avec Dieu. [.....] La femme
chrétienne n’est plus la « fille d’Eve », mais la fille de Marie » [.....]. Marie est
«celle par laquelle le Logos reconstitue I’adhérence de I’étre humain au divin
[.....]. L’incarnation par I’intermédiaire de Marie est le reflet et I’accomplissement
supréme de I’ontologie de I’amour entre Dieu et I’homme » (Manolache, 1994: 98-
101).

La plupart des analyses des significations du texte partent du drame de la
femme sacrifiée, mentie, affirment quelques-uns, en s’occupant presque d’une
manicre collatérale du héros qui a donné le nom a la ballade, Manole (Miclaus,
Manea etc.). Il serait intéressant de chercher, tant que les sources écrites le
permettent, le statut des constructeurs d’églises dont le héros de la ballade faisait
partie — ingénieurs, architectes — qui détenaient aussi les secrets des techniques de
la construction des grandes cathédrales, des initiés, comme on pourrait les nommer
dans le langage ethnologique moderne. En consultant les documents roumains
médiévaux, information assez limitée d’ailleurs, nous avons constaté qu’on n’a
gardé dans la mémoire collective que trés rarement le nom des constructeurs, plus
fréquemment le nom des peintres et toujours le nom des fondateurs. Ce sont eux
qui, d’habitude, choisissent ou font don de I’endroit ou 1’église sera construite et
toujours eux lui offre la dot. Cependant le texte de notre ballade, sans ignorer la
personnalité du prince fondateur, place au centre de 1’action le technicien qui
construit. L autorité et le pouvoir de décision que détient le grand maitre sont
clairement mis en évidence dans le texte poétique ; c’est lui et non pas le prince qui
décide ou sera édifiée 1’église: « Mon prince, Negru-Voda,/Ici je choisis/Un
emplacement/Pour un monastére ». C’est Manole qui reconnait I’endroit indiqué
par un porcher: « Oui, prince, j’ai vu/Par ou j’ai passé/Un mur délaissé/Et non
achevé » (Teodorescu, 1885: 520). La présence de ce personnage secondaire,
apparemment insignifiant, nécessiterait une discussion spéciale. Nous nous
limittons seulement a attirer 1’attention sur la liaison existant entre la qualité de
I’endroit d’étre devenu sauvage et dévasté et la présence du troupeau de cochons,
animaux de sacrifice dans le rituel de Noél ; dans le Nouveau Testament on raconte
I’épisode de la guérison d’une personne possédée par les démons: ceux-ci sont
envoyés par Jésus dans le troueau de cochons qui se jette dans la mer, sauvant ainsi
I’ame malheureuse de cet homme, mais sacrifiant, cette fois également, cet animal
« singulier » comme 1’a dénommé la chercheuse francaise Claudia Vassa Fabre,
qui lui a dédié un livre (La béte singuliere, Paris, 1994). Si nous faisons la liaison
entre le texte de la ballade et la hagiographie du saint Mamant, nous pouvons
affirmer que ce que le prince et les maitres magons cherchaient c¢’était un endroit

27

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



ou la foi avait été¢ perdue et I’espace était dépouvu de sacralité et de sa fonction
religieuse; ceux qui 1’ont redécouvert ont assumé la tiche de le ramener a la forme
agréée par Dieu, de le restructurer, de rebatir I’église, de refaire 1’unité que nous
avons déja mentionnée.

Manole est le constructeur qui se sacrifie, tout comme Jésus, pour 1’édification.
Les autres travailleront sous sa direction. C’est pourquoi il est le plus propre du
point de vue spirituel; c’est lui qui recoit le message secret de la divinité et c’est
toujours lui qui déchiffre la signification de ce message. En réalité, il ne s’agit pas
uniquement du sacrifice de la femme du maitre; le maitre méme est sacrifié juste au
moment ou la femme arrive a I’endroit ou ’on béatit le mur. D’apres la loi
chrétienne, lui et sa femme formaient un seul corps. Acceptant le sacrifice de sa
femme, il accepte son propre sacrifice. Grand maitre, sacerdoce en fait, il détient le
mystere par lequel I’endroit désorganisé, plein de péchés, déritualisé peut acquérir
de nouveau les qualités sacrées. Pareil a Jésus, Manole a la qualité de prétre, celui
qui sacrifie et qui est sacrifié pour remettre les péchés des autres: ceux qui ont fait
que cet endroit soit dévasté, ceux qui se sont parjurés et ont trahi, ceux qui se sont
avéres étre plus pres de la matiere que de la spiritualité. 1l est, en fait, « le chef » de
tous. Il a ses doutes et ses moments de faiblesse, comme tout homme, quand il prie
Dieu que sa femme soit empéchée, par un miracle, d’arriver au lieu de
I’immolation, tout comme Jésus a prié Dieu d’éloigner, s’il était possible, I’épreuve
douloureuse de la mort. Les variantes roumaines de la ballade présentent Manole
crucifié la-haut, au clocher de 1’église qu’il avait édifiée au prix de son propre
sacrifice: « Il cloue ensuite/Le bardeau a six arétes./Les clous sont en fer,/Les clous
sont en acier/Et 1a ou il plante les clous/Le sang jaillit./Il ne s’en soucie pas,/Car
c’est la volonté de Dieu./Cloué ainsi, il s’envole/En battant les ailes [....... ] Tout a
coup il tombe/Dans la vallée de la riviere d’Arges,/Dans cette belle contrée,/Pres
du monastere ;/La ou il tombe/ll se change en croix/Pour que les passants se
souviennent de lui» (Teodorescu, 1885: 529). Manole est un crucifié et,
implicitement, un sacrifié. L’image de la croix en laquelle il s’est métamophosé le
rapproche davantage de Jésus pour qui I’outil de torture est devenu 1’autel de
sacrifice en vue d’expier les fautes des mortels. Mouillée de son sang, la croix
acquiert une grande sainteté. Dés qu’il est crucifi¢, la croix et Lui deviennent un
tout. De la méme maniére, Manole devient un tout avec la croix de sa
métamorphose. La croix devient le moyen de rachat et de réconciliation de
I’homme avec Dieu. Le ciel et la terre font la paix. D’ailleurs son nom, Manole,
vient du nom Emanuel, qui signifie « Dieu est avec nous ». L’image de Manole
crucifié, ensanglanté et ensuite pétrifi¢ a la valeur d’un acte de consécration de la
construction en tant que demeure de culte et de 1’endroit marqué de la croix qui
doit le sacrer.

Le voivode fondateur est, aux cotés des « compagnons et des magons », le plus
« humain » des personnages de la ballade. Bien que la qualité de prince I’autorise a
étre « I’oint du Seigneur » et supérieur a tous les gens, il occupe une position
inférieure a 1’égard de Manole sur 1’axe qui unit I’homme avec Dieu. Maitre

28

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



terrestre et autorité administrative, il a « droit de vie et de mort » sur ses sujets,
droit qu’il exerce avec orgueil et faiblesse humaine. Pareil a I’empereur Julien
I’Apostat, il semble édifier I’église par « vanité » personnelle; il veut que la
construction soit unique: « Un beau monastére/Sans pareil au monde ». Negru
Voda semble avoir oubli¢ ce que c’est réellement 1’église, une demeure dédiée a
Dieu et unissant tous les fidéles dans un seul corps. Mais puisque Manole s’est
sacrifi¢ avec tous les constructeurs (tels les apdtres et toujours comme eux
prouvant certaines faiblesses humaines), et non pas avec les familles de ceux-ci, le
péché de la vanité que le voivode commet ne porte encore des préjudices a la
solidité de la demeure de culte, et I’église ne s’écroule plus. Il est intéressant de
retrouver la lecon sur le danger de la vanité dans I’ouvrage que C. Noica a nommé
« le premier grand livre de la culture roumaine », Invagdaturile lui Neagoe Basarab
catre fiul sau Teodosie (Les conseils de Neagoe Basarab a son fils Teodosie).
Ensuite, ’auteur des Conseils consacre un chapitre spécial « au grand empereur
Constantin, ou il mentionne avec respect et admiration ses grands actes:
I’édification des demeures de cultes et la vénération du bois de la croix et des gros
clous avec lesquels Jésus avait été cloué.

Negru Voda n’a pas pu se détacher de sa qualité de dirigeant de « ce monde » et
n’a pas compris que 1’église n’est pas construite pour sa gloire mais pour Dieu et
les gens. Quand Manole affirme qu’en édifiant ce beau monastére il a appris
beaucoup de choses qui lui seront utiles pour construire « D’autres
monastéres,/Plus grands et plus beaux », il ne fait qu’offrir sa maitrise, comme un
présent, au maitre supréme, au créateur.

En essayant de déchiffrer les méandres de ce type d’analyse, j’ai commencé a
me demander si cette ballade n’a pas été, au début, liée & un possible conflit
interconfessionnel, consommé jadis dans la zone d’Arges, ou a une dispute
théologique de la catégorie de celles qui avaient troublé la paix des fidéles pendant
le Moyen Age. Nous sommes convaincus qu’avec un petit effort on pourrait méme
trouver des sources documentaires sur lesquelles nous pourrions appuyer notre
démonstration. Un point de départ serait la présence des chevaliers johannites pas
loin de cet endroit, ainsi que 1’existence de quelques ruines; les ethnologues ont
moins réfléchi au réle joué par ces établissements.

Dans ce texte poétique, la femme, dans 1’hypostase pléni¢re d’épouse et meére,
nous fait mettre sur le tapis, bri¢vement, I'un des thémes sensibles du point de vue
théologique, avec des implications tout a fait spéciales dans la problématique de la
société contemporaine: quel est le role de la femme dans le processus de la
rédemption, le role de la femme dans la famille et la société.

La femme de Manole, partie de son « corps » spirituel, est copartageante dans le
rachat, elle a un réle fondamental dans la rémission des péchés parce que c’est elle
qui est murée aux fondements, étant une préfiguration de Marie qui avait accepté
de donner naissance & Dieu et qui avait été présente a la Pentecote, aux cotés des
apotres, pour fonder I’église. D’ailleurs, on peut observer que 1’endroit auquel est
liée D’histoire chantée que nous commentons, Curtea de Arges, détient une

29

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



concentration remarquable de fonctions a implications liées au sacré, le long de
toute I’histoire de la Valachie, et c’est toujours a cet endroit qu’on relie quelques
présences féminines d’exception pour les chrétiens orthodoxes: Marie, la Sainte
Vierge, a ’assomption de laquelle est liée la féte patronale du monastére fondé par
Neagoe Basarab, si¢ge épiscopal entre 1793 — 1949 et aprés 1990 ; la sainte
Filofteia dont les reliques semblent étre apportées depuis longtemps dans la localité
devenue lieu de pelerinage pour des centaines de miliers de fidéles; I’épouse de
Neagoe Basarab, la princesse régnante Despina Milita qui, dit la tradition, aurait
vendu ses bijoux pour terminer la construction de 1’église et, enfin, I’histoire de la
femme de Manole, qui s’est sacrifiée pour consolider I’église, présence qui est
restée continuellement parmi les gens par la fontaine (ou la source) en laquelle elle
s’est métamorphosée. L’espace ne permet pas de présenter d’autres symboles et
emblémes identifiés dans le texte poétique, mais nous faisons quand méme un
rapprochement entre cette source d’eau et la Source de la Guérison qui, dans
I’iconographie, apparait comme une eau jaillissant par les quatre orifices du
vaisseau d’ou se Iéve I’image de Marie porteuse de Dieu.

Nous avons affirmé que Manole se sacrifie soi-méme par 1’épouse et par son
propre corps ; il se sacrifie aussi par son fils. L’enfant orphelin du maitre est lui
aussi un sacrifié. Manole confie son nouveau-né aux forces atmosphériques: « Si
les fées le voient,/Elles se pencheront/ Et toutes lui donneront a téter ;/ S’il neige,/
La neige tombant 1’oindra ;/ S’il pleut,/ La pluie le baignera ;/ Si le vent souftle,/ Il
le bercera/ Et le doux bercement/ L’accompagnera jusqu’a ce qu’il grandisse »
(Teodorescu). Ce texte, fréquemment cité dans les analyses, nous présente une
mort symbolique: 1’intégration du nouveau-né dans la création, son adoption par les
énergies atmosphériques représentent le sacrifice a I’échelle cosmique et une autre
hypostase de la consécration de la demeure de culte. C’est le dernier sacrifice que
fait Manole pour donner de la stabilité a I’église édifiée pour Dieu et les hommes.

Certes, cette analyse est réalisée dans une perspective moins familére aux
ethnologues et nous sommes slirs qu’elle sera considérée avec circonspection.
Nous ne voulons pas opposer notre vision aux autres analyses, que nous inclurions,
avec tout leur chargement de significations, dans une construction a plusieurs
facettes et possibilités d’approche. Mais nous sommes convaincus que cette
chanson ne se référe pas, en premier lieu, au sacrifice pour 1’édification ou pour la
création d’une ceuvre d’art ; elle est tout d’abord 1’une des plus belles chansons qui
raconte sur 1’édification de 1’église de Christ.

Bibliographie

Amzulescu, Al 1., 1983, Balada familiala. Tipologie si corpus de texte poetice, Bucuresti,
(Colectia Nationala de Folclor)

Braniste, preot prof. dr. Ene, 1993, Liturgica generald cu notiuni de artd bisericeasca,
arhitectura si pictura crestina, Bucuresti

Bratulescu, Monica, 1981, Colinda romdneasca, Bucuresti

30

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)



Brill, Tony, 2005-2006, Tipologia legendei populare romdnesti. 1. Legenda etiologica.
Prefatd de Sabina Ispas. Editie ingrijitd si studiu introductiv de 1. Oprisan, Bucuresti,
2005; 2. Legenda mitologica. Legenda religioasa. Legenda istorica, Bucuresti, 2006

Budis, Monica, 1999, Microcosmosul gospoddresc. Practici magice si religioase de aparare,
Bucuresti

Eliade, Mircea, 1943, Comentarii la legenda Mesterului Manole, Bucuresti

Invataturile lui Neagoe Basarab catre fiul siu Theodosie, editie facsimilati dupa unicul
manuscris pastrat; transcriere; traducere in limba romana si studiu introductiv de prof.
dr. G. Mihdila, membru corespondent al Academiei Romane; prefatd de Dan
Zamfirescu, Bucuresti

Manolache, Anca, 1994, Problematica feminina in Biserica lui Hristos. Un capitol de
antropologie crestinad, Timigoara

Mircea, pr. dr. loan, 1984, Dictionar al Noului Testament. A-Z, Bucuresti

Rohrich, Lutz, 1985, The quest of meaning in folk narrative research. What does meaning
mean and what is the meaning of mean?, in Papers IV. The 8th Congres of ISFNR,
Bergen

Talos, Ion, 1973, Mesterul Manole. Contributie la studiul unei teme de folclor european,
Bucuresti

Teodorescu, G. Dem., 1885, Poesii populare romdne. Culegere de..., Bucuresci

31

BDD-A205 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:41 UTC)


http://www.tcpdf.org

