Letters Section * No.1(8)/2010

MYTHOLOGIE POLITIQUE DU MOYEN-AGE: LE
POUVOIR ROYAL EST D’ESSENCE DIVINE

Cristina GELAN
Elena PREDESCU
Université ,, Andrei Saguna’ - Constanta
crisdali@yahoo.com

Résumé

Au Moyen Age les rois étaient considérés d’origine divine et on croyait qu’ils
détiennent un certain pouvoir méme sur la nature. La foi dans la nature divine des rois
était assez forte, parce que, généralement, les masses devait vraiment croire dans la force
miraculeuse de [’activité royale. L’apparition et [’affirmation du christianisme ont
constitué la fin officielle de la considération des rois en tant que personnages divins. Mais
le caractére sacre de la royauté était exprimé par le pouvoir guerisseur des rois, qui étaient
considérés investis de sacralité. L’ Ancien Testament, outre le fait qu’il avait été une source
riche de symboles, avait fourni le modéle d’une institutions trés concrete. Le couronnement
des rois par I'onction, utilisé dans les anciennes civilisations syriennes et cananéennes,
deviendra étrangement familier aux chrétiens des VII°® et VIII® siécles, par la lecture de la
Bible.

Les gens du Moyen Age, avaient une représentation matérielle des problemes de la
religion. Le nouveau monde, ouvert par les rites chrétiens, n’amenait pas un abime
insurmontable face au monde existant, car les deux univers s’entremélaient. Les vieilles
idées sont restées dans la conscience populaire, sans toutefois conduire certaines
hypothéses concernant la compréhension du pouvoir souverain. De cette fagon on peut
expliquer que dans les sociétés ou la religion interdisait aux rois de conférer de l'influence
sur les phénoménes cosmiques qui animent la vie des nations, s’est développé le rite du
toucher. Dans la genése du toucher royal il y a un climat politique qui s affirme deés le
départ. En tant que politique des rois envers 1’église, mais aussi des rois frangais et anglais
dans leurs propres royaumes, et aussi de 'un envers l'autre, la conquéte d’un pouvoir
miraculeux accompagne [’affirmation de la puissance monarchique, face aux grands
seigneurs, aux barons, en France aussi bien qu’en Angleterre.

Mots-clés: le miracle royal, sacerdos, [’onction, [’huile sainte, thaumaturgie, le
toucher royal, roi-sorcier

1. Le pouvoir politique et le miracle royal

La période du Moyen Age, qui s’étend depuis la fin du V° siécle, quand

s’écroule I’Empire Roman de I’Occident, jusqu’au XIV® siecle, quand apparaissent

71

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



The Annals of ,,Valahia” University of Targoviste

les premicres formes d’état moderne, est marquée par 1’expansion extraordinaire de
la religion chrétienne. Sur le plan des idées (idéique), on remarque un mélange
d’¢éléments conceptuels issus de la sagesse chrétienne mais avec des réminiscences
de pensée platonique et aristotélique.

En ce qui concerne le plan du politique, on remarque que celui-ci perd
progressivement son autonomie et arrive a se définir seulement par rapport a la
religion. Ainsi, on saisit, sur le plan du politique, une immixtion non naturelle du
pouvoir divin dans les régles selon lesquelles sont administrés les états, mélange
tendancieux et presque toujours sans cohérence de loi divine et loi humaine,
expression des forces sociales profondes et obscures.

Dans ce sens, Johan Huizinga notait dans son ouvrage Amurgul Evului
Mediu: “On peut dire que le symbolisme a été 1’exhalation vivante de la pensée
médiévale. La coutume de voir toutes les choses dans leur relation symbolique et
dans leur rapport avec 1’éternité a maintenu, dans le plan des idées, un éclat en
couleurs ternes et une variété aux vagues limites. Quand la fonction symbolisante,
soit qu’elle manque, soit qu’elle devienne purement mécanique, alors le grandiose
édifice des dépendances voulues par Dieux devient une nécropole” (1).

Le terme le plus approprié pour désigner la conception du pouvoir
politique supréme, au Moyen Age, était le miracle royal. Les rois étaient
considérés d’origine divine et on croyait qu’ils détiennent un certain pouvoir méme
sur la nature. La foi dans la nature divine des rois était assez forte, parce que,
généralement, les masses devait vraiment croire dans la force miraculeuse de
I’activité royale. Le mot sacerdos, appliqué & un souverain laique, nous rappelle
certaines formes d’adulation officielle, dont les traces se retrouvent, au V¢ siécle, a
Byzance, et a laquelle méme [’office pontifical faisait recours en s’adressant a
I’Empereur. A Byzance, les rois sont appelés dieux, et le dans Nouvel Empire,

apres Constantin, on a de nouveau parlé sur les Saints Empereurs, Auguste le tres

72

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



Letters Section * No.1(8)/2010

Saint, le sacré palais. A Rome, les formules de piété étaient devenues presque des
formules de politesse.

Selon les concepts rencontrés chez plusieurs peuples (pris, parait-il, de la
société chinoise, ou elles ont été développées d’une maniére spéciale), les rois
étaient tenus responsables de l’ordre des choses “I’idée du miracle royal était
assimilable a toute une conception sur I’univers” (2).

Par exemple, sur le Roi de Norvége, Halfdan le Noir, on disait que, de tous
les rois, ses récoltes étaient les plus riches. Ainsi, quand il mourut, son corps a été
découpé en quatre morceaux et chague morceau a été enterré sous un gorgan
(monticule) dans chacune des lquatre grands districts du pays, dans 1’espoir
d’obtenir de bonnes récoltes a 1’avenir.

Au XII -éme siécle, les Danois croyaient que, Si un prince aux pouvoirs
exceptionnels atteint les enfants malades, ceux-ci  deviendront de belles
progénitures ; de méme, si le prince se promene dans les champs, il y aura une
riche moisson. L’historien Danois Saxo Grammaticus envisage, dans un article
publié en 1886, une histoire par rapport au roi Valdemar | du Danemark, qui,
pendant la traversée de I’ Allemagne pour aller a la Diéte de Dole, les paysans 1’ont
prié de toucher leurs emblavages, et les meres de caresser leurs enfants, dans
I’espoir d’obtenir une belle moisson et de beaux enfants parce qu’on croyait que la
main du prince était sacrée.

Lorsque la récolte était compromise en raison de déchainement de la
nature, le roi était renversé. Selon le témoignage de I’historien Ammien Marcellin,
ce fut le sort des rois de Bourgogne, et cette coutume peut étre de méme rencontrée
dans les traditions de I’ancien Egypte, la patrie classique de la royauté sacrée. Le
méme usage existait en I’ancienne Suéde paiennes, ou la responsabilité pour les
mauvaises récoltes n’était pas liée au pouvoir mystérieux de la personne du roi,
mais aux certaines erreurs commises par celui-ci (comme, par exemple, la

négligence dans I’accomplissement des sacrifices)

73

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



The Annals of ,,Valahia” University of Targoviste

Les ouvrages de Sir James Frazer sont pleins d’exemples de magie royale.
Le pouvoir miraculeux attribuée aux rois est généralement congue pour étre utilise
a des fins collectives, destinée a apporter le bien-étre collectif. Ainsi, leur réle est
de faire tomber la pluie ou de fournir des cultures ordinaires, non pas pour soulager
certaines nuisances privées. En ce sens, les répertoires ethnographiques fournissent

des descriptions des rois “amenant la pluie”.

2. Le rituel du couronnement et de I’onction — “le modéle de David et Salomon”

L’apparition et 1’affirmation du christianisme ont constitué la fin officielle
de la considération des rois en tant que personnages divins. Mais les gens du
Moyen Age, avaient une représentation matérielle des problémes de la religion. Le
nouveau monde, ouvert par les rites chrétiens, n’amenait pas un abime
insurmontable face au monde existant, car les deux univers s’entremélaient. Les
vieilles idées sont restées dans la conscience populaire, sans toutefois conduire
certaines hypothéses concernant la compréhension du pouvoir souverain. De cette
fagon on peut expliquer que dans les sociétés ou la religion interdisait aux rois de
conférer de I'influence sur les phénomeénes cosmiques qui animent la vie des
nations, s’est développé le rite du toucher. Ainsi, le caractére sacré de la royauté
était exprimé par le pouvoir guérisseur des rois, qui étaient considérés investis de
sacralite.

Le fait de reconnaitre le pouvoir guérisseur de ceux qui sont investis de
sacralité a imposé 1’idée de roi - sorcier. A cet égard, Montesquieu, dans les
Lettres persanes notait: “Ce roi est un grand sorcier, il exerce son autorit¢ méme
sur I’esprit de ses sujets ... Il va jusqu’a les faire croire qu’il guérit toutes sortes de
maladies rien qu’en les touchant — tant sont grandes la force et la puissance qu’il

exerce sur les esprits” (3).

74

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



Letters Section * No.1(8)/2010

2.1. L’onction - phénomene de la transposition dans le sacre

Officiellement, les souverains de 1’Occident redeviennent de méme sacrés
grace a une nouvelle institution: la confirmation ecclésiastique de la montée au
trone et son rituel fondamental, [’onction. Ce rituel est apparu dans les royaumes
barbares au cours du VII° et VIII® siécles, et ultérieurement, il a été introduit, de
méme, au Byzance. Au temps de Charlemagne ce geste était pris en dérision:
“Ainsi, on racontait [que] le pape avait enduit I’Empereur Franc, «de la téte aux
pieds»” (4).

Dans les royaumes issus des invasions (allemande, Orientale, romaine),
une atmosphére vénération quasi religieuse était entretenue autour de la royauté. La
Bible a été celle qui a fini par offrir le moyen pour réintégrer la royauté sacre
d’autrefois dans la 1égalité chrétienne. Par exemple, au chapitre XIV de la Genése
on dit qu’ Abraham avait regu le pain et le vin des mains de Melchisedec, qui était a
la fois roi de Salem et sacrificateur du tout-puissant Dieu. Les premiers
commentateurs ont donné a cette histoire un sens symbolique, considérant que
Melchisedec avait été une des images du Christ, motif pour lequel il est représenté
dans de nombreuses cathédrales.

Conformément aux apologistes de la royauté, le roi-prétre situait dans un
passé prestigieux 1’idéal de ceux qui reconnaissaient aux rois un caractére
surhumain. Au cours de la grande controverse entre le Sacerdoce et ’Empire du X°
et XI1° siécles, Melchisedec, surnommé le Saint - Melchisedec, était a la mode: “
notre Melchisedec [qui est appelée] a juste titre roi et prétre, laique [parce qu’il] a
perfectionné I’ceuvre de la religion” (5).

L’Ancien Testament, outre le fait qu’il avait été une source riche de
symboles, avait fourni le modele d’une institutions trés concréte. Dans 1’ancien
monde Orientale, les rois passaient pour des personnages sacrés. Leur caractére

surnaturel était marqué, chez beaucoup de peuples, par une cérémonie ou les rois

75

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



The Annals of ,,Valahia” University of Targoviste

étaient oints dans certaines parties du corps avec de I’huile sainte. Les tablettes de
Tell-el-Amarna ont gardé une lettre qu’un dynaste de Syrie, Addou-Nirari, avait
adressée, vers 1500 avant J.-C., au pharaon Amenofis IV, pour lui rappeler le jour
ou “Manahbiria, le roi de I’Egypte, son grand-pere, avait couronné roi Taku, mon
grand-pere, a Nouhassche et il lui versa de 1’huile sur la téte” (6).

Le couronnement des rois par 1’onction, utilis¢ dans les anciennes
civilisations syriennes et cananéennes, deviendra étrangement familier aux
chrétiens des VII® et VIII® siécles, par la lecture de la Bible. Les Israéliens
réalisaient de telles pratiques qui constituaient un procédé normal de transposer un
humain ou un objet de la catégorie du profane dans celle du sacré. Cette pratique a
joué un role important dans le nouveau rite de culte, particuliérement en Occident,
notamment dans les pays du rite gallican: I’Espagne, la Gaule, la Grande-Bretagne,
I’Italie du Nord. Elle servait, en particulier, a la confirmation des catéchumenes, a
I’ordination des prétres et des év€ques. L’idée de reprendre intégralement les
anciennes habitudes d’Israél, de passer de I’onction catéchuméne ou sacerdotale a
I’onction royale ainsi que 1’exemple de David et Salomon permettaient de
redonner, d’une maniére chrétienne, aux rois leur caractére sacre.

La premiére cérémonie d’onction a été faite dans le royaume wisigoth en
Espagne, ou, aprés la disparition de I’arianisme, 1’église rejoint la dynastie. La
cérémonie d’onction était accompagnée par 1’utilisation de la couronne, comme

I’embléme supréme du pouvoir politique.
2. 2. La couronne comme embléme du pouvoir politique supréme
La généralisation de I’utilisation de la couronne, en tant qu’embléme du
pouvoir politique supréme, a été facilitée, tout comme celle de 1’onction, par les

précédents bibliques: non pas que la Bible aurait fourni un modéle d’un

couronnement solennel, comme dans le cas de I’huile sainte, mais parce que

76

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



Letters Section * No.1(8)/2010

I’Ancien Testament mentionne, a plusieurs reprises, la couronne marque ou
symbole de la royauté. Une fois que la couronne proprement dite a été introduite en
Occident, on a congu I’idée de lui donner un sens mystique, en la comparant avec
“la couronne de gloire” attribuée concrétement ou métaphoriquement, par les
Livres Saints “des ¢lus”.

Le jour de I’onction était invoquée, comme précurseurs des souverains,
non seulement I’image des rois israélites, mais aussi celle des prétres et des
prophétes, ainsi que la grande ombre d’Aaron, le fondateur du sacerdoce hébreu.
La nouvelle dynastie, descendance authentiqguement sainte, aura gagner la
confirmation par un acte bien précis, justifiée par la Bible et pleinement chrétienne.
En Gaule, par exemple, les théologiens étaient préts a accepter le renouveau de la
pratique d’un cérémonial hébreu, parce qu’a cette époque-la, [’Ancien Testament
avait une grande renommeée - la loi de Moise entraient dans la discipline
ecclésiastique.

Le fait de comparer les rois avec David et Salomon représent le lien
commun de tous les rites de couronnement et de 1’onction. Les Papes utilisaient
fréqguemment cette comparaison dans leur correspondance avec les souverains

francs. Par exemple, Charlemagne portait, pour ses proches, le surnom de David.

3. Onction et thaumaturgie dans la Dynastie Franque

Dans le cas de la Dynastie Frangue, la Iégende a fait, avec un certain
retard, de la cérémonie célébrée a Reims par Saint Rémi, la premiére onction
royale (il semble que, en réalité, la cérémonie n’avait ét€ qu’un simple baptéme).
Charlemagne a regu la couronne du Pape, en imitant les empereurs de I’Est, qui la
recevaient du patriarche de Constantinople. Au25 Décembre 800, dans la basilique
de Saint-Pierre, le pape Léon III avait mis sur la téte de Charlemagne “une

couronne”, en le proclamant roi. Cette “couronne” était représentée par un cercle

77

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



The Annals of ,,Valahia” University of Targoviste

en or, semblable a celui qui remplagait, autour du front des souverains byzantins,
depuis plusieurs siécles, le diademe (un bandeau en étoffe orné de perles et de
pierres précieuses, porté auparavant par Constantin et ses descendants directs). La
couronne et le diadéme, empruntés des empereurs des monarchies de I’Est — en ce
qui concerne le diademe, probablement de la tiare monarchique perse — avaient, a
I’origine, une vertu religieuse, et aux yeux d’un chrétien, al’époque de
Charlemagne, la couronne avait un caractére sacre parce qu’elle avait été regue de
la part du patriarche.

Pour la premiére fois, en 816, a Reims, le fils de Charlemagne, Louis le
Pieux, a regu le titre d’Empereur, de la part du Pape Etienne 1V, en acceptant la
couronne et I’onction a I’huile sainte. A partir de 14, les deux gestes sont devenus
presque inséparables, symbolisant la sainteté du nouveau souverain. Ceci avait été
accompli apres 751, lorsque Pépin a décidé de jeter dans le monastére les derniers
descendants de la dynastie de Clovis, en s’appropriation le pouvoir, et les honneurs
royaux. Dans cette situation, il a senti le besoin de justifier ['usurpation par le
prestige religieux. Sans doute, les anciens rois n’avaient jamais cessé de passer
dans les yeux des fideles, comme des personnages bien supérieurs aux autres,
appartenant au peuple ; mais le nimbe mystique qui les enveloppait était due a
I’autorité exercée sur la conscience collective par certaines réminiscences obscures
datant de 1’époque paienne.

Pépin fut le premier roi de France qui a regu ’onction de la main des
prétres, selon le modéle hébreu (“il est évident que, par 1’onction, la Divine
Providence nous a élevé au trone” — ,,divina nobis providentia in solium regni
unxisse manifestum est”, il dit, 7) et ses descendants n’ont pas manqué de suivre
I’exemple.

Robert le Pieux, le deuxieme représentant de la nouvelle dynastie - celle
d’ascendance Capétien, c’est le premier souverain frangais duquel on disait qu’il

guérissait les maladies. Celui-ci avait une grande réputation personnelle de piété,

78

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



Letters Section * No.1(8)/2010

étant surnommé le miracle capétien. Le caractére de sainteté attribué au roi dans sa
qualité d’homme, ajouté a la sainteté inhérente a la dignité royale ont conduit ses
sujets a lui conférer des vertus de thaumaturge.

Ce qui fait que le roi de France soit un roi chrétien, ce qui le place au-
dessus des autres rois de la chrétienté c’est le fait que I’huile avec lequel il est oint
au couronnement est considéré d’origine surnaturelle. Ainsi, on considérait que
I’huile provenait de la Sainte Ampoule (le récipient flacon dans lequel on
conservait I'huile pour I’onction des rois), apportée par une colombe (Saint-Esprit
ou son messager) pour le baptéme de Clovis par saint Rémi. Par conséquent, le roi

de France était le seul divinement oint avec de 1’huile, parvenu du ciel.

4. Onction, canonisation et thaumaturge dans I’espace Anglo-saxonne

Toujours vers la fin du VIII° siécle, le méme rite a été introduit, de méme,
en Angleterre, en se généralisant ensuite dans la quasi-totalit¢ de 1’Europe
occidentale. En 787, au Conseil de Chelsea, ou il y avait eu la premiere onction
connue en Angleterre, on rappelait le commandement: ,,Nolite tangere Christum
meum; Ne touchez pas Christ, mon oint!” (8). A travers ce commandement, les
ennemis de la royauté semblaient étre transformés en sacriléges. Huile sainte
soulevait les souverains au-dessus la foule, et ils partagent ce privilége avec les
prétres et les évéques.

Le plus ancien ordo anglo-saxon, considérer étre celui du pseudo-Egbert,
date apparemment du neuviéme siecle. Cet ordo montre les évéques remettant au
roi une galeum qui doit étre une couronne. Ordo, nommé d’Ethelred, mentionne
expressément la Couronne, ainsi que la description du couronnement du roi Edgar,
en 973.

Beaucoup de personnages appartenant a des maisons royales anglo-

saxonnes, étaient vénérées aprés leur mort comme des saints, et non pas en raison

79

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



The Annals of ,,Valahia” University of Targoviste

des vertus religieuses ou privé, mais parce que les gens s’étaient habitués a
considérer ces familles sacrées. A cet égard, en se référant a Byzance, Louis
Bréhier note: “Un autre fait significatif (concernant la survie du culte impérial)
était la fréquence des canonisations impériales” (9).

En Angleterre aussi, on peut parler au sujet du roi - thaumaturge. Ainsi,
Henry Beauclerc est considéré comme le premier de sa lignée dont nous savons
qu’il touchait les souffrants. Il a commencé son régne en 1100 (Robert, I’initiateur
frangais du rite du toucher, était mort depuis 69 ans) et on considéréait qu’il
possédait des vertus thaumaturges appliquables sans distinction a toutes les
maladies. Plus tard, il s’est spécialisé dans le sens de certaines maladies, a savoir:
les scrofules. 1l semble que ces maladies étaient les plus adaptées pour un miracle,
car elles donnait facilement I’illusion de la guérison.

Au XIV® siécle, la monarchie anglaise revendique le privilége de I’onction
divine du roi avec I’huile parvenu du ciel. Ainsi, en 1318, un dominicain anglais,
frere de Nicolas Stratton, va dire au Pape Jean XXIII, a Avignon, que le célébre
archevéque Thomas Becket, canonisé trois ans aprés sa mort (1173), pendant son
exil France, avait recu des mains de le Sainte Viéerge un flacon dont le but était
d’en oindre le cinquiéme roi de I’Angleterre aprés Henry II (a savoir qu’en 1318
régnait le roi Edward I1). En conséquence, le roi Edouard Il allait étre le premier

roi oint d’huilé divin premier provenant du ciel.

5. En guise de conclusion

Depuis I’époque de Charles le Chauve en France, et apres le neuviéme
siecle en Angleterre, le roi est vu successivement oint et couronné. Autour des
deux rites fondamentaux, se sont développées rapidement, dans tous les pays, de
grandes cérémonies. Les emblémes royaux léguées au nouveau souverain se sont

trés rapidement multipliées. La solennité supposait toujours un double aspect:

80

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



Letters Section * No.1(8)/2010

d’une part, la remise des signes, y compris la couronne comme objet essentiel, et
d’autre part, I’onction — comme acte sanctificateur par excellence.

Né en France en 1000, et en Angleterre, un siecle plus tard, le rite du
toucher a pu faire son apparition dans des dynasties ou le droit d’ainesse
commencait son affirmation. En France aussi bien qu’en Angleterre, la guérison
des scrofules était un prérogative strictement réservé au souverain (les descendants
d’un roi ne participaient pas du tout au rituel si eux-mémes n’étaient pas encore
rois). Ainsi, la sainteté¢ n’était plus élargie a toute la famille, mais se concentrait a
une seule personne, le souverain et, implicitement, au premier-né, le seul héritier
Iégitime de la couronne, le & avoir le droit de faire des miracles.

Dans la genése du toucher royal il y a un climat politique qui s’affirme
des le départ. En tant que politique des rois envers 1’église, mais aussi des rois
francais et anglais dans leurs propres royaumes, et aussi de 1’un envers I’autre, la
conquéte d’un pouvoir miraculeux accompagne I’affirmation de la puissance
monarchique, face aux grands seigneurs, aux barons, en France aussi bien qu’en
Angleterre.

Le toucher royal devient un instrument, un outil, une puissance dominante,
d’un ordre différent que celui de la hiérarchie féodale. Le miracle royal est un des
signes et des objets d’émulation et de concurrence de la grande rivalité franco-

anglais dans le Moyen Age.

Notes

1. Johan HUIZINGA, Amurgul Evului Mediu, Editura Humanitas, Bucuresti,
2002.

2. Marc BLOCH, Regii taumaturgi. Studiu despre caracterul supranatural
atribuit puterii regale, in special in Franta si Anglia, Editura Polirom, lasi,
1997, p. 267.

3. Charles Louis de Secondat MONTESQUIEU, Lettres persanes, Garnier-

Flammarion, Paris, 1964, |, 24.

Apud Marc BLOCH, op. cit., p. 47.

Apud Marc BLOCH, op. cit., p. 47.

o &

81

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)



The Annals of ,,Valahia” University of Targoviste

©ooN

82

Ibidem, op. cit., p. 48.

Apud Marc BLOCH, op. cit., p. 49.

Apud. Marc BLOCH, op. cit., p. 50.

Louis BREHIER, Pierre BATTIFOL, Les survivances du culte impérial
romain, Paris, 1920, p. 72.

Bibliographie sélective:

BLOCH, Marc, Regii taumaturgi. Studiu despre caracterul supranatural
atribuit  puterii regale, in special in Franta si Anglia, Editura Polirom,
lasi, 1997.

BREHIER, Louis, BATTIFOL, Pierre, Les survivances du culte impérial
romain, Paris, 1920.

BROWN, Peter, Intemeierea crestinismului  occidental.  Triumf si
diversitate: 200 — 1000 d.H., Editura Polirom, Iasi, 2002.

HUIZINGA, Johan, Amurgul Evului Mediu, Editura Humanitas,
Bucuresti, 2002.

LE GOFF, Jacques, Imaginarul medieval: eseuri, Editura Meridiane,
Bucuresti, 1991.

MONTESQUIEU, Charles LOUIS DE SECONDAT, Lettres persanes,
Garnier-Flammarion, Paris, 1964.

QUILLET, Jeannine, Cheile puterii Tn Evul Mediu, Editura Corint,
Bucuresti, 2003.

VAUCHEZ, André, Spiritualitatea Tn Evul Mediu Occidental, Editura
Meridiane, Bucuresti, 1994.

WALTER Philippe, Mythologie chretienne: fetes, rites et mythes du
Moyen Age, Imago, Paris, 2003.

BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

