
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Letters Section  •  No.1(8)/2010 

 

 71 

MYTHOLOGIE POLITIQUE DU MOYEN-AGE: LE 

POUVOIR ROYAL EST D’ESSENCE DIVINE 

 

 

Cristina GELAN 

Elena PREDESCU 

Université „Andrei Şaguna” - Constanţa 

crisdali@yahoo.com 

 

 

Résumé 

 

Au Moyen Age les rois étaient considérés d’origine divine et on croyait qu’ils 

détiennent un certain pouvoir même sur la nature. La foi dans la nature divine des rois 

était assez forte, parce que, généralement, les masses devait vraiment croire dans la force 

miraculeuse de l’activité royale. L’apparition et l’affirmation du christianisme ont 

constitué la fin officielle de la considération des rois en tant que personnages divins. Mais 

le caractère sacré de la royauté était exprimé par le pouvoir guérisseur des rois, qui étaient 

considérés investis de sacralité. L’Ancien Testament, outre le fait qu’il avait été une source 

riche de symboles, avait fourni le modèle d’une institutions très concrète. Le couronnement 

des rois par l’onction, utilisé dans les anciennes civilisations syriennes et cananéennes, 

deviendra étrangement familier aux chrétiens des VII
e
 et VIII

e
 siècles, par la lecture de la 

Bible. 

Les gens du Moyen Age, avaient une représentation matérielle des problèmes de la 

religion. Le nouveau monde, ouvert par les rites chrétiens, n’amenait pas un abîme 

insurmontable face au monde existant, car les deux univers s’entremêlaient. Les vieilles 

idées sont restées dans la conscience populaire, sans toutefois conduire certaines 

hypothèses concernant la compréhension du pouvoir souverain. De cette façon on peut 

expliquer que dans les sociétés où la religion interdisait aux rois de conférer de l’influence 

sur les phénomènes cosmiques qui animent la vie des nations, s’est développé le rite du 

toucher. Dans la genèse du toucher royal  il y a un climat politique qui s’affirme dès le 

départ. En tant que politique des rois envers l’église, mais aussi des rois français et anglais 

dans leurs propres royaumes, et aussi de l’un envers l’autre, la conquête d’un pouvoir 

miraculeux accompagne l’affirmation de la puissance monarchique, face aux grands 

seigneurs, aux barons, en France aussi bien qu’en Angleterre. 

Mots-clés: le miracle royal, sacerdos, l’onction, l’huile sainte, thaumaturgie, le 

toucher royal,  roi-sorcier 

 

1. Le pouvoir politique et le miracle royal 

 

 La période du Moyen Age, qui s’étend depuis la fin du V
e 

siècle, quand 

s’écroule l’Empire Roman de l’Occident, jusqu’au XIV
e
 siècle, quand apparaissent 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

The Annals of „Valahia” University of Târgovişte  

 

 72 

les premières formes d’état moderne, est marquée par l’expansion extraordinaire de 

la religion chrétienne. Sur le plan des idées (idéique), on remarque un mélange 

d’éléments conceptuels issus de la sagesse chrétienne mais avec des réminiscences 

de pensée platonique et aristotélique. 

 En ce qui concerne le plan du politique, on remarque que celui-ci perd 

progressivement son autonomie et arrive à se définir seulement par rapport à la 

religion. Ainsi, on saisit, sur le plan du politique, une immixtion non naturelle du 

pouvoir divin dans les règles selon lesquelles sont administrés les états, mélange 

tendancieux et presque toujours sans cohérence de loi divine et loi humaine, 

expression des forces sociales profondes et obscures.  

 Dans ce sens, Johan Huizinga notait dans son ouvrage Amurgul Evului 

Mediu: “On peut dire que le symbolisme a été l’exhalation vivante de la pensée 

médiévale. La coutume de voir toutes les choses dans leur relation symbolique et 

dans leur rapport avec l’éternité a maintenu, dans le plan des idées, un éclat en 

couleurs ternes et une variété aux vagues limites. Quand la fonction symbolisante, 

soit qu’elle manque, soit qu’elle devienne purement mécanique, alors le grandiose 

édifice des dépendances voulues par Dieux devient une nécropole” (1).
 

Le terme le plus approprié pour désigner la conception du pouvoir 

politique suprême, au Moyen Age, était le miracle royal. Les rois étaient 

considérés d’origine divine et on croyait qu’ils détiennent un certain pouvoir même 

sur la nature. La foi dans la nature divine des rois était assez forte, parce que, 

généralement, les masses devait vraiment croire dans la force miraculeuse de 

l’activité royale. Le mot sacerdos, appliqué à un souverain laïque, nous rappelle 

certaines formes d’adulation officielle, dont les traces se retrouvent, au V
e
 siècle, à 

Byzance, et à laquelle même l’office pontifical faisait recours en s’adressant à 

l’Empereur. A Byzance, les rois sont appelés dieux, et le dans Nouvel Empire, 

après Constantin, on a de nouveau parlé sur les Saints Empereurs, Auguste le très 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Letters Section  •  No.1(8)/2010 

 

 73 

Saint, le sacré palais. A Rome, les formules de piété étaient devenues presque des 

formules de politesse. 

Selon les concepts rencontrés chez plusieurs peuples (pris, parait-il, de la 

société chinoise, où elles ont été développées d’une manière spéciale), les rois 

étaient tenus responsables de l’ordre des choses “l’idée du miracle royal était 

assimilable à toute une conception sur l’univers” (2). 

Par exemple, sur le Roi de Norvège, Halfdan le Noir, on disait que, de tous 

les rois, ses récoltes étaient les plus riches. Ainsi, quand il mourut, son corps a été 

découpé en quatre morceaux et chaque morceau  a été enterré sous un gorgan 

(monticule) dans chacune des lquatre grands districts du pays, dans l’espoir 

d’obtenir de bonnes récoltes à l’avenir. 

Au XII -ème siècle, les Danois croyaient que, si un prince aux pouvoirs 

exceptionnels atteint les enfants malades, ceux-ci  deviendront de belles 

progénitures ; de même, si le prince se promène dans les champs, il y aura une 

riche moisson. L’historien Danois Saxo Grammaticus envisage, dans un article 

publié en 1886, une histoire par rapport au roi Valdemar I du Danemark, qui, 

pendant la traversée de l’Allemagne pour aller à la Diète de Dole, les paysans l’ont 

prié de toucher leurs emblavages, et les mères de caresser leurs enfants, dans 

l’espoir d’obtenir une belle moisson et de beaux enfants parce qu’on croyait que la 

main du prince était sacrée. 

Lorsque la récolte était compromise en raison de déchaînement de la 

nature, le roi était renversé. Selon le témoignage de l’historien Ammien Marcellin, 

ce fut le sort des rois de Bourgogne, et cette coutume peut être de même rencontrée 

dans les traditions de l’ancien Egypte, la patrie classique  de la royauté sacrée. Le 

même usage existait en l’ancienne Suède païennes, où la responsabilité pour les 

mauvaises récoltes n’était pas liée au pouvoir mystérieux de la personne du roi, 

mais aux certaines erreurs commises par celui-ci (comme, par exemple, la 

négligence dans l’accomplissement des sacrifices) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

The Annals of „Valahia” University of Târgovişte  

 

 74 

Les ouvrages de Sir James Frazer sont pleins d’exemples de magie royale. 

Le pouvoir miraculeux attribuée aux rois est généralement conçue pour être utilisé 

à des fins collectives, destinée à apporter le bien-être collectif. Ainsi, leur rôle est 

de faire tomber la pluie ou de fournir des cultures ordinaires, non pas pour soulager 

certaines nuisances privées. En ce sens, les répertoires ethnographiques fournissent 

des descriptions des rois “amenant la pluie”. 

 

2. Le rituel du couronnement et de l’onction – “le modèle de David et Salomon” 

 

L’apparition et l’affirmation du christianisme ont constitué la fin officielle 

de la considération des rois en tant que personnages divins. Mais les gens du 

Moyen Age, avaient une représentation matérielle des problèmes de la religion. Le 

nouveau monde, ouvert par les rites chrétiens, n’amenait pas un abîme 

insurmontable face au monde existant, car les deux univers s’entremêlaient. Les 

vieilles idées sont restées dans la conscience populaire, sans toutefois conduire 

certaines hypothèses concernant la compréhension du pouvoir souverain. De cette 

façon on peut expliquer que dans les sociétés où la religion interdisait aux rois de 

conférer de l’influence sur les phénomènes cosmiques qui animent la vie des 

nations, s’est développé le rite du toucher. Ainsi, le caractère sacré de la royauté 

était exprimé par le pouvoir guérisseur des rois, qui étaient considérés investis de 

sacralité.  

Le fait de reconnaître le pouvoir guérisseur de ceux qui sont investis de 

sacralité a imposé l’idée de roi - sorcier. À cet égard, Montesquieu, dans les 

Lettres persanes notait: “Ce roi est un grand sorcier, il exerce son autorité même 

sur l’esprit de ses sujets … Il va jusqu’à les faire croire qu’il guérit toutes sortes de 

maladies rien qu’en les touchant Ŕ tant sont grandes la force et la puissance qu’il 

exerce sur les esprits” (3). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Letters Section  •  No.1(8)/2010 

 

 75 

  2.1. L’onction - phénomène de la transposition dans le sacre 

 

Officiellement, les souverains de l’Occident redeviennent de même  sacrés 

grâce à une nouvelle institution: la confirmation ecclésiastique de la montée au 

trône et son rituel fondamental, l’onction. Ce rituel est apparu dans les royaumes 

barbares au cours du VII
e 

et VIII
e
 siècles, et ultérieurement, il a été introduit, de 

même, au Byzance. Au temps de Charlemagne ce geste était pris en dérision: 

“Ainsi, on racontait [que] le pape avait enduit l’Empereur Franc, «de la tête aux 

pieds»” (4). 

Dans les royaumes issus des invasions (allemande, Orientale, romaine), 

une atmosphère vénération quasi religieuse était entretenue autour de la royauté. La 

Bible a été celle qui a fini par offrir le moyen pour réintégrer la royauté sacre 

d’autrefois dans la légalité chrétienne. Par exemple, au chapitre XIV de la Genèse 

on dit qu’Abraham avait reçu le pain et le vin des mains de Melchisedec, qui était à 

la fois roi de Salem et sacrificateur du tout-puissant Dieu. Les premiers 

commentateurs ont donné à cette histoire un sens symbolique, considérant que 

Melchisedec avait été une des images du Christ, motif pour lequel il est représenté 

dans de nombreuses cathédrales. 

Conformément aux apologistes de la royauté, le roi-prêtre situait dans un 

passé prestigieux l’idéal de ceux qui reconnaissaient aux rois un caractère 

surhumain. Au cours de la grande controverse entre le Sacerdoce et l’Empire du X
e
 

et XII
e
 siècles, Melchisedec, surnommé le Saint - Melchisedec, était à la mode: “ 

notre Melchisedec [qui est appelée] à juste titre roi et prêtre, laïque [parce qu’il] a 

perfectionné l’œuvre de la religion” (5). 

L’Ancien Testament, outre le fait qu’il avait été une source riche de 

symboles, avait fourni le modèle d’une institutions très concrète. Dans l’ancien 

monde Orientale, les rois passaient pour des personnages sacrés. Leur caractère 

surnaturel était marqué, chez beaucoup de peuples, par une cérémonie où les rois 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

The Annals of „Valahia” University of Târgovişte  

 

 76 

étaient oints dans certaines parties du corps avec de l’huile sainte. Les tablettes de 

Tell-el-Amarna ont gardé une lettre qu’un dynaste de Syrie, Addou-Nirari, avait 

adressée, vers 1500 avant J.-C., au pharaon Amenofis IV, pour lui rappeler le jour 

où “Manahbiria, le roi de l’Egypte, son grand-père, avait couronné roi Taku, mon 

grand-père, à Nouhassche et il lui versa de l’huile sur la tête” (6). 

Le couronnement des rois par l’onction, utilisé dans les anciennes 

civilisations syriennes et cananéennes, deviendra étrangement familier aux 

chrétiens des VII
e
 et VIII

e
 siècles, par la lecture de la Bible. Les Israëliens 

réalisaient de telles pratiques qui constituaient un procédé normal de transposer un 

humain ou un objet de la catégorie du profane dans celle du sacré. Cette pratique a 

joué un rôle important dans le nouveau rite de culte, particulièrement en Occident, 

notamment dans les pays du rite gallican: l’Espagne, la Gaule, la Grande-Bretagne, 

l’Italie du Nord. Elle servait, en particulier, à la confirmation des catéchumènes, à 

l’ordination des prêtres et des évêques. L’idée de reprendre intégralement les 

anciennes habitudes d’Israël, de passer de l’onction catéchumène ou sacerdotale à 

l’onction royale ainsi que l’exemple de David et Salomon permettaient de 

redonner, d’une manière chrétienne, aux rois leur caractère sacre. 

La première cérémonie d’onction a été faite dans le royaume wisigoth en 

Espagne, où, après la disparition de l’arianisme, l’église rejoint la dynastie. La 

cérémonie d’onction était accompagnée par l’utilisation de la couronne, comme 

l’emblème suprême du pouvoir politique. 

 

  2. 2. La couronne comme emblème du pouvoir politique suprême 

  

La généralisation de l’utilisation de la couronne, en tant qu’emblème du 

pouvoir politique suprême, a été facilitée, tout comme celle de l’onction, par les 

précédents bibliques: non pas que la Bible aurait fourni un modèle d’un 

couronnement solennel, comme dans le cas de l’huile sainte, mais parce que 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Letters Section  •  No.1(8)/2010 

 

 77 

l’Ancien Testament mentionne, à plusieurs reprises, la couronne marque ou 

symbole de la royauté. Une fois que la couronne proprement dite a été introduite en 

Occident, on a conçu l’idée de lui donner un sens mystique, en la comparant avec 

“la couronne de gloire” attribuée concrétement ou métaphoriquement, par les 

Livres Saints “des élus”. 

Le jour de l’onction était invoquée, comme précurseurs des souverains, 

non seulement l’image des rois israélites, mais aussi celle des prêtres et des 

prophètes, ainsi que la grande ombre d’Aaron, le fondateur du sacerdoce hébreu. 

La nouvelle dynastie, descendance authentiquement sainte, aura gagner la 

confirmation par un acte bien précis, justifiée par la Bible et pleinement chrétienne. 

En Gaule, par exemple, les théologiens étaient prêts à accepter le renouveau de la 

pratique d’un cérémonial hébreu, parce qu’à cette époque-là, l’Ancien Testament 

avait une grande renommée - la loi de Moïse entraient dans la discipline 

ecclésiastique. 

Le fait de comparer les rois avec David et Salomon représent le lien 

commun de tous les rites de couronnement et de l’onction. Les Papes utilisaient 

fréquemment cette comparaison dans leur correspondance avec les souverains 

francs. Par exemple, Charlemagne portait, pour ses proches, le surnom de David. 

 

3. Onction et thaumaturgie dans la Dynastie Franque 

 

Dans le cas de la Dynastie Franque, la légende a fait, avec un certain 

retard, de la cérémonie célébrée à Reims par Saint Rémi, la première onction 

royale (il semble que, en réalité, la cérémonie n’avait été qu’un simple baptême). 

Charlemagne a reçu la couronne du Pape, en imitant les empereurs de l’Est, qui la  

recevaient du patriarche de Constantinople. Au25 Décembre 800, dans la basilique 

de Saint-Pierre, le pape Léon III avait mis sur la tête de Charlemagne “une 

couronne”, en le proclamant roi. Cette “couronne” était représentée par un cercle 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

The Annals of „Valahia” University of Târgovişte  

 

 78 

en or, semblable à celui qui remplaçait, autour du front des souverains byzantins, 

depuis plusieurs siècles, le diadème (un bandeau en étoffe orné de perles et de 

pierres précieuses, porté auparavant par  Constantin et ses descendants directs). La 

couronne et le diadème, empruntés des empereurs des monarchies de l’Est Ŕ en ce 

qui concerne le diadème, probablement de la tiare monarchique perse Ŕ avaient, à 

l’origine, une vertu religieuse, et aux yeux d’un chrétien, à l’époque de 

Charlemagne, la couronne avait un caractère sacre parce qu’elle avait été reçue de 

la part du patriarche. 

Pour la première fois, en 816, à Reims, le fils de Charlemagne, Louis le 

Pieux, a reçu le titre d’Empereur, de la part du Pape Étienne IV, en acceptant la 

couronne et l’onction à l’huile sainte. A partir de là, les deux gestes sont devenus 

presque inséparables, symbolisant la sainteté du nouveau souverain. Ceci avait été 

accompli après 751, lorsque Pépin a décidé de jeter dans le monastère les derniers 

descendants de la dynastie de Clovis, en s’appropriation le pouvoir, et les honneurs 

royaux. Dans cette situation, il a senti le besoin de justifier l’usurpation par le 

prestige religieux. Sans doute, les anciens rois n’avaient jamais cessé de passer 

dans les yeux des fidèles, comme des personnages bien supérieurs aux autres, 

appartenant au peuple ; mais le nimbe mystique qui les enveloppait était due à 

l’autorité exercée sur la conscience collective par certaines réminiscences obscures 

datant de l’époque païenne. 

Pépin fut le premier roi de France qui a reçu l’onction de la main des 

prêtres, selon le modèle hébreu (“il est évident que, par l’onction, la Divine 

Providence nous a élevé au trône” Ŕ „divina nobis providentia in solium regni 

unxisse manifestum est”, il dit, 7) et ses descendants n’ont pas manqué de suivre 

l’exemple.  

Robert le Pieux, le deuxième représentant de la nouvelle dynastie - celle 

d’ascendance Capétien, c’est le premier souverain français duquel on disait qu’il 

guérissait les maladies. Celui-ci avait une grande réputation personnelle de piété, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Letters Section  •  No.1(8)/2010 

 

 79 

étant surnommé le miracle capétien. Le caractère de sainteté attribué au roi dans sa 

qualité d’homme, ajouté à la sainteté inhérente à la dignité royale ont conduit ses 

sujets à lui conférer des vertus de thaumaturge. 

Ce qui fait que le roi de France soit un roi  chrétien, ce qui le place au-

dessus des autres rois de la chrétienté c’est le fait que l’huile avec lequel il est oint 

au couronnement est considéré d’origine surnaturelle. Ainsi, on considérait que 

l’huile provenait de la Sainte Ampoule (le récipient flacon dans lequel on 

conservait l'huile pour l’onction des rois), apportée par une colombe (Saint-Esprit 

ou son messager) pour le baptême de Clovis par saint Rémi. Par conséquent, le roi 

de France était le seul divinement oint avec de l’huile, parvenu du ciel. 

 

4. Onction, canonisation et thaumaturge dans l’espace Anglo-saxonne  

 

 Toujours vers la fin du VIII
e
 siècle, le même rite a été introduit, de même, 

en Angleterre, en se généralisant ensuite dans la quasi-totalité de l’Europe 

occidentale. En 787, au Conseil de Chelsea, où il y avait eu la première onction 

connue en Angleterre, on rappelait le commandement: „Nolite tangere Christum 

meum;  Ne touchez pas Christ, mon oint!” (8). A travers ce commandement, les 

ennemis de la royauté semblaient être transformés en sacrilèges. Huile sainte 

soulevait les souverains au-dessus la foule, et ils partagent ce privilège avec les 

prêtres et les évêques. 

Le plus ancien ordo anglo-saxon, considérer être celui du pseudo-Egbert, 

date apparemment du neuvième siècle. Cet ordo montre les évêques remettant au 

roi une galeum qui doit être une couronne. Ordo, nommé d’Ethelred, mentionne 

expressément la Couronne, ainsi que la description du couronnement du roi Edgar, 

en 973. 

Beaucoup de personnages appartenant à des maisons royales anglo-

saxonnes, étaient vénérées après leur mort comme des saints, et non pas en raison 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

The Annals of „Valahia” University of Târgovişte  

 

 80 

des vertus religieuses ou privé, mais parce que les gens s’étaient habitués à 

considérer ces familles sacrées. À cet égard, en se référant à Byzance, Louis 

Bréhier note: “Un autre fait significatif (concernant la survie du culte impérial) 

était la  fréquence  des canonisations impériales” (9). 

En Angleterre aussi, on peut parler au sujet du roi - thaumaturge. Ainsi, 

Henry Beauclerc est considéré comme le premier de sa lignée dont nous savons 

qu’il touchait les souffrants. Il a commencé son règne en 1100 (Robert, l’initiateur 

français du rite du toucher, était mort depuis 69 ans) et on considéréait qu’il 

possèdait des vertus thaumaturges appliquables sans distinction à toutes les 

maladies. Plus tard, il s’est spécialisé dans le sens de certaines maladies, à savoir: 

les scrofules. Il semble que ces maladies étaient les plus adaptées pour un miracle, 

car elles donnait facilement l’illusion de la guérison. 

Au XIV
e
 siècle, la monarchie anglaise revendique le privilège de l’onction 

divine du roi avec l’huile parvenu du ciel. Ainsi, en 1318, un dominicain anglais, 

frère de Nicolas Stratton, va dire au Pape Jean XXIII, à Avignon, que le célèbre 

archevêque Thomas Becket, canonisé trois ans après sa mort (1173), pendant son 

exil France, avait reçu des mains de le Sainte Vièrge un flacon dont le but était 

d’en oindre  le cinquième roi de l’Angleterre après Henry II (à savoir qu’en 1318 

régnait le roi Edward II). En conséquence, le roi Edouard II allait être le premier 

roi oint d’huilé divin premier provenant du ciel. 

 

5. En guise de conclusion 

 

Depuis l’époque de Charles le Chauve en France, et après le neuvième 

siècle en Angleterre, le roi est vu successivement oint et couronné. Autour des 

deux rites fondamentaux, se sont développées rapidement, dans tous les pays, de 

grandes cérémonies. Les emblèmes royaux léguées au nouveau souverain se sont 

très rapidement multipliées. La solennité supposait toujours un double aspect: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Letters Section  •  No.1(8)/2010 

 

 81 

d’une part, la remise des signes, y compris la couronne comme objet essentiel, et 

d’autre part, l’onction Ŕ comme acte sanctificateur par excellence. 

Né en France en 1000, et en Angleterre, un siècle plus tard, le rite du 

toucher a pu faire son apparition dans des dynasties où le droit d’aînesse 

commençait son affirmation. En France aussi bien qu’en Angleterre, la guérison 

des scrofules était un prérogative strictement réservé au souverain (les descendants 

d’un roi ne participaient pas du tout au rituel si eux-mêmes n’étaient pas encore 

rois). Ainsi, la sainteté n’était plus élargie à toute la famille, mais se concentrait à 

une seule personne, le souverain et, implicitement, au premier-né, le seul héritier 

légitime de la couronne, le à avoir le droit de faire des miracles. 

Dans la genèse du toucher royal  il y a un climat politique qui s’affirme 

dès le départ. En tant que politique des rois envers l’église, mais aussi des rois 

français et anglais dans leurs propres royaumes, et aussi de l’un envers l’autre, la 

conquête d’un pouvoir miraculeux accompagne l’affirmation de la puissance 

monarchique, face aux grands seigneurs, aux barons, en France aussi bien qu’en 

Angleterre. 

Le toucher royal devient un instrument, un outil, une puissance dominante, 

d’un ordre différent que celui de la hiérarchie féodale. Le miracle royal est un des 

signes et des objets d’émulation et de concurrence de la grande rivalité franco-

anglais dans le Moyen Age. 

 

Notes 

1. Johan HUIZINGA, Amurgul Evului Mediu, Editura Humanitas, Bucureşti, 

2002. 

2. Marc BLOCH, Regii taumaturgi. Studiu despre caracterul supranatural 

atribuit puterii regale, în special în Franţa şi Anglia, Editura Polirom, Iaşi, 

1997, p. 267.  

3. Charles Louis de Secondat MONTESQUIEU, Lettres persanes, Garnier-

Flammarion, Paris, 1964, I, 24. 

4. Apud  Marc BLOCH, op. cit., p. 47. 

5. Apud  Marc BLOCH, op. cit., p. 47. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press



 

 

 

 

 

 

 

 

 

The Annals of „Valahia” University of Târgovişte  

 

 82 

6. Ibidem, op. cit., p. 48. 

7. Apud  Marc BLOCH, op. cit., p. 49. 

8. Apud. Marc BLOCH, op. cit., p. 50. 

9. Louis BRÉHIER, Pierre BATTIFOL, Les survivances du culte impérial 

romain, Paris, 1920, p. 72. 
 

 

Bibliographie sélective: 

 
1. BLOCH, Marc, Regii taumaturgi. Studiu despre caracterul supranatural 

atribuit      puterii regale, în special în Franţa şi Anglia, Editura Polirom, 

Iaşi, 1997. 

2. BRÉHIER, Louis, BATTIFOL, Pierre, Les survivances du culte impérial 

romain,  Paris, 1920. 

3. BROWN, Peter, Întemeierea creştinismului occidental. Triumf şi 

diversitate: 200 – 1000 d.H., Editura Polirom, Iaşi, 2002. 

4. HUIZINGA, Johan, Amurgul Evului Mediu, Editura Humanitas, 

Bucureşti, 2002. 

5. LE GOFF, Jacques, Imaginarul medieval: eseuri, Editura Meridiane, 

Bucureşti, 1991. 

6. MONTESQUIEU, Charles LOUIS DE SECONDAT, Lettres persanes, 

Garnier-Flammarion, Paris, 1964. 

7. QUILLET, Jeannine, Cheile puterii în Evul Mediu, Editura Corint, 

Bucureşti, 2003. 

8. VAUCHEZ, André, Spiritualitatea în Evul Mediu Occidental, Editura 

Meridiane, Bucureşti, 1994. 

9. WALTER Philippe, Mythologie chretienne: fetes, rites et mythes du 

Moyen Age, Imago, Paris, 2003. 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:03 UTC)
BDD-A20443 © 2010 Valahia University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

