
Bulletin of the Transilvania University of Braşov • Vol. 2 (51) - 2009  
Series IV: Philology and Cultural Studies 

L’OPIUM DANS LE CONTEXTE DE 
L’IMAGINAIRE COLONIAL.                     

VOYAGES DANS L’ORIENT ET 
INTOXICATIONS OPIACÉES 

 
Andrada FǍTU-TUTOVEANU1 

 
Abstract: The present study focuses on the representation of opiates in 
colonial French and British travelogues during the 19th century. One of the 
major concepts is that of travel, inherited from the Romantic imagery but 
given new meanings and dimensions. ‘Orientalism’ and exoticism have 
penetrated European culture in direct connection to the idea of travelling 
and otherness and have become a fashion especially during Romantic and 
post-Romantic literature. Colonialism has brought, especially during the 
second half of the 19th century, a new dimension to the Far East attraction. 
Travelling to the colonies has become a more or less common activity, while 
the strangeness of otherness is now touchable and even appropriated. Opium 
has played a major part in both type of travels, but in what we call here 
‘colonial literature’ its part, especially in stereotypical representations of the 
East has become essential. Colonial exoticism ‘dresses up’ a body of 
stereotypes, within which the viewer’s own perspective and culture lead to a 
subjective (‘European’) and often artificial perception of the East. 
  
Key words: Opium, colonies, travel, travelogue, Far-East, 19th century. 

 
 

                                                 
1 PhD, Research Assistant, Transilvania University of Braşov. 

1. Introduction 
 
  Ce qui caractérise la période coloniale, 

c’est que le mystère presque impénétrable 
de l’Orient qui ne pouvait auparavant que 
laisser songeur acquiert maintenant des 
contours précis ; les courses régulières (il 
est vrai, avec des escales à noms 
exotiques) remplacent la traversée 
romantique de la mer, exposée à l’aventure 
et aux intempéries. Néanmoins, cet Orient 
enfin accessible, du moins au niveau 
superficiel, ressenti même comme une 
« bolgie » ou niveau  inférieure de l’empire 
(fût-il français ou britannique) ou comme 
une fourmilière étrange plongée dans les 
fumées des pipes d’opium, un Orient 

fascinant et las à la fois, ne constitue, en 
fin de compte, que l’« Orient » de 
l’Européen, tel que celui-ci le perçoit par le 
biais de ses préjugés et de ses stéréotypes.     

 
2. Voyages en Orient 

 
D’ailleurs, les voyages en Orient 

(devenus même un genre littéraire) se 
multiplient au cours du XIXe siècle sur 
l’arrière-plan d’une ouverture encouragée, 
au niveau le plus pragmatique, par 
l’évolution des moyens de transport et par 
le renforcement des échanges 
commerciaux dans les colonies. En outre, 
« le voyage se démocratise » (Yvorel 39), 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:37 UTC)
BDD-A20248 © 2009 Transilvania University Press



Bulletin of the Transilvania University of Braşov • Vol. 2 (51) - 2009 • Series IV 
 
60

tissant toute une littérature autour de ces 
« journaux de bord ». 

Le voyage devient ainsi,  au niveau 
symbolique, l’équivalent de la libération 
ou, recourant à un cliché romantique, de 
l’évasion d’un monde restrictif pour 
pénétrer dans une zone de 
l’indétermination spatio-temporelle et de 
l’illusion de la liberté absolue : « un espace 
vraiment lointain, à la fois mythique et 
concret » (Copin 84).  

Dans Fumeurs d’opium, Jules Boissière 
écrivait : « Ici, l’horizon libre de toutes 
parts; et, bien au-delà de l’horizon 
silencieux et désert, encore du désert et du 
silence. […]  un espace vague, de terre et 
d’air, où se sont dispersées, diluées, 
anéanties, toutes les rumeurs du monde 
lointain, et cette angoisse confuse qui pèse 
sur l’existence du solitaire quand il connaît 
l’exacte limite de la solitude et du silence » 
(Boissière, qtd. in  Copin 84).  

Ce n’est pas seulement le terme final du 
voyage, la destination, qui est concerné, mais 
aussi le voyage même (comme chez les 
Romantiques) : « la traversée1 constitue elle-
même une entité propre, elle fournit le sujet 
de récits, de romans ou d’essais, et devient 
un thème littéraire » (Copin 83-84).                       
La mer figure un espace de 
l’affranchissement, un « territoire non 
borné, ouvert sur le rêve et l’aventure, (et, 
paradoxe, promis à la mission civilisatrice 
de la colonisation) séduit ceux qui quittent 
l’Europe aux anciens parapets, en quête 
d’une vie nouvelle. » (84). 

 
3. Orient -  Occident 

 
L’engouement du XIXe siècle pour 

l’Orient se développe ainsi sur un arrière-
plan romantique et se maintient dans les 
autres formules (l’exotisme représentant ici 
un vocable essentiel surtout pour ce qui 
touche à la problématique des opiacés). La 
« question de l’Orient » soulève pourtant 
quelques problèmes (terminologiques, 

entre autres) qui exigent un 
éclaircissement, dans le contexte de cette 
préoccupation (devenue mode) pour 
l’espace oriental et, notamment, extrême-
oriental. « La question d’Extrême-Orient 
commence à se poser autour de 1840 et 
prend fin avec la dislocation du système 
colonial. » (Copin 80). Le syntagme a, 
d’ailleurs, son histoire propre, à 
commencer par l’adjectif initial 
« extrême » jusqu’à la naturalisation de 
l’expression ou à son emploi extensif, 
renvoyant à tout l’espace asiatique, 
oriental. Tout en parlant des auteurs 
coloniaux, nous pouvons remarquer qu’en 
1886, par exemple, dans son roman 
L’Opium, Paul Bonnetain emploie le terme 
« l’Extrême-Orient » en majuscules, 
comprenant par là la Chine, le Japon, la 
Corée, les pays du Sud-Est asiatique et la 
partie orientale de la Russie. On va 
retrouver ce terme chez Jules Boissière 
aussi, dans Fumeurs d’opium. On assiste, 
de la sorte, à une « mutation 
toponymique » d’un Orient extrême vers 
un Extrême-Orient, pour des raisons qu’on 
ne saurait bien comprendre (vu qu’on 
insiste sur la différence ou sur l’extrême, il 
nous semble qu’il s’y agit soit de la 
perception d’un plus grand éloignement 
par rapport à un Orient « intégré » grâce au 
colonialisme soit du besoin d’une 
séparation plus nette entre moi et l’Autre). 
De toute façon, il y a des voix qui insistent 
sur le fait qu’il y a plus qu’un seul Orient 
(l’Inde, le Japon, la Chine, la Perse, 
supposant des formes de culture 
extrêmement différentes) et que le nouveau 
terme « complète aujourd’hui la série 
Orient, Proche-Orient, Moyen-Orient, 
même s’il regroupe des cultures qui n’ont 
en commun que d’être loin… de notre 
Occident. » (Copin 81). Ce qui est de plus, 
il y a des avis selon lesquels les mots 
mêmes Orient et Occident seraient 
inappropriés, ce qui rend d’autant plus 
problématique la relation identité 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:37 UTC)
BDD-A20248 © 2009 Transilvania University Press



Fǎtu-Tutoveanu, A. : L’opium dans le contexte de l’imaginaire colonial  61

vs altérité établie entre les deux mondes 
qui se définissent à travers ces deux 
termes.  

« Orient-Occident. Pris au pied de la 
lettre, [ces deux termes] sont absurdes 
depuis que la terre est devenue ronde ; 
l’Inde est officiellement l’Occident (Si-Yu) 
pour la Chine, comme le Japon (Jè-Pen, le 
lever du soleil) est pour elle l’Orient. 
L’Amérique qui est notre Occident est 
l’Orient des Orientaux. Humainement, 
Orient et Occident ne sont pas moins 
absurdes. […] Je me rappelle un fantaisiste 
qui ne reconnaissait au monde que deux 
langues : le français et l’étranger. 
L’inventeur de la formule Orient-Occident 
était de la même famille » (Émile-Paul qtd. 
in  Copin 81). 

Le terme même d’« Orient » recoupe, 
ainsi, – et cela même au XXe siècle – « des 
 significations diverses, qui renvoient à des 
projections et à des clivages différents : ce 
sont ‘les imprécisions de la chimère’ 
(Moura, qtd. in  Copin 81), qui soulignent 
les expansions d’un Orient fabuleux dans 
l’imaginaire occidental » (Copin 81-82). 

De quelque manière que ce conglomérat 
fût perçu, la mode de l’exotisme de souche 
orientale (visible en art, en littérature ou 
dans les intérieurs « à l’asiatique » de style 
ottoman, chinois, japonais, indien, persan 
ou égyptien – un exemple en étant le 
Pavillon du Prince de Galles) pénètre dans 
la culture européenne, apportant avec soi 
toute une série d’ambiguïtés. C’est un 
conglomérat culturel dépendant des 
déplacements, des voyages vers ce monde 
éloigné (par excellence, autre), voyages 
qui culminent par l’appropriation même de 
cet espace par la colonisation. Pour ce qui 
est de l’histoire de cette « mode » 
culturelle, nous rappelons le fait que les 
premières générations de voyageurs « ont 
apporté avec eux [de l’Orient] des récits 
évoquant des dangers inouïs et une 
sensualité fulminante, de même que des 
relations sur la richesse et la grandeur qui 

contrastaient avec les formes européennes 
puritaines mais qui captivaient les esprits 
en raison de leur étrangeté exotique. Pour 
les gens engloutis dans les brouillards de la 
Révolution industrielle, la décadence n’a 
jamais eu autant de pouvoir fascinatoire 
qu’à ce moment-là. Ce qui peut apparaître 
des nos jours comme un orientalisme plus 
ou moins suspect, c’était à cette époque-là 
une bouffée d’air frais ; ainsi, lorsqu’on a 
fait entrer l’opium [dans sa formule de 
fumerie, la substance étant déjà utilisée 
dans d’autres formules – n.n.] dans 
l’Europe du XIXe siècle, grâce aux 
voyageurs rentrés d’Asie et du Moyen-
Orient, la coutume s’est vite répandue vu 
la passion grandissante pour les pratiques 
exotiques et charmantes des habitants des 
territoires éloignés » (Shearing 36). 

Parmi ces « pratiques exotiques », 
l’opiomanie en constitue l’une des plus 
prisées et la plus importante, peut-être, du 
point de vue culturel. Le contexte y aidait : 
renforcement progressif des contacts avec 
l’Orient (en raison des conquêtes 
coloniales), traditions médicales liées à 
l’opium qui circulaient déjà dans l’espace 
européen, manque – à cette époque-là – 
d’interdictions légales. C’est là que gît le 
paradoxe, l’opium recevant un double 
statut : en Occident – celui de médicament 
précieux (des variantes de préparation de 
« papaver somniferum »2), en Orient – 
celui de drogue hédoniste et dangereuse 
qui imposait, du point de vue de 
l’Occidental, sa prohibition. C’est le 
voyageur qui établit un lien entre ces 
« deux carrières de l’opium ». Flaubert, 
durant son voyage de 1849-1850, « a 
surtout fréquenté le sérail et les rares 
allusions à l’opium que comporte son 
carnet traduisent ses véritables 
obsessions » (Yvorel 41). 

Il est avéré, ainsi, que « la fascination 
pour l’Orient et pour l’Extrême-Orient est 
souvent indissociable de la fascination 
pour l’opium » (43-44), association 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:37 UTC)
BDD-A20248 © 2009 Transilvania University Press



Bulletin of the Transilvania University of Braşov • Vol. 2 (51) - 2009 • Series IV 
 
62

devenue cliché à laquelle nous voudrions 
revenir au cours de notre analyse. Le 
domaine artistique privilégiera ce 
complexe opium – Orient, puisant aussi 
dans un imaginaire spécifique et dans un 
héritage livresque confirmé par ses propres 
expériences. L’Orient « attire nombre 
d’intellectuels. [...] L’orientalisme s’érige 
en science sociale. Les recherches 
archéologiques, linguistiques, les missions 
médicales et scientifiques et de toutes 
natures se développent, parfois sur fond de 
conquêtes militaires. Les publications 
plutôt austères d’un Sylvestre de Sacy, 
d’un Hammer, d’un Aubert-Roche, 
contribuent tout autant à la construction 
d’un Orient de ‘carte postale’ quelque peu 
mythique qu’à la production de 
connaissances. Cet Orient-là, avec ses 
mystères, ses senteurs levantines, ses 
sérails, ses fastes et bien sûr ses 
hachichins3 et ses teriakis4 séduit de 
nombreux artistes qui parfois n’ont pas 
dépassé Marseille : Nodier préface Les 
Mille et une Nuits, Hugo rédige Les 
Orientales. Le poète Amédée de Kermel 
invite sa maîtresse à le suivre en Orient 
dans les ivresses extatiques de l’opium et 
quarante ans plus tard Charles Cros, dans 
Le Coffret de santal écrit: ‘Corps musqués 
sous la gaze ou l’or lamè s’étale./ Nefs, 
haschich... j’ai rêvé l’ivresse orientale’ » 
(Yvorel 40).  

Ainsi, « l’association des drogues à 
l’Orient entre donc dans le domaine 
littéraire français bien avant que Pierre 
Loti ne transforme sa maison de Rochefort 
en une sorte de  ‘souk’ ou que les mœurs 
‘opiomanisées’ des Civilisés ne valent que 
Claude Farrère d’être couronné par 
l’académie Goncourt en 1903 et admis à 
l’Académie française en 1935. » (43) Il 
faut mentionner aussi Paul Bonnetain avec 
L’Opium5 (« le premier ‘roman colonial’ 
traitant de l’opium partage cette vision 
négative du stupéfiant, en décrivant la 
déchéance d’un fumeur français installé 

dans la colonie indochinoise », Rapin 22). 
Le roman impose toute une série de décors 
et de perspectives devenus par la suite, par 
leur récurrence, de véritables clichés du 
rapport à l’Orient (le voyage, la figure de 
l’Européen, le « mirage oriental » de 
l’opium et ainsi de suite). Voyageur, lui-
même, dans les colonies, Bonnetain 
affirme avoir voulu transposer en 
littérature ses expériences personnelles et 
« authentiques » (même si des auteurs ou 
des chercheurs en taxeront plus tard 
certains éléments d’inexactes ou 
d’inauthentiques), expériences acquises 
lors d’« voyage à Saigon pour agrémenter 
d’un décor oriental les imageries 
décadentes de la drogue. [...]  L’Opium 
raconte l’histoire navrante d’un jeune 
poète, l’inspiration précocement épuisée, 
qui fuit la capitale et s’embarque pour 
Saigon. Là-bas, on lui propose une 
première pipe. […] Peu à peu, l’opium 
s’empare de lui. Et lui s’enfonce dans 
l’opium. […] Certes, la substance est au 
cœur de l’ouvrage de Bonnetain. […]                           
La Chine devient un décor baroque, 
auquel seul les bourreaux, les supplices 
et les cruautés du Moyen Age donnent du 
relief. Ce ‘Tonkin bizarre’ n’est 
qu’ ‘bric-à-brac de bazar européen’ »                              
(Bachmann & Coppel  206). 

C’est un décor romanesque qui devient 
mode, une transposition, dans la zone 
palpable du monde colonial, de ces 
improvisations européennes à retrouver 
dans les intérieurs à l’orientale.  

« Les conquérants de l’Orient sont conquis 
à leur tour. […] Leur réputation est celle de 
vainqueurs : leur recours à l’opium n’a rien 
à voir avec la désespérance juvénile, leur 
jouissance n’est pas celle de marginaux 
névrosés. C’est celle, calme, de l’esthète, 
adulte et raffiné. Ils ont pour nom Pierre 
Loti, Claude Farrère, René Dalize ou Victor 
Segalen. Beaucoup sont officiers ou 
médecins de la Marine et fumaient au cours 
de leurs pérégrinations exotiques. [...]                   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:37 UTC)
BDD-A20248 © 2009 Transilvania University Press



Fǎtu-Tutoveanu, A. : L’opium dans le contexte de l’imaginaire colonial  63

Ces officiers-poètes, caste aristocratique6 
de la Navale, entraînent dans les fumeries 
tout l’univers littéraire7 de leur temps » 

(Bachmann & Coppel  208). 
Le corpus de textes coloniaux sur 

l’opium que nous évoquons ici constitue en 
grand une sorte de littérature-satellite dont 
les thèmes majeurs et l’imaginaire 
gravitent autour de la « grande » littérature 
romantique. Ce genre de littérature n’est 
pas indépendant, il ne crée pas « une 
école » et « ne fait pas carrière ». Dans son 
ensemble, la littérature coloniale de 
l’opium ne constitue pas une littérature 
canonique en raison aussi d’un autre 
critère, celui de l’originalité8. D’ailleurs, 
elle n’a ni l’énergie ni l’ambition de 
chercher l’innovation, la postérité ou de 
promouvoir un programme. Son minorât 
est la conséquence d’une littérature issue, 
d’une certaine manière parasitaire, du 
répertoire monumentalisé du romantisme. 
Il est vrai que le centre d’intérêt se déplace 
des zones thématiques majeures du 
romantisme (le génie, le rêve etc.) vers le 
territoire, auxiliaire au début, des 
hallucinogènes dans le contexte oriental. 
Le voyage ne constitue que le canevas le 
plus naturel pour faciliter la rencontre des 
opiacés. . « Dans leur ‘carnets de route’ ces 
substances, qui ont le plus souvent leur 
place au bazar ou au okel9 que dans 
l’échoppe du pharmacien, sont tour à tour 
banalisées, valorisées ou condamnées. […] 
Dans l’Orient éternel, la consommation de 
l’opium est donnée comme un geste de 
détente des plus communs, au même titre 
que fumer une pipe, écouter une histoire ou 
griller du café » (Yvorel 40). 

« L’Asie » romantique ne renvoyait à 
aucun espace réel ou tangible ; par contre, 
elle faisait plutôt partie d’une liste 
d’images-accessoires. C’était une sorte de 
projection de salon ou de boudoir, placée 
dans un espace de l’indétermination et du 
mystère. L’exotisme oriental « endosse » 
un corpus de clichés plus difficilement 

identifiables à cette époque-là et 
insensibles à l’idée de l’authenticité. Ce 
qui compte, c’est surtout la construction 
d’une atmosphère mentale 
unidimensionnelle visant à être récupérée 
dans un espace flou, forgé sur les principes 
du rêve. Lorsqu’ils apparaissent dans un 
contexte européen, les Orientaux mêmes 
sont perçus comme des pièces de musée, 
des objets d’emprunt ou des accessoires 
servant à « créer » une atmosphère. Ils sont 
incapables de reconstituer le monde réel 
d’où ils proviennent et qui parvient à 
l’Occidental d’une manière fracturée et 
artificialisée. Par contraste, l’Asie 
coloniale devient pour la première fois 
tangible, perceptible ; elle se matérialise, 
ce qui peuvent parfois incommoder mais 
dont l’importance est fondamentale. Le 
voyage romantique (au singulier) en Orient 
se multiplie dans le monde colonial et 
revêt la forme des courses régulières. Les 
noms exotiques appartiennent désormais à 
une « nouvelle patrie » étrange, tout en 
marquant des trajets accessibles et chargés 
de l’inconfort dû au climat, à la végétation 
spécifique ou à la proximité de l’Autre, de 
l’Oriental, devenu sujet « impérial ». 
L’atmosphère romantique de « l’Orient » 
de salon ou de boudoir devient banale, une 
atmosphère de bazar ou de fourmilière à la 
fois fascinante et sordide. En mélangeant 
l’opium aux odeurs quotidiennes des 
marchés ou en l’inscrivant avec son 
apparence banale, presque inoffensive 
même, au cœur de la vie orientale, Gautier 
écrit : « Une odeur pénétrante, composée 
des arômes de tous ces produits exotiques, 
vous monte aux narines et vous enivre. Là 
sont exposés par tas ou dans des sacs 
ouverts, le henné, le santal, l’antimoine, les 
poudres colorantes, les dattes, la cannelle, 
le benjoin, les pistaches […] l’opium, le 
haschich, sous la garde des marchands aux 
jambes croisées, à l’attitude nonchalante, 
et qui semblent engourdis par la lourdeur 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:37 UTC)
BDD-A20248 © 2009 Transilvania University Press



Bulletin of the Transilvania University of Braşov • Vol. 2 (51) - 2009 • Series IV 
 
64

de cette atmosphère saturée de parfums »  
(Gautier,  cité dans in  Yvorel 41). 

Joseph Michaud, un voyageur des années 
1830 compare les « espaces de culte » 
égyptiens et libanais avec leurs semblants de 
Stamboul : « on parle peu – il dit – des 
mangeurs d’opium, qui n’ont point ici pour 
extases les beaux cafés qui bordent la place 
de Solimanieh à Constantinople ; on a 
substitué à l’opium une liqueur qui se fait 
avec la graine de chanvre et que les Arabes 
appellent Hakchis ; cette liqueur est 
enivrante et produit dans le cerveau toutes 
sortes d’images fantastiques. » (Michaud 
apud  Yvorel 42). Un autre voyageur, 
Maxime Du Camp, qui a accompagné 
Flaubert en Orient, écrivait aussi sur les 
Ottomans et leur consommation 
d’opium : « des Turcs ivres d’opium roulent, 
comme hébétés, aux pieds d’un platane » 
(Du Camp cité dans in  Yvorel 42). 

 
3. Conclusions   
 

Dans leurs œuvres, les écrivains 
coloniaux, voyageurs dans l’Orient du 
XIXe siècle, ont mis à jour (parfois sans 
grand intérêt littéraire mais avec des 
enjeux très importants en ce qui concerne 
les stéréotypes) une identité culturelle 
hybride, ambiguë. Eux-mêmes, en tant 
qu’écrivains, ils représentent la différence. 
Leurs œuvres sont les produits à la fois des 
stéréotypes de type « carte postale 
illustrée », des expériences des opiacés et, 
très souvent, du leurre mélancolique 
concernant l’illusoire « paradis artificiel ».  

 
References 

 
1. Bachmann, Christian and Anne 

Coppel. Le dragon domestique. Deux 
siècles de relations étranges entre 
Occident et la drogue. Paris : Albin 
Michel, 1989.  

2. Bloom, Harold. The Western Canon. 
The Books and School of the Age. New 
York: Harcourt Brace, 1994. 

3. Copin, Henri. « Confins et frontières : 
civilisés et décivilisés en extrême Asie 
Indochinoise », Revue de littérature 
comparée, 2001 – 1 (no 297) : 79-92. 

4. Émile-Paul (éd.), Cahiers du Mois: 
Appels de l’Orient, 1925.  

5. Rapin, Ami-Jacques. « La ‘divine 
drogue’ : l’art de fumer l’opium et son 
impact en Occident au tournant des 
XIXe et XXe siècles », A contrario. 
Revue interdisciplinaire de sciences 
sociales, Vol. 1–2003/2 : 6-31. 

6. Shearing, Colin R. Opium. A Journey 
Trough Time London: Mercury Books, 
2004. 

7. Yvorel, Jean-Jacques. Les Poisons de 
l’esprit. Drogues et drogués au XIXe 
siècle. Paris: Quai Voltaire, 1992.  

 
                                                 
1 André Malraux racontait, dans ce sens, dans 
ses Antimémoires : « aller en Asie, naguère, 
c’était pénétrer avec lenteur dans l’espace et 
dans le temps conjugués », voir Henri Copin, 
op. cit., p. 82. 
2 En latin en original. 
3 Mangeurs de haschisch [n.a.]. 
4 Mangeurs d’opium  [n.a.]. 
5 1886. 
6 On retrouve, parmi ceux-ci : Alfred Jarry, qui 
écrit un roman, L’opium, P.J. Toulet, auteur de 
l’ouvrage Fumeries  et, pour Willy, de sa 
Fumeuse d’opium, Guillaume Apollinaire, 
Blaise Cendrars, Francis Carco, Henry Bataille, 
Octave Mirbeau, Max Jacob, Salvador Dali, 
Francis Picabia, Picasso, André Salmon (Nuit 
d’opium), Marcel Schwob (Les Portes 
d’opium), Maurice Malgre (Opium), Edmond 
Jaloux (Fumeries) et, bien sûr, Jean Cocteau. 
Cf. Bachmann & Coppel 208. 
7 Et pas seulement de cette époque-là (voir 
supra), d’autres générations d’écrivains en 
étant concernées. 
8 Voir Harold Bloom, The Western Canon, 
ed.cit. 
9 Cabaret égyptien [n.a.].  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:41:37 UTC)
BDD-A20248 © 2009 Transilvania University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

