
Bulletin of the Transilvania University of Braşov  
Series IV: Philology and Cultural Studies • Vol. 6 (55) • No.2 - 2013 

 
LA CONDAMNATION DE L`IMAGINATION 

 
Alina FELEA1 

 
Abstract: Imagination is the faculty of the human psychic most frequently 
criticized in the past centuries by philosophers. One of the reasons for this 
damnation is the fact that it seems irrational and often unsubordinated to 
lucid thinking. Not even today is it completely understood but, unlike in the 
previous eras, it is regarded with respect and interest, manifesting 
fascination over our contemporaries.  
 
Key words: Imagination, image, irrational, faculty, human psychic, mental. 
 
 

                                                 
1 Faculty of Letters, Transilvania University of Braşov. 

Une capacité fascinante ou une faculté 
sans égal ou plus récemment un processus 
ou un « mouvement », l’imagination sous 
toutes ces appellations type étiquette a 
attiré toujours l’intérêt, la curiosité, 
l’admiration mais également la suspicion 
ou les attitudes contestataires très 
virulentes. Elle a déterminé de nombreux 
questionnements à l’égard de son statut, de 
sa nature, de son mécanisme de 
fonctionnement. Les multiples réponses et 
les tentatives d’élucidation pas 
satisfaisantes nous orientent vers une seule 
conclusion: même aujourd’hui on ne sait 
pas très exactement ce que c’est 
l’imagination, quelle est sa source ou le 
degré de dépendance par rapport à d’autres 
facultés de la psyché humaine avec 
lesquelles elle se trouve en liaison.  

Avoir de l’imagination est aujourd’hui 
une qualité (si l’affirmation n’est pas faite 
ironiquement), mais quelles sont en fait les 
conséquences de la mise à l’oeuvre de 
cette « qualité »? Certainement et avant 
tout l’imagination est liée à l’image, 
spécialement celle visuelle, mentale ou 
matérialisée en supports différents du type 
photographie, image vidéo, tableau, 

dessein, etc. Par conséquent l’image ne 
peut pas se former sans l’aide des sens, elle 
est pratiquement présente dans tout leur 
registre. Pour cette raison l’imagination est 
associée à la vue, à la perception et à la 
sensation passées dont elle est 
pratiquement dérivée. Même Aristote la 
considérait une « rémanence » de la 
sensation. Ainsi dans une définition 
descriptive l’imagination est « cette 
fonction dont on dit qu’elle produit en 
nous l’image», et dans une définition 
explicative « un mouvement qui advient à 
partir de la sensation en acte » (Clemens, 
1993: 164). Il y a aussi un autre type 
d’image qui n’est pas si direct que celui 
visuel, c’est la catégorie des images de 
langage qui ont partie liée à la 
verbalisation et qui sont conventionnelles 
et abstraites: métaphores, comparaisons, 
symboles, etc. Ces images sont liées au 
sens mais elles impliquent davantage le 
pouvoir créatif que celui reproductif de 
l’imagination. D’ailleurs même d’un point 
de vue neuropsychique, l’hémisphère 
gauche est responsable de l’activité 
mentale abstraite, de la verbalisation, 
tandis que l’hémisphère droite coordonne 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:23 UTC)
BDD-A20097 © 2013 Transilvania University Press



Bulletin of the Transilvania University of Braşov • Series IV • Vol. 6 (55) • No.2 - 2013  
 
62

les activités intuitives qu’impliquent la 
visualisation aussi. On saisit les 
différences, l’image visuelle nous apparaît 
comme plus proche de la « surface » du 
monde, en prise directe à la réalité, 
pendant que les autres ne créent pas cette 
sensation d’immédiateté, d’instantanéité et 
de spontanéité. Elles nécessitent du temps; 
leur analyse implique la dimension 
temporelle du discours et puis la reception 
de celui-ci. Mais sous différentes formes, 
correspondances, homologies ou 
équivalences on a toujours cherché 
l’unification, la conjugaison de plusieurs 
types d’images, spécialement celles de 
premier plan, c’est-à-dire visuelles et de 
language. L’explication serait leur 
interdépendance souterraine et la 
dépendance de la même matrice: 
l’imagination, qui invite les images à se 
retrouver dans le même champ. 

 A notre époque l’imagination jouit d’un 
succès sans précédent et pour cette raison 
on peut légitimement poser la question 
pourquoi autrefois la même imagination a 
été vue comme facultative, secondaire, 
voire dangereuse, sujet de l’aliénation 
mentale et donc perturabant les fonctions 
essentielles de la pensée? Platon, on le sait, 
l’a tenue – dans sa forme de la phantasia –  
pour une source d’erreurs qui a besoin 
d’aménagements et non pas 
d’encouragements. Et c’est justement ce 
que le poète fait par le biais de ses 
créations qui éloignent les spectateurs, 
asservis aux attractions menteuses du 
monde absolu, idéal, le monde de la vérité 
transcendentale. Notre monde sensible, 
trop concentré comme il est sur les sens et 
s’abandonnant volontairement au poids de 
la matière, est déjà impardonnablement 
loin de l’absolu, dit Platon dans ses 
Dialogues. L’imagination est condamnable 
parce qu’elle dissimule, subvertit la vérité 
par les confusions qu’elle crée et par les 
distorsions subjectives qui sont nuisibles 
au raisonnement juste.  

Descartes et après lui les philosophes de 
la tradition cartésienne ont critiqué eux 
aussi sa « nature inférieure ». Puisque’elle 
est différente de ce qui représente la 
capacité de comprehension, affirmait 
Descartes dans ses Méditations, elle n’est 
pas absolument nécessaire pour notre 
nature. On voit ainsi l’imagination comme 
une sorte d’appendice, si elle n’est pas, de 
surcroît, jugée avec une exigence accrue.  
Ni Kant, celui qui va ouvrir des horizons 
plus larges à l’imagination, n’évite pas le 
sujet du danger qu’elle peut représenter. 
Nous ne sommes pas les seuls qui jouent 
avec l’imagination et pouvons le faire à 
notre gré. Elle aussi peut jouer avec nous, 
peut nous fasciner à tel point qu’on ne fait 
plus une distinction claire entre nos 
représentations et l’ordre du monde et on 
ne saisit plus la ligne qui sépare 
l’affectivité de la raison. L’exemple le plus 
éloquent est celui du rêve, mais 
l’imagination peut devenir 
phantasmagorique, exaltée au bord du 
délire ou de la folie, dans la vie diurne 
aussi. Ce n’est pas par hasard que Kant 
soulignait l’importance d’une 
règlementation à laquelle soit soumise 
l’imagination, parce que sans contrôle 
l’imagination peut provoquer de véritables 
tempêtes dans la psyché de l’individu avec 
ses inventions et ses mystifications, ses 
désordres qui égarent la compréhension, la 
raison, c’est-à-dire les facultés centrales 
pour se débrouiller dans la réalité.  

La vision critique, même excessivement 
critique au sujet de l’imagination appartient 
principalement à la période classique 
disposée à saisir uniquement l’imprécision 
de l’imagination et son rôle de reproductrice 
de sensations hétérogènes et 
imprévisiblement mélangées, les divagations 
inutiles, etc. Aujourd’hui, alors que les 
conceptions ont radicalement changé, on 
peut se poser la question quelle a été la 
raison pour laquelle l’imagination a été si 
mal reçue, sinon y a-t-il un grain de vérité 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:23 UTC)
BDD-A20097 © 2013 Transilvania University Press



A. FELEA: La condamnation de l’imagination 63

dans les condamnations tellement sévères 
qu’on a l’impression de se trouver en face 
d’une des imperfections de la nature 
humaine qu’on doit attentivement 
monitoriser. 

La psychologie cognitive peut nous 
fournir une première explication. Les 
images mentales, formées par 
l’imagination à la suite des perceptions, 
sont considerées des répliques de ces 
mêmes perceptions, ayant un degré élevé 
de conformité avec la réalité. Mais 
justement le fait d’être à la fois identique et 
autre chose que cette réalité peut créer de 
la suspicion et de la déroute. Platon, par 
exemple, était mécontent du changement 
des proportions des objets idéaux que 
l’artiste plastique réalisait tout en laissant 
l’impression, par une illusion bien sûr, 
qu’il a respecté les proportions originaires. 
On explique ainsi sa réaction de 
contestation de la mimésis picturale ou 
sculpturale vue comme source d’erreur: 
l’objet « déformé » par des procédés 
spécifiques et qui restent invisibles pour le 
profane est pratiquement confondu et pris 
pour l’objet « authentique ». Nous savons 
aujourd’hui que l’imagination ne 
« reproduit » pas une sensation sous la 
forme d’une image mentale. Il s’agit en fait 
d’une vraie reconstitution numérique de 
l’objet extérieur par le biais des réseaux 
neuronaux. Le traitement des informations, 
leur synthèse sont les étapes de ce 
processus complexe qui ne peut donc pas 
être réduit à une simple transposition. Le 
cerveau a la capacité de créer des images 
qui se trouvent dans une relation 
d’homologie avec la référence, mais non 
pas de reproduction ou de similarité 
absolue. La déroute se manifeste lorsqu’on 
sent que le « double » de l’objet est 
déficient à cause de cette ressemblance 
imparfaite. Cette incongruité est perçue 
comme dilemnatique et soit on prétend la 
reproduction « un à un » de l’objet par 
l’image (action mimétique), soit, au 

contraire, on dit que la ressemblance ne 
fait autre chose qu’induire en erreur et 
nous prédisposer à la confusion de deux 
réalités qui sont, quand même, toutes 
différentes. On a la prétention, dans ce cas-
ci, d’avoir clairement la conscience de la 
différence (l’image qui signale son 
émancipation de la référence).  

Deuxièmement et pour saisir ce qui est 
juste dans les affirmations des critiques, on 
doit reconnaître que l’imagination peut, de 
temps en temps, se soustraire au contrôle, 
peut perturber l’affectivité ou peut générer 
des croyances aveugles qui obturent 
l’observation lucide de l’ordre objectif du 
monde, en bloquant pratiquement la 
communication avec ce monde ou en lui 
imposant une autre direction. La gestion 
défectueuse des images devrait être, par 
conséquent, un signal d’alarme.  

Il y a aussi une autre explication pour les 
reserves avec lesquelles l’imagination a été 
reçue, spécialement aux époques passées et 
en même temps pour l’attraction qu’elle a 
exercé et exerce encore à notre époque. Le 
mystère entoure cette réalité difficile à 
sonder parce qu’elle ne s’offre pas tout 
simplement à la connaissance et ne permet 
aucune confrontation directe avec la 
pensée qui essaie la comprendre d’autant 
plus qu’elle paraît inaccessible. En fait, 
nous sommes rarement conscients de sa 
présence, on ne sait pas la penser ou on n’y 
fait pas attention. Elle est vivement 
présente dans les opérations mentales, 
spécialement lorsqu’il s’agit de 
l’imagination qui construit les 
représentations de nos sensations. Peut-être 
est-ce pour cette raison qu’elle a été 
définie par des noms sonores tel Kant 
comme une « faculté aveugle » à cause de 
sa faible transparence, ce qui ne l’empêche 
pas d’être indispensable. Nous ne pouvons 
pas purement et simplement nous en 
dispenser! Elle a été étiquettée comme 
irationnelle même si elle ne contredit pas 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:23 UTC)
BDD-A20097 © 2013 Transilvania University Press



Bulletin of the Transilvania University of Braşov • Series IV • Vol. 6 (55) • No.2 - 2013  
 
64

le rationnel et n’y est pas 
fondamentalement opposée.  

 L’imagination a son mystère et parfois, 
lorsqu’elle se manifeste d’une manière 
incontrôlable, entrant en collision avec la 
faculté de la raison, peut légitimement 
inquiéter. On comprend pourquoi elle a été 
chassée vers la périphérie de l’esprit ou de 
la pensée. Le logos vérifiable devait être 
protégé des pièges des illusions que 
l’imagination sait créer et la suite en a été 
sa dévalorisation. Mais le paradoxe 
constitutif de cette réalité est qu’elle est 
perçue soit comme menaçante et 
présentant un risque pour l’activité de la 
pensée soit comme un complément 
inestimable de la même pensée... On peut 
affirmer que, lorsque l’imagination a été 
auparavant accusée et condamnée, une 

réalité complexe, aux multiples valences et 
nuances, la réalité qu’elle représente a été 
impardonnablement simplifiée.  
 
References 

 
1. Beardsley, M. C.: Aesthetics from 

Classical Greece to the Present. 
Alabama. The University of Alabama 
Press, 1991. 

2. Clemens, E.: La fiction et l’apparaitre, 
Paris. Ed. Albin Michel, 1993. 

3. Iser, W.: The Fictive and the 
Imaginary. Charting Literary 
Anthropology. The Johns Hopkins 
University Press, 1993. 

4. Wunenburger, J.-J.: L’imaginaire. 
Paris. PUF, 2003. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:23 UTC)
BDD-A20097 © 2013 Transilvania University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

