Cantecul spicelodi Lucian Blaga.
lerofanie telluriche e Fecondatore lunare

Valentina SIRANGELO
Key-words: mythocriticismymoon earth vegetationfire

L’assioma della femminilita lunare sembra annowrdra i fondamenti
archetipologici dellimmaginario. Difatti, la sussenza di “una peculiare
connessione tra la donna e la luna” (Harding 1%B3:contribuisce ad avvalorare
numerose riflessioni teoriche in merito alla cdat@bne dei simboli — dall'acqua
alla terra, dalla vegetazione al divenire ciclicehe ruotano intorno a quello che
Mircea Eliade definisce “I'astre des rythmes dei&d (Eliade 2011: 168):

Nella poesia, sia moderna che classica, e da téemmp@morabile nel mito e
nella leggenda, la luna ha rappresentato la divihitla donna, il principio femminile,
cosi come il sole, con i suoi eroi, simbolizzavapiincipio maschile. Per 'uomo
primitivo, per il poeta e per il sognatore di oghiSole € maschile e la Luna
femminile (Harding 1973: 30).

Tuttavia, risulta riduttivo riconoscere, sempliciatmente, che “la Luna sta al
Sole come la donna sta all'uomo” (Bachofen 199@),1doiché le forze e i ritmi lunari,
afferma Eliade, “« réduisent au méme dénominatewne multitude infinie de
phénomeénes et de significations” (Eliade 2011: 16¥me riconosce anche Erich
Neumann, “il simbolo lunare € cosi pregno di sigatf che sembra del tutto
impossibile dimostrare la sua attinenza univo@falihnminilita” (Neumann 1975b: 47).

La legitimazione di “due personificazioni coesigie rispettivamente
maschile e femminile” (Briffault 1927: 593) dellania, pero, piuttosto che ergersi a
prova della sua “mutevolissima simbologia” (Neumd®@75b: 48), & da attribuirsi
alla costante per la quale essa €& anzitutto “soetcesymbole de fécondité”
(Chevalier, Gheerbrant 1974b: 155) — e, nella dpétie, “unapresenzao una
influenza fertilizzante” (Harding 1973: 92). Infathsserisce sempre Eliade, se vi &
un “attribut lunaire” che “reste toujours transpdte questo e senza dubbio “le
prestige de la fertilité, de la création périodigde la vie inépuisable” (Eliade 2011:
176). In virtu di ci0 si evolve, parallelamente aetfa di una luna
“fondamentalmente femmina” (Cardamone 2006: 17yed di un “dio lunare”
gquale “datore di crescita e fertilita” (Harding B9D8-99).

Ne deriva un™associazione universale della diénitnare [...] con le donne”
(Briffault 1927: 640), che si traduce in un mitit@pporto sessuale tra luna e

" Universita della Calabria, Arcavacata di Rende (Gsabhal

»Philologica Jassyensia”, Anul XI, Nr. 1 (21), 2035 111-123

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Valentina SIRANGELO

donne” (Briffault 1927: 583). Quella di “Signoreldedonne” &, difatti, una delle
principali “caratteristiche archetipiche mascheild luna” (Neumann 1975b: 52):

L'influenza fertilizzante della luna [...] da allarfamina il potere di riprodurre.
Questa influenza viene concentrata su un essemorpficato, un dio lunare, che
impregna direttamente le sue adoratrici donne (idgrti973: 102).

Una manifestazione della “luna come maschio ferdlnte” (Harding 1973:
102), che si configura come divino “maitre des faair(Eliade 2011: 177), occorre
nella poesiaCantecul spicelo(ll Canto delle spighg di Lucian Blaga — tratta dal
suo ciclo postum&antecul Foculu{ll Canto del fuoc). Il presente studio mira a
illustrare, attraverso I'approccio mitocritico, claefalce lunare maschile denominata
“zeul”, frutto della mitopoiesi lirica di Blaga irCantecul spicelgr si radica
compiutamente in uno stadio evolutivo della didin#l maschile nella storia delle
religioni: si identifica, infatti, con il “Fecondate”, attivo e cornuto dio di
collocazione celeste, che fertilizza la Terra a#rao le sue “spermatiche” acque
piovane.

1. Il dio lunare

Proiettata nella “realta solenne e atemporale dil"rfDel Conte 1971: 22),
la poesia blaghiana si situa spesso inftisfmeale in care se concentréaubstata
universului” (Ga# 1976: 216). InCantecul spicelgrtale spazio ideale — 0 “spazio
mitico” (Cugno 2005: 83) — e costituito dai “ladudi spighe di grano, “peisaj
simbolic” (Gari 1976: 220) tra i prediletti di Blaga:

Spicele-n lanuri — de dor se-nfidGade moarte,/ cAnd secera lunii pe Holt
apare./ Ca fetele catcu girul de aur,/ la zeul din zare.// O vérki trec spicele —
fete-n \aipaie:/ Secera lunii € numai lundin/ Cum ar puteaaqe taie/ pe la genunchi,
si ne culce pe spate, in arderea vantului?// Acedstdeiea cea mare — a spicelod/ ¢
nu suntiiate de lug,/ ci numai de fierul pmantului/ li s-a menitsapuri®.

Ai terreni “lanuri”, ammantati di auree spighe,ogipone una celeste “balt
in cui troneggia una regale quanto diafana lumaotagonisti del dramma amoroso
di Cantecul spicelgrdunque, si polarizzano armonicamente alla bipariidel
cosmo blaghiano: da un lato “spicele”, ierofanidlad@erra, antropomorfizzate e
femminilizzate (“fete”); dall’altro “secera lunii'ierofania selenica situata nel Cielo,
divinizzata e mascolinizzata (“zeul”).

! Per il testo originale della poesia, cf. Blaga 26127. Alcuni riferimenti critici in merito possono
essere reperiti in Garl978: 79-80Cf. anche Gan1976; Pop 1981Cugno 2005; Petrescu 2004: 82—
119; Braga 2013.

2 Consultare, per una presentazione del datecul FoculuiCipusan 2007: 144.

% Per la traduzione in lingua italiana della poefiaciamo riferimento a Blaga 1971: 255: “Nei
campi le spighe rabbrividiscono di desiderio, dirtad quando nel cielo sale la falce della lur@uali
fanciulle dalla chioma d’oro / fissan la dea cheap all’'orizzonte. // Una parola si scambian tna |
le spighe, fanciulle ardenti: / « La falce dellmdue solo luce: / come potrebbe mieterci ai ginpdch
gettarci, prone, allardore del vento? » // E qog®tr le spighe un dolor grande: / non essere trietu
dalla luna: / ché a loro fu assegnato dal destsaxéomber solo ad un ferro terreno”. In tale tziole
si riscontra un caso di “adaptation linguistiquef. /inay, Darbelnet 1972: 258 sqq.), che raggiunge
I'entropia semantica, per il quale “zeul” & reso,f@mminile, “la dea™ all’occhio del traduttore
strideva, con alta probabilita, la deviazione blagh dall'assioma della femminilita lunare.

112

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Céantecul spicelordi Lucian Blaga. lerofanie telluriche e Fecondadunare

Blaga propone una personificazione delle protageniegetali della poesia —
le spighe. La loro antropomorfizzazione virginaledice dell’ambientazione di
Cantecul spicelomnella stagione in cui rigogliscono (“‘cuarpl de aur”), viene
integrata da una caratterizzazione di tipo anatomitgenuchi’, “spate”),
dall'acquisizione della voce (“o voilsi trec”) e dall’attribuzione di istinti e stati
emozionali (“de dor se-nfiodl, “fete-n vapaie”, “tristgea cea mare”). Discutendo la
visionarieta “magica” di Blaga, George Gawonstata “confuzia, frecvemnta
umanului cu vegetalul” (Gan1976: 229) e “amestecul regnurilor, substituirea
reciproé a omuluisi plantei” (Gara 1976: 230). A nostro awviso, alla presente idea
di ibridita agro-antropomorfa & da preferirsi “dieitatea mitici a gandirii rural
infantile” (Braga 2013: 192), su cui & instaurdtminaginario poetico blaghiafip
in base al quale “fiitele de rand sau obiectele comune, care fac parteriversul
casnic, pot [...] & deviri animate” (Braga 2013: 184). Pur deserta di ogaeres
umano, la poesia introduce cosi il lettore a ummmprofondamente animistico.

Le spighe contemplano, nel cielo notturno, “sedarai”, che — in quanto
“zeul” — si rivela una “divinita o potenza maschiggtilizzante” (Harding 1973: 92).
La fase di “quarto” che sta attraversando — sutmelilla sua forma a falcetto —
costituisce la prima motivazione archetipica peguale la luna incarna, nel cosmo
di Céntecul spicelqgr I'epifania di un dio al maschile. Osserva Neumamn
proposito:

La diversita degli aspetti attribuiti alla lunayalte come maschile rapportato
al femminile, a volte come femminile rapportatonaschile, [...] si esprime anche
nella diversita delle sue fasi (ad esempio comeefarescente o calante pud essere
considerata maschile e come luna piena femmirileutnann 1975b: 48).

Mentre la luna piena incarna il Femminile gravidd Maschile o penetrato
dal Maschile — in ogni caso, I'Unita dell’essere il-,quarto lunare incarna il
Maschile separato ed estraniato dal Femminile ka dadtalita” che costituiva con
ess6. Il quarto lunare rappresenta, pertant@hillus icona del principio Maschile
per eccellenza. In virtu dell'isomorfismo quapballus si puo stabilire che la luna,
sebbene “essenzialmente legata al femminile” (Newm&975b: 50), si presta,
quando si trova nell*incompleta” fase del quarel assorbire un simbolismo
maschilé. Tale &, inCantecul spicelgr“secera lunii”, che — non a caso — desta un
brivido di “dor” nelle spighe femminili, infervoratdall’apparizione di uno “zeu”
fallico. La causa del loro ardore € la “forza fezziante di efficacia pressoché
universale” (Harding 1973: 32) che la luna possietieui il quartophallusnon é
che un riscontro morfo-simbolico.

4 Un approfondimento sul rapporto tra infanzia espael pensiero blaghiano si trova in Braga
2013: 120 sqq.

® |l presente quadro emerge dall'intera opera neminaa. Cf., ad esempio, Neumann 1975b: 71.
Dal medesimo principio procedono le teorie sullureaessenzialmente androgina o ermafrodita della
luna, che non approfondiremo oggi nel nostro stusliconsultino, a riguardo, Durand 1992: 333—-335;
Harding 1973: 100-102; Neumann 1975b: 50-51; Cardar@006: 97—98.

® Tale doppia possibilita archetipica si riflettecha sul piano linguistico: la luna & maschile in un
ristretto numero di lingue, tra le quali il tedeseoome citato, ad esempio, in Zank 2013: 139.

113

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Valentina SIRANGELO

Tra le prerogative della luna, quale “fonte di dut fertilita umana e
terrestre” (Briffault 1927: 592), vi &€ quella di r@uttore della vegetazione”
(Briffault 1927: 628):

La luna [...] fa germinare i semi e crescere le @dnt]. Il seme & una massa
inerte [...], che manca del tutto di qualsiasi cagadi crescere. [...] Questa capacita
deve essere data al seme da una forza fertilizzapfaure, forse, da un dio della
fertilita (Harding 1973: 32).

Il tramite elementale di tale processo inseminatérfacqua: la luna &, difatti,
“regolatore delle acque e dellumidita da cui digenla fertilita, che sono
considerate I'autentico principio della generaziofRriffault 1927: 638). Quelle
acque germinative che, “commandées par la lungadil 2011: 172), vengono
elargite alla Terra, affinché la vegetazione spustino, nello specifico, le acque
piovane. La luna si rivela cosi, in rapporto alla sizione fecondante per il grembo
tellurico, anche “il primo creatore di pioggia” (Bault 1927: 638). Osserva Eliade:

Les relations entre la lune, la pluie et la végétaaivaient déja été observées
avant la découverte de I'agriculture. De la mémea®de fertilité universelle dérive
aussi le monde des plantes, soumis a la méme peigodontrolée par les rythmes
lunaires” (Eliade 2011: 175).

Il phalluslunare & in grado, cosi, di ingravidare la Termjrcipio materno”
dinanzi al quale la luna diventa il “padre di ogenerazione” (Bachofen 1990: 144—
145). Da tale inseminazione germogliano le spighe,sono si figlie della Terra, in
guanto vegetali, ma anche dirette ierofanie talhgj in quanto creature femminili:
da qui la ragione del loro tremore passionale.

La luna blaghiana possiede, pertanto, una fornliadake — di conseguenza —
una potenzialita impregnatrice (che si concretiaft@averso lo scatenamento di
piogge spermatiche). Queste ultime proprieta sarebbufficienti a giustificare il
perché si tratti di uno “zeu” maschile. Tuttaviafine di sigillare tale scenario di
fecondita primordiale e di procurare un ultimo,dnfutabile sostrato archetipico
alla caratterizzazione maschile della lun&éntecul spicelqrriteniamo opportuno
appellarci, infine, anche alla sua collocazionest. L'arcuata falce lunare getta le
virginee spighe in preda a una vampa passionaletiropa non appena essa “pe
boltd apare”. L'archetipo lunare, dal destino cangiamteiclico, pud generalmente
essere contemplato in quanto appartenente ora atd®dmmferiore, ora al Mondo
superiore (cf. Chevalier, Gheerbrant 1974b: 15&8del 2011: 193). In questo caso,
e ritratta nel dominio superiore, celeste: ansbiantoin virtu di tale posizione, la
luna acquisisce una spiccata caratterizzazionehit@sallineandosi con la funzione
del Cielo di “garant de la fécondité de la terred¢g aux pluies qu'il déverse)”
(Chevalier, Gheerbrant 1974a: 31). L'immagine dellza maschile che feconda la
Terra femminile con delle piogge spermatiche noaltéo che una proiezione —
secondo alcuni, altrettanto primitfva della “premiére hiérogamie” costituita dal

" Per un approfondimento sulla relazione tra la keffacqua, cf. R6heim 1927: 42—47.

8 Sulla tesi secondo cui la concezione maschileadelha precede cronologicamente quella
femminile, cf. Briffault 1927: 592-597; Harding 197&-103. Di parere diverso, Neumann 1975b:
49-50.

114

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Céantecul spicelordi Lucian Blaga. lerofanie telluriche e Fecondadunare

“mariage du Ciel et de la Terre” (Eliade 2011: 248nodellata sul carattere fallico
del quarto di luna:

Mentre la materia terrestre sta ad esprimere doltéaspetto femminile della
natura, gli enti celesti del cosmo conducono gidi & della materia femminile, cioe
conducono all'idea di una forza virile [...]. Il marcato sorge dal basso, &, nella sua
natura e nella sua origine, ctonico; il patriargatoviene invece dall’alto, ha natura e
origine celeste (Bachofen 1990: 145).

L'inserimento della luna blaghiana nel dominio @#lo — archetipicamente
maschile — si armonizza coerentemente con la slemza simbolica di quarto-
phallus In un tale contesto simbolico, il quale si risgga inCantecul spicelor la
fallica falce della luna, collocata nella “biltceleste —, la luna abbandona cosi
I'orbita della costellazione ctonio-tellurica, ai quu spesso e ancorata in quanto
archetipo femminile (cf. Chevalier, Gheerbrant 197455; Eliade 2011: 183),
appropriandosi di un ruolo attivo e maschile: quéil“Fecondatore”.

2. “Zeul din zare”: la luna taurina e ofidica

La luna blaghiana, in qualita di quagballuse di ierofania celeste, si rivela
un “principio fecondatore virile” che, “con i raggimidi del suo splendore
notturno”, & in grado di impregnare la Terra, piogcome si feconda una creatura
femminile” (Bachofen 1990: 144). Vi si puo riferjineertanto, come al Fecondatore
lunare. Nella storia delle religioni, il Feconda@ un soggetto divino uranico: nella
fattispecie, designa I'esito di un’evoluzione dafiginaria divinita celeste, ddeus
otiosus luminoso, statico e lontano (cf. Eliade 2011: 6B+7a deus pluviosys
dinamico scatenatore di tempeste. Quale “dieu dgluee, de I'ouragan et de la
fertilité cosmique” (Eliade 2011: 10)il deus pluviosugeconda attivamente il
suolo mediante la sua spermatica acqua piovandos- @itnoti sin da ora, non
lontano da quello dgbhallus lunare —, facendosi protagonista di una “hiérogami
avec la Déesse Terre” (Eliade 2011: 985dus pluviosusi presenta, cosi, come il
grande Fecondatore, “le male par excellence, épeua Grande Déesse tellurique,
distributeur de la pluie” (Eliade 2011: %)

Allorché si configura come Fecondatore, il dio s&eacquisisce spesso,
come osserva Eliade, una “« spécialisation » géodaurine” (Eliade 2011: 101).
Numerose sono, infatti, le sue “relations rituelltsmythiqgues avec le taureau”
(Eliade 2011: 98), sulla base dall’indomabile “®rgénésique” (Eliade 2011: 98)
che li accomuna. Difatti, il massiccio toro, chearfica, sfreccia, si lancia, scalpita”
(Hillman 2008: 61), in un connubio di forza e fitdi, € la piu eloquente espressione
teriomorfa del caos irrazionale erotico, distrudtima anche potenzialmente
creativd®. Come spiega lo storico delle religioni romenomiliggito del bovino &

° Gli déi Fecondatori possono presentare un’ipogebmorfa cornuta, ma non taurina, come
quella di montone o di caprone (cf. Eliade 20110, 11D4).

10 Citiamo, come esempio forse pitl noto, quello di Zeattivo dio del tuono e dunque della
pioggia (cf. Cook 1940: 314 sqq.) e instancabilaitece e fecondatore di dee e fanciulle “telluriche

L Walter 2010: 95: “Il toro [...] risiede anche m&dstro inconscio, quale parte nel nostro istinto
amoroso maschile che pu0 gioire nel conquistarielare, rapire e possedere, avvolgere e seviziare”.
In merito all’'associazione tra un dio taurino e yoharalita di donne, si ricordi la scena, narratga d

115

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Valentina SIRANGELO

assimilato all'uragano e al tuono, entrambe epifaldlla forza fecondatrice (Eliade
2011: 101), in quanto annunciatori della pioggia ampregna la Terra durante la
sua “union sexuelle” con il Cielo (Chevalier, Ghwant 1974a: 33). Come afferma
James Hillman, “il ruggito del toro € il suono aeltesso dio del cielo” (Hillman

2008: 62).

Il toro, per “la sua fertilita, la sua figura viole, la sua forza e ferocia, i suoi
ruggiti” (Malten 1928: 91), fu il primo simbolo iemorfo del principio Maschile.
Nella storia delle idee religiose, “au premier cleetaureau est chtonien” (Durand
1992: 86): inizialmente, infatti, il toro, dipendendal dominio della Terra —
principio Femminile —, “non puo essere contemptatme isolato dalla dea” (Walter
2010: 94-95), perché, in qualita di suo “partneirai fecondante” (Neumann 1981:
144) le & inferiore e sottomes&dn un secondo momento, il toro viene “spostato in
cielo” (Malten 1928: 96% dallimmaginazione religiosa, tramutandosi in soith
astrale (Durand 1992: 86), diventando non solo remtw dalla Terra — e dal
Femminile — ma anche colui che la sottomette. Eseguito a questa nuova
collocazione superiore, e allomologia iconografiman il deus pluviosuysche il
“toro del cielo” si trasforma, grazie alle sue pjeg in unattivo “garante di
prosperita e crescita” (Malten 1928: 106) per &aaasfgro-tellurica.

In tale prospettiva, diviene interessante eviderziaa frequente
corrispondenza tra la bestia taurina fecondatri€enenagine della “luna cornuta”
(Campbell 1962: 41§, da cui deriva I'esistenza degli “dieux lunairesfaime
taurine bien caractérisée” (Durand 1992:87lon solo quando un dio celeste &
pluviosus diventa tauromorfo, ma spesso anche ‘“lunare”, asulbase
dell'isomorfismo quarto-corno, per il quale “lesrces du taureau ont été assimilées
de bonne heure au croissant lunaire” (Eliade 2201). Il corno del toro €, a sua
volta, isomorfo alphallus ragione per la quale costituisce un “symbole ae |

Plutarco, in cui le donne degli Elei invocano iitamorfo dio Dioniso, cui sono assegnate funzioni
relative alla prosperita agraria (“inventore deli®o e delle seminagioni”), pregandolo di giungere
“furente con piede bovino” (Carrano 2007: 61). Perapprofondimento in merito, si consulti Graves
1992: 361-391. Bachofen teorizza che le donne stiamocando il dio affinché egli “venga a
fecondarle” (Bachofen 1990: 147) — asserzione chadtice a istituire un parallelismo con la scena
blaghiana delle spighe-vergini che bramano di uaitsa luna a forma di corno taurino.

12 Originariamente — a partire dal Neolitico — il ®drappresenta la cultura agraria” (Malten 1928:
91): simbolo teriomorfo, nell'iconografia religigsmon & che il paredro della Dea Madre, ossia
'onnipotente Terra alla quale & legato da un ragopdi figliolanza, e attraverso il cui grembo egli
muore e risorge periodicamente. Per tale vastonglasso scenario storico-religioso, impossibile da
approfondire nel presente studio, si faccia rifenmo a Mellaart 1967: 180 sqq.; Gimbutas 2007: 224;
Eisler 2012: 76; Cauvin 1997: 46 sqq.; Campbell 1362sqq.; Neumann 1978: 84-85; Harding 1973:
98-99; Cardamone 2006: 47-57.

13 Per uno sguardo sugli déi che rappresentano untaréa celeste e sono investiti di attributi
taurini, cf. Malten 1928: 100-105; Eliade 2011: 4034.

14 | e radici dell'ipostasi taurina degli déi lunadr® da collocare gia nella fase “ctonia” del Toro,
nella quale non & ancora indipendente dalla DeaNgfimann 1975b: 51). Nell'analisi della luna di
Cantecul spicelgrla nostra attenzione si rivolge prevalentemeliéesaia fase celeste e attiva.

15 Come esempio, citiamo il dio sumerico Nanna (il ilmmese Sin) — celebre per recare
abbondanza e fertilita alle terre (cf. Bottéro, Keari992: 124 sqq.) —, un cui diffuso epiteto e téor
giovane toro, dalle corna spesse” (Malten 1928:).186 consulti anche Cardamone: 27-31. Per un
approfondimento, cf. Combe 1908; Hall 1985; SjoH960.

116

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Céantecul spicelordi Lucian Blaga. lerofanie telluriche e Fecondadunare

puissance virile” (Chevalier, Gheerbrant 1974a; ® cratofania divino-mascolina
per eccellenza.

Riteniamo cosi di poter riconoscere, nello “zeuhdre di Blaga, il
Fecondatore celeste che, sotto forma di Toro, datatin corno “fallico” — o di un
fallo “cornuto” —, favorisce la prosperita dellari@ impregnandola del suo sperma
piovano. Tale identificazione si radica nel comptequartophalluscorno: il quarto
lunare, in quant@hallus si identifica con il corno del Fecondatore ceaddsiurino.

In Cantecul spicelorincontriamo, cosi, I"immagine della luna come doe
fecondatore, come forza fallica [...], come portatalie piacere e procreatore”
(Neumann 1975b: 51): e per tale ragione che le hspigerofanie telluriche,
rabbrividiscono, desiderose, alla sua Vfst8e, come afferma Joseph Campbell, il
corno del mitico toro lunare rappresentava “il liwali congiunzione di cielo e terra,
dio e dea” (Campbell 1965: 57), nella poesia digBldiventa il tramite simbolico,
concreto e tangibile, della “pénétration de la &epar le Ciel” (Chevalier,
Gheerbrant 1974a: 33). Il complesso quatalluscorno, inoltre, coniuga il
principio — affrontato nel paragrafo precedenterqui “la lune commande les eaux
et les pluies et distribue la fécondité universe(iiade 2011: 101) alla “fonction
génésique-agraire du dieu tauromorphe de I'atmasph&liade 2011: 10%}: vi
fornisce cosi, grazie allimmaginario della fetéli un senso fondato.

Concluso il percorso archetipologico sul Fecondatanare come Toro del
Cielo, discutiamo piu brevemente — al fine di matéev ulteriormente il desiderio,
suscitato nelle spighe femminili, da parte di unsaldle “zeu” lunare — di una
seconda ipostasi teriomorfa della Luna, che netifiass la virilita. Campbell
afferma che, generalmente, tra le “nobili bestib& ¢simboleggiano il potere che
feconda la terra” primeggiano il toro e il serpef@ampbell 1965: 54). La rilevanza
del serpente come Fecondatore € testimoniata sladld'présence” — seconda, per
frequenza, forse soltanto a quella del toro — “dédosnographie ou les rites des
Grandes Déesses de la fertilité universelle” (Hia@11: 181).

Il serpente si annovera tra gli animali che — sostiEliade — “deviennent
symboles ou « présences » de la lune parce quefdeue ou leur mode d'étre
évoquent le destin de la lune” (Eliade 2011: 1{yanto al “mode d'étre”, ci
limitiamo a ricordare che il serpente € reputai Cteatura che, per via del suo
potere di cambiare la pelle, partecipa al dono riirgell'immortalita” (Briffault
1927: 651). Quanto alla “forme” — mantenendo senfgprestra attenzione primaria
sulla luna blaghiana —, il serpente si rivela isdmaal quartophallus lunare,
giacché “sa forme oblongue et son cheminement seggéa virilité du pénis”
(Durand 1992: 366). E dall'isomorfismo serpeplellus da cui ne consegue il
potere fertilizzante di tale animale, che si basacfpalmente la “personnification

18 A tal proposito, menzioniamo la presenza, nellaismatica del Vicino Oriente Antico, di scene
che illustrano un “legame tra toro e spighe” chentwleggia la sfera agraria” (Malten 1928: 139 ta
accostamento ricorda quello del dio-luna e deligrepproposto da Blaga.

" Tale & la ragione per cui anche il (fallico) sifibdel fulmine, ierofania celeste e prerogativa
degli dei pluviosi(cf. Eliade 2011: 101, 104), si dimostra a tuttiedfetti “une kratophanie lunaire”:
esso “annonce la pluie, que contréle la lune” @ia011: 171).

117

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Valentina SIRANGELO

masculine et ophidienne” della luna (Eliade 20179)1- e, nella fattispecie, del
quarto di luna.

Il simbolismo ofidico della Luna avvalora il su¢olo — gia menzionato — di
“Signore delle donne” (Neumann 1975b: 52), in qad®ignore della mestruazione
e della fertilita” (Neumann 1975b: 53)1l serpente & difatti ritenuto “la causa delle
mestruazioni” (Briffault 1927: 666) nella misura aui la prima mestruazione si
identifica con la “deflorazione da parte della u(Briffault 1927: 584) e il mestruo
con il “viol primordial” (Durand 1992: 127). Si ripad esempio, che “nella maggior
parte dei miti che descrivono donne assaltate gzese [...], questi animali sono,
effettivamente, considerati personificazioni del-lina” (Briffault 1927: 668).

Il nesso di causalita tra il serpente e il mesutafioratorio € dovuto, altresi,
alla “costante associazione del serpente con laedo@riffault 1927: 673 e in
particolare con la pioggia, “una delle forme d’aacu cui il serpente esercita il suo
controllo” (Briffault 1927: 673). Ma I'acqua piovan come discusso sopra, a sua
volta dipende dalla luna: la pioggia, quale speama feconda della Terra, procede
dal phalluslunare. Ne deriva il complesso luna-serpgstitalusmestruo-pioggia, il
quale fornisce un'ulteriore base archetipale penriiagine blaghiana dello “zeu”
lunare che risveglia i sensi di una pluralita drigaime spighe-vergini: la loro
deflorazione sopraggiungera quando sara procuedtazione del “premier époux
des femmes” (Eliade 2011: 179) — la luna ofidica.

3. “Secera lunii e numai lumiri”; il “dor” sublunare

L’ excursusconcernente il Fecondatore lunare sotto formartawe ofidica é

valso a illuminare, mitocriticamente, il brivido tilor” risvegliato, nelle giovani
spighe, da una luna fallica e virile: essa — castitio il principio Maschilén toto —
e sia il padre che le ha generate, fecondando tea Tdadre con le sue piogge
spermatiche, sia il loro seduttore e potenzialelatooe. Finora abbiamo —
volutamente — trascurato, pero, la seconda caus&raeore delle spighe: esse,
difatti, rabbrividiscono non soltanto “de dor”, raache “de moarté®,

Perché il Fecondatore lunare, padre e seduttovecbloe destare nella Terra e
nelle sue figlie anche un presentimento di morta?risposta si rintraccia in un
secondo dettaglio terminologico non ancora indag&stro viene denominato da
Blaga “secera lunii”. Archetipicamente, “la faueillen raison de sa forme, est
frequemment mise en rapport avec le croissant imé&d ed €, pertanto, “en rapport
avec le symbolisme lunaire et avec celui de larfdité” (Chevalier, Gheerbrant
1974a: 300). Il poeta romeno inserisce cosi, naiptesso quartghalluscorno,
anche la falce — ad essi isomorfa. La falce megsoriprima istanza, arreca la morte
al cereale:

18 Sul legame della luna con il mestruo, cf. Hardi®y3: 65 sqq.; R6heim 1927: 83-94. Per il
nesso di causalita tra mestruo e femminilita lupefreDurand 1992: 110-113.

19 5j veda, per un approfondimento sul rapporto segsacqua, Kiister 1913: 153—-157.

20 5j riconoscera in questo verso un sintagma tipereenemineschiano, proveniente in particolare
dalLuceafirul e daPeste VarfuriIn questo ultimo componimento, il tema lunareneiénserito in una
costellazione simbolica specifica (8firangelo 2014: 422-425).

118

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Céantecul spicelordi Lucian Blaga. lerofanie telluriche e Fecondadunare

Ce symbole est manifestement bipolaire: il signdienort et la moisson. Mais
la moisson elle-méme ne s’obtient qu’en tranchanigle qui relie, comme un cordon
ombilical, le grain a la terre nourriciére. La nsmg, c'est le grain condamné a mort,
comme nourriture ou comme semence (Chevalier, Ghemr1974a: 301).

La spiga di grano, tuttavia, in virtu delle legggliche del dramma agrario,
tornera a nuova vita: cid permette di stabilire ¢hdalce, sebbene, da un lato,
mortifero “symbole de ce qui tranche la vie” (Chisra Gheerbrant 1974a: 301),
rappresenta, nel contempo, “le cycle des moissansejrenouvellent” (Chevalier,
Gheerbrant 1974a: 300).

La ragione per cui il brivido amoroso delle spighesimultaneamente, un
brivido mortuario, € che, nel momento in cui si gdgnun’unione amorosa (in
guesto caso quella tra la falce e le spighe, der@niolento atto della mietitura) si
muore sempre a sé, al fine di concepire altra-viteel caso del cereale, al fine di
rinascere sotto altra forma.

Gilbert Durand istituisce, attraverso I'evocaziahal’'atto mutilatorio, una
triplice relazione tra il quarto lunare, le correurine quale simbolo fallico di
fertilita, e la falce quale simbolo nefasto di neort

Les cornes des bovidés sont le symbole direct dewres » du croissant de
lune, morphologie sémantique qui se renforce parismmorphisme avec la faux ou
la faucille du Temps Kronos, instrument de mutilatde la lune qu’est le croissant, le
« quartier » de lune (Durand 1992: 87).

La mutilazione equivale alla fatale mietitura deBpighe, ma la morte
violenta che esse subiscono non é che una fas&mdehe végétal’, quella della
“semence enfouie, «ténébres » d'ou sortira undarig nouvelle »néophyté
(Eliade 2011: 193).

Tuttavia, cio che piu stupisce della falce lundegbiana e che, per quanto in
apertura desti desideri carnali e orrori di mutdae, si riveli invero diafana e
inconsistente: essa, infatti, non & che luce (“maiulumird”). Il tremore iniziale
delle spighe, che chiamava in causa la lunare dfgmle dall’'azione invisibile, che
compenetra la materia” (Bachofen 1990: #47hon si dimostra che una breve
illusione, poiché esse realizzano, infine, che werranno mai ‘diate de lua”. Il
compito di falciare le spighe, facendosi loro ameamiassassino, spetta, anziché alla
luna, all'attrezzo agricolo del falcetto (“fierulamantului”). Costituito di ferro,
metallo “d’origine chthonienne, voire infernale’ss® si situa sia agli antipodi della
rilucente falce lunare (“lumii), sia agli antipodi della candida chioma virgimal
delle spighe (“de aur”): la sua natura ferrignamiplise une force dure, sombre,
impure, diabolique” (Chevalier, Gheerbrant 197438)3

L'immensa “tristge” che tale consapevolezza procura alle spighe renau
una chiusura che denota “un sentiment exigleranumit, de melancolie si de

2 |n merito alla natura “invisibile” dell’azione fendante da parte della Luna maschile — quale
creatura appartenente a un reame “altro” — neiroatifdella Terra femminile, si pud riconoscere il
Fecondatore lunare nella teoria di Neumann secdadpale il Femminile sperimenta il suo primo
vero incontro con il Maschile come un violento soggmento “da parte di qualcosa di « potentemente
penetrante »”, sperimentato come “fallo numinosira le rappresentazioni mitologiche di tale “dio
che violenta il femminile”, Neumann include la lyilaoro e il serpente (Neumann 1975a: 17).

119

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Valentina SIRANGELO

precaritate a fiitei” (Garm 1976: 220). Ciononostante, reputiamo che, netheleto
del fuoco riconoscibile nell’espressione “in ar@exéntului”, si possa individuare
una punta di speranza. L'elemento igneo, qualeol@idell’Eros, era stato gia
evocato, in modo indiretto, nel movimento trematatille spighe- il qualericorda
I'idea bachelardiana del “feu sexuali€é2 e, in modo direttonella metafora “fete-n
vapaie”, a proposito della loro bramosia per la Iphallus Gaston Bachelard
afferma chél’amour, la mort et le feu sont unis dans un ménstant” (Bachelard
2002: 41) l'ardore che pervade le spighe e, difatti, congeraneamente desiderio
erotico e tremore di morte.

Sin dalle prime raccolte poetiche di Blaga, si impo“ideea naturii
catalizatoare a Erosului Tn r@keului cu cosmosul” (Petrescu 2004: 85): nel ansm
privo di soggetti umani dCantecul spicelgrla relazione io-cosmo viene trasposta
in quella tra le caduche spighe terrestri — umaez e l'eterna luna celeste.
Nell'universo poetico blaghiano accade spessottijitde

In virtutea corespondegi magice dintre Jtile naturii, a legii simpatiei
universale, soarta omului s&ésfringe asupra unui intreg lot de lucruriagatdiri din
mediul Tnconjuitor (Braga 2013: 184).

Quando il loro desiderio erotico — la falciaturaetta da parte della luna-
phallus— viene deluso, si apprende che, come le spigihegdono, la ferrigna falce
terrena le gettera, impietosamente, “in arderedulifih Tale sintagma combina i
due elementi dell*imagination matérielle” — il foo e I'aria — che implicano una
logica ascensionale, contrariamente allacquaatalira, che ne suggeriscono una
discensionale. Riteniamo che il sintagma “in arder@ntului” custodisca il senso
ultimo di Cantecul spicelarracchiude, difatti, la speranza delle spigheria morte
per aria. Questa, sotto forma, di vento, ne cordiursemi altrove, affinché si
depositino sulla terra e generino altro grano, eadone la rinascita; oppure —
secondo un’isotopia ben piu profonda — le faraitiéee, sino a raggiungere la
“bolta” in cui risiede il corno lunare, loro oggetto détsiderio. In tal modo, le
spighe incarnerebbero la quintessenza dell'impetoraso blaghiano, paragonabile
a “un’energia tellurica che, scatenata, puo sotkeah cielo le braccia immense [...]
e conquistarne in un abbraccio la volta” (Del Cat#&1: 15).Cantecul spicelosi
collocherebbe, cosi, in quel filone della poesiatiea blaghiana in cui 'amore
equivale a “integrarea in cosmic” (Gab976: 260).

Le spighe patiscono le pene tipiche di quello chiadE definisce il “monde

Y

sublunaire”, cui appartiene anche 'uomo e tutéoatie é “terreno™

Le monde sublunaire n'est pas seulement celui rd@sformations, mais aussi
celui des souffrances, de I'« histoire ». Rien éfernel » ne peut se passer dans cette
zone sublunaire dont la loi est le devenir, ou awchangement n’est définitif, ou toute
transformation est seulement palingenese (Eliadé&:2193).

Tuttavia, la legge sublunare “peut étre aboliedats certains cas I'on peut
« transcender » le devenir cycligue et acquérimade d'existence absolu” (Eliade
2011: 194). L'elemento dellimmaginazione materieli® meglio soddisfa tale sogno
ascensionale € proprio quel “feu irréversible” @nd 1992: 398) che, nella verticalita

22 A riguardo, cf. Bachelard 2002: 53 sqq., 81 sqq.

120

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Céantecul spicelordi Lucian Blaga. lerofanie telluriche e Fecondadunare

aerea che suggerisce, permetterebbe alle spighedete dépassement de la polarité,
la réintégration dans I'Unité primordiale” (Eliad811: 194) con la luna.

Se l'abisso venisse colmato, e I'universo bipartielo-Terra unificato, il
sogno delle spighe di esseraidte de lud” potrebbe realizzarsi: in tal modo, non
verrebbero falciate via una volta per poi rinascena non verrebbero falciate
affatto, bensi solo trapassate dalla diafana luce lunameullando il tempo e
rimanendo perpetuamente uguali a se stesse, s@izhver attraversare le tenebre
ctonie. Pertanto, “in arderea vantului” racchiudwlicitamente la speranza delle
spighe di colmare I'abisso che separa il mondowndyke dal mondo lunare, e di
annullare per sempre il dramma vegetale — assuogensi a unatatusontologico
in cui vige un’eternitd immutabile, e realizzanda fetamorfosi suprema, la sintesi
cui tutta la creazione anela, e grazie alla que® @ terra saranno tutt'uno” (Del
Conte 1971: 18).

Bibliografia

Bachelard 2002: Gaston Bacheldrd, Psychanalyse du feRaris, Gallimard.

Bachofen 1990:Johann Jakob Bachofer,e Madri e la virilita olimpica: Studi sul
matriarcato nell'antico mondo mediterrane@enova, | Dioscuri.

Blaga 1971: Lucian BlagaJovanta liriche tradotte da Mariano Baffi, prefazione di Edgar
Papu, Bucurgi, Minerva.

Blaga 2012: Lucian Blag®pere ediie critica de George Gdin Cronologiesi aducere la zi
a receptrii critice de Nicolae Mecu, Introducere de Eugemisn, vol. |, Bucursti,
Academia Roméan Fundaia Naionali pentruStiinta si Arta.

Bottéro, Kramer 1992: Jean Bottéro, Samuel Noah m€ra Uomini e déi della
MesopotamiaTorino, Einaudi.

Braga 2013: Corin Bragducian Blaga. Geneza lumilor imaginarEdiia a ll-a revizui,
studiu introductiv de &in Teutisan, Bucurgti, Tracus Arte.

Briffault 1927: Robert Briffault, The Mothers: A Study of the Origins of Sentimemts a
Institutions vol. 1l, New York, Macmillan.

Campbell 1962: Joseph Campbdlhe Masks of God: Oriental Mythologlyondon, Seeker
& Warburg.

Campbell 1965: Joseph Campbellhe Masks of God: Occidental Mythologyondon,
Seeker & Warburg.

Cardamone 2006: Alfonso Cardamome,traccia di luna. Mitologie lunari tra oralita e
scrittura, Cosenza, Pellegrini.

Carrano 2007: Andrea Carrano (e@lytarco. Questioni grechéapoli, D’Auria.

Cauvin 1997: Jacques CauviMaissance des divinités, naissance de I'agricultura
Révolution des symboles au NéolithigiRaris, Centre National de la Recherche
Scientifique.

Capusan 2007: Cornel fpusan, Cantecul Foculuiin lon Pop (ed.)Dictionar analitic de
opere literare romangi, vol. I, Cluj-Napoca, Casaa@ii de Stiinta, p. 144.

Chevalier, Gheerbrant 1974a: Jean Chevalier, ABtieerbrantDictionnaire des symboles
vol. I, Paris, Seghers.

Chevalier, Gheerbrant 1974b: Jean Chevalier, A&tieerbrantDictionnaire des symboles
vol. lll, Paris, Seghers.

Combe 1908: Etienne Combiijstoire du culte de Sin en Babylonie et en AssyRiaris,
Geuthner.

121

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Valentina SIRANGELO

Cook 1940: Arthur Bernard CooKeus: A Study in Ancient Religiovol. 1ll, Cambridge,
Cambridge University Press.

Cugno 2005: Marco Cugn®ercorsi della poesia romena nella prima meta delétento
in AA. VV., Quaderni del Premio Letterario “Giuseppe Acerbi’pV 6: Letteratura
della RomaniaVerona, Gabrielli Editori, p. 78-86.

Del Conte 1971: Rosa Del Contatroduzioneg in Lucian BlagaPoesie (1919-1943&a cura
di Rosa Del Conte, Roma, Lerici, p. 9-37.

Durand 1992: Gilbert Durand,es Structures anthropologiques de limaginaif@aris,
Dunod.

Eisler 2012: Riane Eisleh, Calice e la spada: La civilta della Grande Dedal Neolitico ad
0ggi, Udine, Forum.

Eliade 2011: Mircea Eliaddraité d’histoire des religionsParis, Payot.

Gari 1976: George GanOpera literai a lui Lucian BlagaBucursti, Minerva.

Gari 1978: George GanBlaga, Lucian in Mircea Zaciu (ed.)Scriitori romanj Bucureti,
Editura Stiinifica si Enciclopedid, p. 74-80.

Gimbutas 2007: Marija Gimbuta3he Goddesses and Gods of Old Europe: 7000-3500
B.C.: Myths, Legends and Cult Imagkendon, Thames & Hudson.

Graves 1992: Robert Gravdsy Dea Bianca. Grammatica storica del mito poetibtilano,
Adelphi.

Hall 1985: Mark Glenn HallA Study of the Sumerian Moon-god, Nanna/Skéiladelphia,
University of Pennsylvania.

Harding 1973: Mary Esther HardingMisteri della donna. Un’interpretazione psicologi
del principio femminile come é raffigurato nel mitwlla storia e nei sognRoma,
Astrolabio.

Hillman 2008: James Hillmarnimagination is Bull in Idem, Animal PresencesDallas,
Dallas Institute Publications, p. 58-75.

Kister 1913: Erich KusteDie Schlange in der griechischen Kunst und ReligiGref3en,
Alfred Tépelmann.

Malten 1928: Ludolf MaltenDer Stier in Kult und mythischem Bildh ,Jahrbuch des
deutschen archologischen Instituts”, n. 43, p196-

Mellaart 1967: James Mellaarf§atal HUyuk: A Neolithic Town in AnatolidNew York,
McGraw-Hill.

Neumann 1975a: Erich Neumar@ij Stadi psicologici dello sviluppo femminiia Idem,La
Psicologia del femminileRoma, Astrolabio, p. 9-45.

Neumann 1975b: Erich Neumanha Luna e la coscienza matriarcalén ldem, La
Psicologia del femminileRoma, Astrolabio, p. 46-77.

Neumann 1978: Erich NeumarBtoria delle origini della coscienz&oma, Astrolabio.

Neumann 1981: Erich Neumanha Grande Madre. Fenomenologia delle configurazioni
femminili dell'inconscip Roma, Astrolabio.

Petrescu 2004: dcramioara PetrescuNaturi lirice, lasi, Editura Universiitii ,Alexandru
loan Cuza”.

Pop 1981: lon Pog,ucian Blaga: Universul liri¢ Bucurati, Cartea Roméaneasc

Réheim 1927: Géza Roheivjondmythologie und Mondreligion. Eine psychoanabfie
Studie Wien, Internationaler Psychoanalytischer Verlag.

Sirangelo 2014: Valentina Sirangeldip della vegetazione e poesRoma, Aracne.

Sjéberg 1960: Ake Waldemar Sjobeer Mondgott Nanna-Suen in der sumerischen
Uberlieferung Stockholm, Almqvist & Wiksell.

Vinay, Darbelnet 1972: Jean-Paul Vinay, Jean Dadigbtylistique comparée du Francais
et de I'Anglais. Méthode de traductioParis, Didier.

122

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)



Céantecul spicelordi Lucian Blaga. lerofanie telluriche e Fecondadunare

Walter 2010: Pierre Fritz Waltefhe Lunar Bull in Idem,Joseph Campbell and the Lunar
Bull: Book Reviews, Quotes and CommeNR&wark, Sirius-C Media Galaxy LLC, p.
94-161.

Zank 2013: Aprilia ZankThe Word in the Word: Literary Text Reception arnaglistic
Relativity, Berlin, Lit Verlag.

Lucian Blaga’s Cantecul spicelor
Telluric Hierophanies and the Lunar Fecundator

The present work aims to illustrate, through a rogthical approach, how the
product of Lucian Blaga’'s lyrical mythopoiesis, sffieally the moon named “zeul” in
Cantecul spicelor (The Song of the Wheat Eansay be classified as thaivinity-type
known as the “Fecundator” in the history of religgo In the first part, after identifying the
waxing crescent with thphallus— the symbopar excellencef the Masculine principle —, a
“lunar” Fecundator is associated with Blaga’s dggad. From his place in the sky this god
has a “«spécialisation> génésico-taurine{Eliade 2011: 101)and the power to inseminate
the earth through his spermatain, since he is endowed with a “phallic” horn. fdover,
the ophidian hypostasisf the moon, which further justifies its virilityis presented: the
serpent — in theame way as the taurine horn — is isotopic withpthallic waxing crescent.
Thesecond part of the article describes how the Bfagiaon awakens, in the virginahrs—
symbolizing the daughters and hypostases of thel€&msdEarth —, a fervefdor”. However,
at the same time the Blagian moon produces a trefmdeath due to its “secgrform, since
the sickle is the tool that severs the plant’s, lifénile also promising its future rebirth.
Finally, this work underlines the key-role played the fire element as an instrument of
Eros: it is evoked in “in arderea vantului”, a g epitomizing the ears’ hope for a kind of
death which would allow them to ascend to the skg eejoin the moon-god. Thus, the
transience that the vegetation drama imposes upem tvould disappear, and the moon’s
harvesting would fill the chasm separating the lsufar world, which is the realm of eternal
becoming, from the sempiternal dominion of the tumarld, i.e. the celestial realm.

123

BDD-A20002 © 2015 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 20:18:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

