
 

 
„Philologica Jassyensia”, Anul XI, Nr. 1 (21), 2015, p. 103–109 

 
 
 

Religiozitate populară şi rituri ale apei  
O abordare socio-antropologică 

 
Ioana REPCIUC* 

 
 

Key-words: water rites, folk religion, Christian imagery, pagan survivals, 
rural well, social anthropology of religion 
 
 

Pe plan internațional, preocupările pentru definirea comportamentului religios 
al populaţiei rurale a stat mult timp sub dominația teoriei animiste și a 
evoluționismului impuse prin studiile lui E.B. Tylor și G. Frazer. În urma unui exces 
teoretic, a urmat curentul amplelor cercetări antropologice de teren în culturile din 
America, Africa, Oceania, ale căror rezultate s-au integrat în analizele școlii 
sociologice franceze și a celei funcționaliste anglo-saxone. A apărut treptat o 
cercetare sociologică, beneficiind de baze științifice pertinente, a fenomenului 
religios, dar aceasta a rămas încă mult timp să-și extragă modelele teoretice tot din 
informațiile furnizate de comunități exotice sau tribale. Cu instrumente şi o viziune 
asemănătoare au fost studiate şi societăţile ţărăneşti de pe continentul european. Ele 
erau caracterizate prin omogenitate socio-economică, anistorism şi preţuirea 
implicațiilor spirituale ale vieţii cotidiene, deci diferite de societățile intens 
urbanizate vecine. Treptat, diversele categorii de analişti ai religiei populare au 
înţeles că ţăranii, la fel ca populaţiile primitive cu care antropologii au intrat în 
contact la începuturile acestei ştiinţe sociale, nu erau lipsiţi de cunoaşterea raţională, 
ci că raţiunea lor practică era continuu informată de o viziune specială asupra 
cosmosului, de o relaţie de fraternitate cu lumea naturală şi misterele ei, fapt 
explicabil în contextul a ceea ce specialiştii au numit „religiile ţăranului” – categorie 
socială dominată de o cultură sedentară agrară (Wach 1997: 173).  

Primul chestionar redactat şi aplicat în domeniului noului domeniu al 
sociologiei religiei a fost cel realizat de un membru important al şcolii 
durkheimiene, Gabriel Le Bras. El subliniază că prea puţin au fost investigate 
cauzele pentru care poporul francez, catolic prin excelenţă, nu respectă dogmele 
religioase, că nici măcar slujitorii bisericii nu află care sunt motivele subtile ale 
acestei decăderi, că studiile teologice rămân la suprafaţa oficială a doctrinelor 
oficiale şi că aceştia nu se întreabă de ce ţăranii bretoni au aceeaşi idee despre suflet 
ca oamenii primitivi. Încercând să schiţeze o „hartă” a practicii religioase în satele 
franceze, sociologul religiei credea că Franţa putea fi împărţită în regiuni 

                                                 
* Institutul de Filologie Română „A. Philippide”, Iaşi, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:22 UTC)
BDD-A20001 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana REPCIUC 

 104 

credincioase („pays de foi”), cu catolici fervenţi şi regiuni necredincioase („pays 
d’indifférence”), conformându-se aparent credinţei generale, dar care tind totuși să 
rămână aproape integral păgâne (Gabriel Le Bras, Premiers traits d’une carte de la 
pratique religieuse dans les campagnes françaises, în Le Bras et al. 1977 : 14). În 
final, Le Bras recomandă folcloriştilor să studieze în mod special problema 
creştinismului şi păgânismului în riturile ţărăneşti (ibidem: 16). Din punct de vedere 
istoric, Iluminismul, cu viziunea sa critică asupra manifestărilor religioase, a 
însemnat, la nivelul discursului teologic, apariţia conştientizării asupra existenţei 
unei religiozităţi populare, complementul riturilor şi credinţelor oficiale aprobate de 
instituţia ecleziastică (Hochreligion), dubletul său practic, le vécu („trăitul”). 
Sintagma „religiöse Volkskunde”, folosită prima dată în 1904 de un pastor luteran, 
era integrată în titlul articolului său (Religiöse Volkskunde, eine Aufgabe der 
praktischen Theologie), în care se arăta interesat de aspectele psiho-sociale ale vieţii 
religioase, ca parte a obiectului de studiu al unei „teologii practice”. Intenţia sa era 
de a acorda sfaturi tinerilor clerici care urmau să înfrunte realitatea populară a 
practicii creștine, regăsită în parohiile lor rurale, o realitate diferită de cea oficială a 
canonului (Brückner, Wedgwood 1968: 161). Dacă unii specialişti au identificat 
religia populară ca ipostază rurală a tradiţiei ecleziastice, alţi cercetătorii occidentali 
au numit-o „religie trăită” (franc. religion vécue, engl. lived religion) şi „religie 
locală” sau „cultură religioasă locală”. 

În majoritatea cazurilor, cercetătorii au optat pentru un model bipolar al 
încadrării religiei populare, în care sunt marcate variatele opoziţii ce separă un 
compartiment al religiozităţii (ecleziastic, urban, filosofic, dogmatic, livresc, univoc) 
de un altul (popular, rural, practic, oral, iliterat, multivoc). Respectivul model 
bipolar a fost implementat teoretic, din motive de politică ecleziastică, în mediile 
catolice sau protestante occidentale, fiind astfel marcat pentru totdeauna de emblema 
autorităţii. Fiindcă Biserica ortodoxă română nu a avut un discurs de putere pregnant 
în mediul românesc, religia „legală” sau „religion de départ” (în termenii lui Jean 
Séguy) şi cea populară („religion moins régulée, réellement vécue”) nu au 
reprezentat şi nu reprezintă două categorii incompatibile, ci sunt complemente ale 
aceleiaşi realităţi „de plecare” (Séguy 1977: 37). Definirea integratoare propusă de 
cercetătorul american D. Yoder serveşte la acceptarea atât a elementelor pasive sau a 
supravieţuirilor din vechea religie precreştină, cât şi a elementelor active sau 
creative, adaptări ale creştinismului dogmatic la realităţile comunităţilor în care a 
fost implementat (Yoder 1974: 14). 

Mai aproape de perspectiva fenomenologică a religiozităţii s-ar putea situa 
propunerea unui alt etnolog american, L. Primiano, care consideră ca defavorizantă 
şi limitativă caracterizarea religiei populare ca „non-oficială” sau ca masă de 
supravieţuiri dintr-un stadiu anterior de civilizaţie. Un exemplu din această categorie 
este definirea religiei populare japoneze de către unul dintre primii specialişti care 
au monografiat un sistem religios naţional şi l-au făcut cunoscut lumii occidentale: 
„Vague magico-religious beliefs, many of which are survivals or successors of 
archaic and primitive elements” (Hori 1968: 1). În schimb, Primiano numeşte 
această realitate nesistematică „religie vernaculară”, sugerând o alternativă la 
reducţiile psihologice ale folcloriştilor şi la pozitivismul istoricilor sociali. Se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:22 UTC)
BDD-A20001 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Religiozitate populară şi rituri ale apei. O abordare socio-antropologică 

 105 

observă că Primiano vede studiul religiei vernaculare dintr-o perspectivă 
fenomenologică, deoarece consideră că acest nivel al spiritualităţii trebuie abordat 
prin prisma experienţei credincioşilor, a percepţiilor acestora („experience-centered 
approach”) şi că definirea ca pe un grup de superstiţii a religiei poporului recuză 
apropierea simpatetică de această realitate (Primiano 1995: 37−56).  

Prin urmare, abordând subiectul propus din perspectiva realității religiei 
populare, alegerea descrierii și interpretării formelor contemporane ale riturilor apei 
nu presupune cantonarea în animismul și naturismul vechii școli antropologice, și 
nici în mitologismul unor cercetări românești de la începutul secolului trecut, ci 
opțiunea pentru a schimba acest gen de încadrări prin aportul teoriei sociale. Riturile 
primitive ale elementului acvatic, credința în spirite ale apei, în abluțiuni terapeutice 
sau în imersiuni inițiatice au suportat de-a lungul secolelor influența imaginarului 
creștin, atât canonic cât și apocrif, conținând atât elemente veterotestamentare legate 
de numeroasele rituri purificatoare ale vechilor evrei, cât și episodul exponențial al 
Botezului, de fântânile empirice sau metaforice care populează Noul Testament. De 
asemenea, mitologia comparată și descrierea arheologică a vechilor sanctuare 
lustrale încurajează încercările de reliefare a riturilor antice ale apei. În lumea 
romană, hidroterapia era una dintre cele mai importante metode de tratament 
medical. Medicii antici (Asclepiade, Celsus, Hippocrate) considerau că apa din 
izvoare și băi special amenajate putea vindeca o mulțime de boli. În ceea ce privește 
simbolismul acvatic, este necesară depășirea semnificațiilor filosofice și 
abstractizante care au înconjurat acest imaginar (rolul regenerator al apei, virtutea sa 
originară), pentru a opera cu sensuri funcționale adaptate contextelor rituale. 

Dezvoltându-se pe un teritoriu generos din perspectiva surselor acvatice, 
civilizația rurală românesc devine un important reper pentru compararea riturilor 
magice cu cele creștine. Riturile românești ale apei, integrate în ceremonii complexe 
din ciclul familial, calendaristic sau ocazional, aparțin patrimoniului cultural 
european și sunt o probă a legăturii nemijlocite a ființei românești cu mediul său de 
viață, precum și a adaptării continue la acest cadru natural, relevant pentru existența 
sa în dimensiunea sacrului. Prin urmare, religia populară românească a reușit să 
îmbine și să împace raționalitatea ecleziastică cu imaginarul magic. Dincolo de 
spațiul românesc, atenţia acordată religiei populare inclusiv de cercetători ai 
spaţiului european secularizat permite lărgirea câmpului cercetării religiosului, de 
relativizare a însăşi puternicului proces al secularizării – ca proces de raţionalizare 
pe termen lung a societăţilor industrializate şi urbanizate, care poate însă coincide cu 
păstrarea specificului practicii creștine a maselor populare rurale (Ladrière 1984: 
116). Cercetarea riturilor apei înseamnă necesara trecere de la sistemul studiului cu 
chestionare alcătuite conform unei ordonări în funcţie de sistemul clasic al 
obiceiurilor la un studiu al unui element prezent în mai multe rituri, indiferent dacă 
acestea aparţin compartimentului familial sau celui sezonier, poeziei magice sau 
celei calendaristice. Acest specific al obiectului de cercetat face cu atât mai dificilă 
strângerea informaţiilor etnografice necesare pentru o analiză exhaustivă a acestui 
compartiment ritual. Acest gen de atitudine explică acomodarea practicilor magice 
păgâne cu cele creştine din mediul rural românesc, intervenţia preotului paroh în 
sfinţirea apelor, alăturarea mijloacelor magice de îndepărtare a secetei cu cele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:22 UTC)
BDD-A20001 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana REPCIUC 

 106 

recomandate de tradiţia bisericească. Din această colaborare s-au putut naşte forme 
mixte, care împăcau deopotrivă dogma ortodoxă (recunoscută, de altfel, pentru 
flexibilitatea ei) şi necesităţile practice ale ţăranilor. Este de reţinut opinia 
teoreticienilor religiei populare care au subliniat de nenumărate ori că locuitorii 
satelor  nu au fost, în ciuda nenumăratelor încercări ale unui model intelectualist de 
studiu al religiozităţii lor din prima parte a secolului trecut, nişte „receptacule 
passive” ale dogmei, abosrbind mesajul religios aşa cum el era transmis de cler, ci 
instanţe creative, capabile de adaptare a resurselor magico-religioase la propriile 
scopuri şi nevoi vitale. 

În plus, cercetarea riturilor acvatice trebuie să ia în consideraţie elementele 
materiale ale religiei populare, dată fiind rolul esențial al organizării eficiente a 
spaţiului rural, care include obligatoriu surse acvatice. Fântâna sau izvorul satului 
sunt deopotrivă un spaţiu cotidian şi utilitar, precum şi unul sacru. Prezenţa crucilor 
şi a icoanelor în apropierea apelor are o importanţă majoră pentru detectarea 
concepţiei populare despre sacralitatea apei. Atunci când ne propunem înţelegerea 
concepţiei ţăranilor despre sursele acvatice din habitatul lor, sursele de documentare 
sunt multiple şi problematice, dată fiind întrepătrunderea dintre folosirea lor în 
context ritual şi cea din context socio-economic. Deși apele naturale sunt investite 
cu cel mai înalt grad de sacralitate, nici sursele acvatice amenajate de om nu sunt 
epurate de capacitatea lor hierofanică, de ipostaza lor mitică, relevată încă de la 
întemeire, fapt care aduce asemănări între riturile de construcţie ale fântânilor și cele 
ale caselor. De pildă, în Oltenia, regiune în care obiceiurile legate de apă au o 
desfășurare și o putere de conservare covârșitoare, ritul de amenajare a fântânilor 
include „alegerea magică a terenului, sfinţirea lui, pusul unui vas cu apă sfinţită şi a 
banilor de argint (element de purificare), claca de lucru; după terminarea amenajării: 
slobozirea apei şi pomana fântânii, pusul crucii, momente când se face sfinţirea de 
către preot”, dar vor fi menţionate şi alte rituri din ciclul pomenilor, dar şi din 
riturile de obţinere a ploii (Sărbători şi obiceiuri 2001: 320).  

În lumea rurală românească, o remodelarea de proporții majore a sacrului 
după noul tipar creștin nu s-a produs niciodată. În acest spațiu conservator, 
inventarul locurilor rituale se întindea netulburat, inclusiv în epoca modernă, de la 
biserica parohială – corespondent creștin al imemorialei vetre a satului, spre 
periferie, acolo unde nu lipsesc nuclee precreștine de sacralitate – cruci de piatră, 
câmpuri cultivate, ape curgătoare. Armonia trecerii de la sacrul central consacrat de 
biserică la circumferința dominată încă de spaime mistice a fost asigurată de chiar 
preotul paroh, prezent parcă spre a tempera orice dubiu asupra necanonicității 
riturilor. În contextul discuţiei noastre despre integrarea vechii topografii mitice 
creştine în inventarul de mijloace exploatate de religia populară, trebuie să 
menţionăm că un factor esenţial este contribuţia laicilor. Cercetătorii au observat că 
participarea în comun a colectivităţii creştine la sistemul consacrărilor de spații și 
obiecte a consolidat integrarea acestora în universul umanizat și creștinat, întregul 
grup aderând astfel la aceleași înțelesuri rituale ale lumii din jur (Scribner 1987: 3).  

Acceptând simultana relație cu sacrul a spaţiilor rituale populare, anterior 
păgâne şi a celor oficiale, instituţia creştină a recunoscut omniprezenţa harului divin 
în lumea materială, căci nu doar domus ecclesiae este domus dei, ci întreaga natură. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:22 UTC)
BDD-A20001 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Religiozitate populară şi rituri ale apei. O abordare socio-antropologică 

 107 

Cel puțin acesta a fost argumentul care a liniștit conștiințele primilor părinți ai 
bisericii. La armonizarea celor două planuri a contribuit mișcarea de creștinare a 
periferiei sacrului prin diverse mijloace de răspândire a harului, de la simbolurile 
creștine de pe troițe și fântâni la procesiuni cu relicve de sfinți de-a lungul 
câmpurilor cultivate. Sacrul este implementat la propriu și la figurat în întreaga lume 
rurală, el devine un sacru democratizat, lăsat la îndemâna oricui își dorește să se 
împărtășească din energiile lui.  

Multe chestionare speciale sau tipologii folclorice ne dau informaţii preţioase 
despre rituri performate cu ajutorul elementului acvatic din cadrul marilor 
desfăşurări ceremoniale ale calendarului religios-folcloric. Este vorba despre 
obiceiul iordănitului, realizat ca un colindat de Bobotează, sau sărbătoritul Ionilor a 
doua zi după marea sărbătoare creştină a Botezului. În diverse tipologii dedicate 
obiceiurilor agrare, se pot identifica informaţii despre riturile de oprire a secetei şi de 
aducere a ploii. În perioada postpascală, în ciclul aşa-numitelor „sărbători verzi”, se 
poate vorbi de un mare număr de rituri în care apa joacă un rol principal, de la 
Udatul din a doua zi de Paşti la oferirea apei de pomană la Joimari, la aspersiunile 
ocazionate de ziua Sfântului Gheorghe şi ajungându-se până la riturile de prevenire a 
secetei realizate sub egida Sfântului Ilie, stăpânul creştin al ploilor şi furtunilor. 
Aceste sărbători de primăvară-vară sunt cu atât mai interesante cu cât se poate 
observa în ceea ce le priveşte o tranziţie subtilă de la ipostaza lor păgână, atunci 
când sub performate sub jurisdicţia mistică a unor figuri din panteonul popular 
precreştin (Caloianul, Paparuda, Tatăl Soarelui şi Mama Ploii), la cea creştină, 
atunci când sunt realizate sub patronajul sfinţilor creştini (Sfântul Gheorghe, Sfântul 
Ioan, Fecioara Maria şi rolul său tutelar de la sărbătoarea Izvorului Tămăduirii). De 
asemenea, riturile acvatice din semisfera caldă a anului oscilează între o ipostază 
periodică, decisă de reperele calendaristice, şi una ocazională, dictată de nevoile 
empirice stringente. Această dublă dependenţă a sărbătorilor sezoniere ale apei, 
populară şi creştină, se menţine şi în ciclul familial. Implicarea apei în cultul 
strămoşilor demonstrează, prin ideile superstiţioase despre setea mortului şi riturile 
de Joimari, rolul regenerator şi psihopomp al lichidului vital, şi consacră ipostaza 
funerară a anumitor fântâni comunitare. Evidenţierea caracterului hierofanic al unor 
locuri acvatice apare şi în gesturi din ceremonialul nupţial, amintind de uitate rituri 
antice. Mai presus de orice manipulare a apei ca obiect şi substanţă binecuvântată, 
sursa acvatică devine agent ritual, personificat şi invocat în cadrul vrăjilor de 
dragoste. 

În concluzie, informaţiile legate de fântânile speciale, valorificate ca locuri de 
cult în mediul popular, apar în diverse surse documentare, de la studii de artă 
populară despre troiţe şi cruci amenajate în apropierea fântânilor, la cele legate de 
habitatul ţărănesc, şi până la modul în care aceste obiecte devin surse de energie 
sacră în rituri private sau în mari desfăşurări ceremoniale. Studiul riturilor legate de 
apă reuneşte în mod organic cultura materială cu cea spirituală, ciclul familial cu cel 
calendaristic.  

Astfel, cercetându-se prezența ei în întregul culturii populare românești, apa, 
ca element empiric şi simbolic, s-a dovedit un exponent al limen-ului. Simbolul 
acvatic a creat prilejul analizei atât a riturilor de trecere materială, cât şi a unora de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:22 UTC)
BDD-A20001 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana REPCIUC 

 108 

natură simbolică. Observând în comparaţie riturile familiale cu cele calendaristice, s-
a constatat o mai mare flexibilitate a sistemului normativ creştin în ceremoniile care 
vizează scopuri practice. Acestea sunt cu precădere realizate în sezonul cald, atunci 
când câmpurile cultivate se găsesc într-un moment critic al dezvoltării lor şi timpul 
are o intensitate deosebită, fiind dilatat şi având o mai mare valoare emoţională 
(Nicoară 1997: 58). În ciclul calendaristic, funcţia agrară a unor rituri legate de apă 
devine o constantă a sistemului ceremonial. Faptul este determinat de complexitatea 
procesului prin care timpul păgân a fost creştinat, devenind principalul reper care 
informează activităţile rituale şi cotidiene în cadrul civilizaţiei rurale.  

În concluzie, ceea ce asociază riturile familiale cu cele calendaristice în 
contextul acestei cercetări este deschiderea ambelor spre experienţa socială şi mediul 
comunitar, aceasta fiind una dintre trăsăturile esenţiale ale religiozităţii populare 
româneşti. Alături de cadrul social, este important de urmărit cât de mult riturile 
respective au rămas în spaţiul exterior satului şi cât de mult ele au fost asimilate 
concret de edificiul ecleziastic, cât de aproape sunt încă aceste ceremonii adresate 
forţelor naturale de spaţiul lor originar din mijlocul naturii şi în ce măsură ele au fost 
afectate de refugiul în interiorul vetrei satului, al casei şi al bisericii.  

Concordanţa diferitelor valenţe ale apelor în viaţa rituală şi socială a ţăranilor 
indică modul armonios în care ceea ce reprezenta religia casnică în lumea antică – 
în care familia îşi dedica întreaga activitate cultuală strămoşilor şi divinităţilor vetrei 
– s-a intersectat cu elemente ale religiei cosmice şi divinizarea elementelor lumii 
naturale. Chiar dacă religia casnică ar fi trebuit să fie anihilată treptat de marile 
religii monoteiste – care au pus accent pe corespondenta publică şi pe simbolurile 
religioase colective ale manifestării credinţei –, aceasta nu a dispărut. Religia 
casnică, cea cosmică şi cea publică se întâlnesc în această ritualizare neîntreruptă a 
modului ţăranilor de a-şi aduce aproape elementul acvatic, de a-l folosi ritual și 
empiric. Fiind o religie fără figuri divine centrale, religia surselor elementare a 
împrumutat cu succes semne şi personaje din inventarul creştin.  

Riturile performate astăzi în satele româneşti au capacitatea de a dezvălui 
viziuni cosmografice ancestrale şi modalitatea prin care resursele acestei lumi sunt 
puse la dispoziţia existenţei ţăranului sub zodia magicului. Despre vocaţia utilitaristă 
şi dominanta socială a religiozităţii populare au mărturisit aceste comportamente, de 
la mijloacele rituale de obţinere a apei prin săparea ritualizată a unei fântâni sau 
confecţionarea unei păpuşi reprezentând o divinitate a ploii la expresia comunitară, 
moral-creştină de a aşeza mese de pomană în curtea bisericii din vatra satului, ospeţe 
oferite deopotrivă zeilor atotputernici şi semenilor nevoiaşi, spiritelor imateriale şi 
vecinilor sociabili. 

Bibliografie 

Brückner, Wedgwood 1968: Wolfgang Brückner, Stephen Wedgwood, Popular Piety in 
Central Europe, în „Journal of the Folklore Institute”, vol. V, nr. 2/3, p. 158−174. 

Hori 1968: Ichiro Hori, Folk Religion in Japan: Continuity and Change, edited by Joseph M. 
Kitagawa and Alan L. Miller, University of Chicago Press. 

Ladrière 1984: Paul Ladrière, Le sens du sacré et le métier de sociologue (1), în „Archives 
des sciences sociales des religions”, 57/1, p. 115−139. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:22 UTC)
BDD-A20001 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Religiozitate populară şi rituri ale apei. O abordare socio-antropologică 

 109 

Le Bras et al. 1977: Gabriel Le Bras, Lucien Levy-Bruhl, P. Rivet, P. Saintyves, Pratiques 
religieuse et religion populaire, în „Archives des sciences sociales des religions”, N. 
43/1, p. 7−22.  

Nicoară 1997: Toader Nicoară, Transilvania la începuturile timpurilor moderne 
(1680−1800): societatea rurală şi mentalităţi colective, Cluj-Napoca, Presa 
Universitară Clujeană. 

Primiano 1995: Leonard Norman Primiano, Vernacular Religion and the Search for Method 
in Religious Folklife, în „Western Folklore”, 54, January, p. 37–56. 

Sărbători şi obiceiuri 2001: Sărbători şi obiceiuri: răspunsuri la chestionarele Atlasului 
Etnografic Român, vol. I, Oltenia, îngrijirea ştiinţifică şi redacţională a volumului: 
Ofelia Văduva şi Cornelia Pleşca; coordonator general: Ion Ghinoiu, Bucureşti, 
Editura Enciclopedică.  

Scribner 1987: R.W. Scribner, Cosmic order and daily life: sacred and secular in pre-
industrial German society, în vol. Popular Culture and Popular Movements in 
Reformation Germany, Londra, The Hambledon Press, p. 1−16. 

Séguy 1977: Jean Séguy, Images et „religion populaire, în „Archives des sciences sociales 
des religions”, 44/1, p. 25−43. 

Yoder 1974: Dan Yoder, Toward a Definition of Folk Religion, în „Western Folklore”, vol. 
32, p. 2−15. 

Wach 1997: Joachim Wach, Sociologia religiei, traducere de Florin Iorga, studiu introductiv 
de Nicu Gavriluţă, Iaşi, Editura Polirom.  

Folk Religiosity and Water Rites. A Socio-Anthropological Approach 

The research of water rites identified in the calendar and family cycle of Romanian 
folklore implies the compared interpretation of various ethnographic information discussed 
in a broad interdisciplinary perspective (ethnological, anthropological, sociological, 
historical, theological, archaeological). Therefore, a series of concepts and conceptual 
oppositions forged within the social anthropology of religion and of the religious and social 
history are critically assessed and adapted to the analysis of Romanian ritual customs. Next 
to discussing the symbolic and religious virtues of the water element, it is emphasized the 
social, collective nature of the religious topography of aquatic sources, according to the 
pagan and Christian imaginary.  

The water rites are considered to function within the frame of a very important 
concept originating in the social anthropology of religion, which is folk religion (or 
vernacular, traditional, peasant). In this context are to be discussed primitive rites of water, 
the faith in water spirits, therapeutic ablutions or initiatory immersions, as well as Biblical 
elements like the purifying rites of the old Jews, or the important episode of the Baptism in 
the New Testament. Furthermore, Romanian water rites are an evidence of the direct 
connection of the Romanian peasants with their life environment, and a proof of the 
symbolical and empirical importance of the rural water sources. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:22 UTC)
BDD-A20001 © 2015 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

