
 
 

249 

UN COMENTARIU DESPRE FACEREA, 17, 20 
(PARTEA A II-A). RESCRIEREA CODULUI CROMATIC 

CARE EXPRIMĂ ISTORIA POLITICĂ DE LA 
ÎNCEPUTUL DINASTIEI ABBASSIZILOR ÎN 

APOCALIPSA LUI SERGIUS BAĪRĀ 

SILVIU LUPAŞCU 

Universitatea Dunărea de Jos, Galaţi 
slupascu@yahoo.com 

Summary: The promise given by God to Abraham in Genesis, 17, 20, refers to the 
grandiose posterity of Ishmael, governed by the twelve princes who will descend from 

Hagar’s son. The Apocalypse of Sergius Baīrā, an apocalyptical-polemical text indited in 
Syria during the Caliphate of Al-Mā’mūn (813-833), interprets this biblical verse from 
the perspective of the chromatic code which highlights the political history during the 
Umayyad and Abbasid dynasties: white and red as symbol of the Umayyad Caliphate 
and of the pro-umayyad loyalists, engaged in anti-abbasid counter-revolutionary military 
and political actions; black and green as symbol of the Abbasid Revolution and the 
Abbasid Caliphate; green as symbol of Al-Mā’mūn’s army. From a political and religious 
perspective, the historical ideal of the overturn of the Umayyads’ dynasty and the 
foundation of the Abbasids’ dynasty had been situated in the apocalyptic context of the 
year 100 after Hijra, Anno Hegirae (719 Anno Domini). The aim to recall the identification 
of the Muslim community (umma) to the Prophet’s mission (da‘wat al-rasūl) and to the 
pure message of primordial Islam (da‘wat al-islām) constituted the revolutionary 
substratum of the renewal (tajdīd) foreshadowed by the accomplishment of the historical 
cycle described by the wheel of the world’s destiny (al-dunyā duwal). 
Key-words: Genesis, 17, 20; Umayyad Dynasty; Abbasid Dynasty; Abbasid Revolution; 

Apocalypse of Sergius Baīrā; Sufism. 

În Facerea, 17, 20, Avraam a primit promisiunea divină despre grandioasa 
posteritate a lui Ishmael, guvernată de cei doisprezece prinţi care vor descinde din 
fiul lui Hagar: „Iată, te-am ascultat şi pentru Ishmael şi iată îl voi binecuvânta, îl voi 
creşte şi-l voi înmulţi foarte, foarte tare; doisprezece prinţi se vor naşte din el şi voi 
face din el popor mare.” Prin suprapunerea istoriei politice şi imaginarului 

apocaliptic, Apocalipsa lui Sergius Baīrā1 metamorfozează evenimente şi personaje 

                                             
1 Text apocaliptic-polemic creştin, redactat în Siria, în perioada califatului lui Al-Mā’mūn (813-

833). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

250 

incluse în realitatea istorică, în evenimente şi personaje inserate în textura realităţii 
apocaliptice constituite la frontiera care separă şi apropie totodată spaţiul religios 
creştin-sirian şi spaţiul religios musulman: „fiii lui Ishmael”, „fiii lui Hāshim”, 

„Mahdī Ibn Fāima”, „fiii lui Sufyān”, „fiii lui Ioktan”, „Mahdī Ibn ‘Ā’isha”, „regele 
verde”2. Codul cromatic alcătuit din cele patru culori exprimă continuitatea dintre 
nivelul ontologic al timpului istoric şi nivelul ontologic al timpului apocaliptic: „Prin 
patru culori se deosebesc regatele arabilor: regatul alb al fiilor lui Ishmael şi regatul 

negru al fiilor lui Hāshim, fiul lui Muammad şi regatul roşu al fiilor lui Sufyān şi 
regatul verde al regelui verde, care vine la sfârşitul domniei fiilor lui Ishmael. Acesta 

este regatul fiilor lui Muammad, care va lua în stăpânire regatul fiilor lui Ishmael, 
iar regatul va fi dat tânărului bărbat Hāshim3.” 

În istoria islamului primar, tranziţia de la dinastia Umayyazilor sau Banū Umayya 
(661-750) la dinastia Abbassizilor, Banū Al-‘Abbās sau Al-‘Abbāsīyūn (750-1258), a 
fost motivată de trecerea califatului, în cadrul tribului Quraysh, din clanul lui Umayya 

Ibn ‘Abd Shams (secolele V-VI)4 în clanul Profetului Muammad, în familia 

descendenţilor lui ‘Abbās Ibn ‘Abd Al-Mualib (cca 566-653)5. În concordanţă cu 

mărturia lui Muammad Ibn Jarīr Ibn Yazīd Al-Imām Abū Ja‘far Al-abarī (839-
923)6, un eveniment esenţial pentru începutul şi desfăşurarea revoluţiei Abbassizilor 
(da‘wa7 sau dawla8)9 a fost învestirea celor doisprezece nuqabā’, „apostoli” sau 

                                             
2 Cf. Barbara Roggema, The Legend of Sergius Baīrā. Eastern Christian Apologetics and Apocalyptic in 

Response to Islam, Leiden-Boston, Brill, 2009, p. 61-93, p. 285-295, p. 355-367, p. 409-415, p. 
497-507. 

3 Ibid., p. 355-357. 
4 Dacă existenţa sa legendară se întemeiază pe o existenţă istorică, Umayya Ibn ‘Abd Shams a 

fost vărul primar al lui Shayba Ibn Hāshim sau ‘Abd Al-Mualib (cca 497-578), bunicul 

Profetului Muammad, pe linie paternă. 
5 Cel mai tânăr dintre unchii Profetului Muammad, pe linie paternă. 
6 Istoric, teolog şi comentator al Qur’ān-ului, de origine persană, născut în Āmul, abaristān, 

educat în ‘Irāq, la şcolile din Baghdād, Bara, Kūfa şi Wāsi. 
7 Cuvânt polisemantic întemeiat pe o rădăcină arabă al cărei sens este „a convoca”, „a invita”, 

„a face un apel pentru” sau „a propovădui”. În acest context, Elton Daniel optează pentru 
înţelesul de „misiune” care vizează un scop politic sau religios. Cf. Elton Daniel, Khurāsān 
under Abbasid Rule (747-820), Minneapolis & Chicago, The Iran-America Foundation / 
Bibliotheca Islamica, 1979, p. 29-60, p. 62, n. 18. 

8 Cuvânt polisemantic al cărui sens primar, în limba arabă arhaică, este „schimbare”, 
„întorsătură (a lucrurilor)”. Prin extrapolare, el a inclus noţiunile de „stat”, „dinastie”, 
„imperiu”. Cf. Daniel, Khurāsān, p. 62, n. 18. 

9 În cadrul istoriografiei musulmane medievale, da‘wa şi dawla au devenit termeni emblematici 
pentru revoluţia Abbassizilor. Cf. Hugh Kennedy, The Early Abbasid Caliphate, London, 
Croom Helm / Totowa, New Jersey, Barnes & Noble Books, 1981, p. 42-43. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Un comentariu despre Facerea, 17,20 (partea a II-a) 

251 

„conducători” din Marw, în Khurāsān, de către „imām-ul ascuns” Muammad Ibn 
‘Alī (m. 743)10. 

Din perspectivă politică-religioasă, idealul istoric al răsturnării dinastiei 
Umayyazilor şi instaurării dinastiei Abbassizilor a fost situat în contextul apocaliptic 
al anului 100 după Hijra, Anno Hegirae (719 Anno Domini). Reidentificarea 
comunităţii musulmane (umma) cu misiunea Profetului (da‘wat al-rasūl) şi mesajul pur 
al islamului primordial (da‘wat al-islām) a constituit substratul revoluţionar al 
reînnoirii (tajdīd) prevestite de împlinirea unui ciclu istoric descris de roata destinului 

lumii (al-dunyā duwal)11: „În acelaşi an, anul 100 după Hijra, Muammad Ibn ‘Alī Ibn 

‘Abdallāh Ibn ‘Abbās, tatăl lui Abū ’l-‘Abbās Al-Saffā12, l-a trimis pe Maysara în 
‘Irāq, pentru a chema poporul să depună jurământ în faţa sa. El a încredinţat aceeaşi 

misiune altor câtorva membri ai familiei lui ‘Abbās, anume: Muammad Ibn 

Khunays, Abū ‘Ikrima Al-Sarrāj, care este unul şi acelaşi cu Abū Muammad Al-

ādiq, precum şi ayyān Al-‘Aār, unchiul lui Ibrāhīm şi tatăl lui Salama, care 

trebuiau să facă propagandă în provincia Khurāsān, guvernată pe atunci de Jarrā 
Ibn ‘Abdallāh. Pentru un timp, aceste personaje au avut reşedinţa în această 

provincie şi i-au trimis lui Muammad Ibn ‘Alī numele tuturor celor pe care au 
reuşit să-i câştige pentru cauza lui Banū Al-‘Abbās şi care au depus jurământ. După 

aceea, Abū Muammad Al-ādiq a ales douăsprezece persoane pentru a fi 

reprezentanţii lui Muammad Ibn ‘Alī, anume: Sulaymān Ibn Kathīr Al-Khuzā‘i, 

Lāhiz Ibn Qurayẓ Al-Tamīmi, Qaaba Ibn Shabīb Al-ā’ī, Mūsā Ibn Ka‘b, Khālid 
Ibn Ibrāhīm, Qāsim Ibn Mujāshi‘, ‘Imrān Ibn Ismā‘īl, Abū Al-Najm, Mālik Ibn Al-

Haītham Al-Khuzā‘i, ala Ibn Zurayk, ‘Amr Ibn A‘yan, Abū-‘Alī Al-Harawī din 

Herat şi ‘Īsā Ibn A‘yan. Muammad Ibn ‘Alī le-a adresat o scrisoare menită să 
servească drept cartă şi lege, spre a fi însuşită de noii adepţi13.” Lista celor 

                                             
10 Fiu al lui ‘Alī Ibn ‘Abd Allāh şi nepot al lui ‘Abd Allāh Ibn ‘Abbās, văr al Profetului 

Muammad şi al imām-ului ‘Alī, Muammad Ibn ‘Alī a revendicat dreptul la imāmat în 

partidul teocratic-politic al shī’iţilor şi a condus de la reşedinţa sa din umayma, un sat aflat 
în sudul Mării Moarte, propaganda secretă care a avut drept scop răsturnarea dinastiei 
Umayyazilor şi instaurarea dinastiei Abbassizilor. A fost succedat de fiul său, Ibrāhīm Ibn 

Muammad Ibn ‘Alī (m. 749). Cf. Julius Wellhausen, The Arab Kingdom and Its Fall, Calcutta, 
Calcutta University Press, 1927, p. 501, n. 1. 

11 Cf. Moshe Sharon, Black Banners from the East. The Establishment of the ‘Abbāsid State, Incubation 
of a Revolt, Jerusalem, The Magnes Press – The Hebrew University & Leiden, E. J. Brill, 
1983, p. 20-24. De asemenea, Moshe Sharon, Revolt. The Social and Military Aspects of the 
‘Abbāsid Revolution, Jerusalem, The Max Schloessinger Memorial Fund – The Hebrew 
University, 1990, p. 19-20. 

12 Fiu al imām-ului Muammad Ibn ‘Alī şi frate al imām-ului Ibrāhīm Ibn Muammad Ibn ‘Alī, 

Abū ’l-‘Abbās Al-Saffā (v. 721-754; d. 750-754) a fost primul Calif din dinastia 
Abbassizilor. 

13 Cf. Muammad Ibn Jarīr Ibn Yazīd Al-Imām Abū Ja‘far Al-abarī, Ta’rīkh al-rusul wa-’l-

mulūk wa-’l-khulafā’, V, LX, Hermann Zotenberg (trad.), Chronique de abarī, I-IV, Paris, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

252 

doisprezece nuqabā’, alcătuită din arabi musulmani şi mawālī sau clienţi de origine 
persană ai triburilor arabe, convertiţi la islam, demonstrează că dreptul de cetăţenie 
în Statul prevestit de Abbassizi ca manifestare a voinţei şi puterii lui Allāh nu era 
conferit de apartenenţa la etnia arabă, ci de adeziunea la crezul şi principiile 
islamului14. În acest sens, da‘wa s-a constituit ca o strategie de a reconstrui regimul 
teocratic-politic al spaţiului islamic, de a reintegra califatul şi subiecţii săi în umma, 

sub conducerea familiei Profetului Muammad15. Dinamica istorică a Khurāsān-ului 
din secolele VIII-IX este definită de o dublă asimilare politico-religioasă: pe de o 

                                             
Imprimerie Impériale (I-III) şi Nogent-le-Rotrou, Imprimerie de A. Gouverneur (IV), 1867-
1874, IV, p. 247-248. După cum a observat Patricia Crone, tradiţia istoriografică 
musulmană, spre deosebire de tradiţia istoriografică biblică, „nu a fost rezultatul unei 
cristalizări lente, ci al unei explozii”. Primii compilatori musulmani de naraţiuni istorice (Abū 

Mikhnaf, Sayf Ibn ‘Umar, ‘Awāna, Ibn Isāq, Ibn Al-Kalbī) nu au redactat cronici despre 
evenimente mitice sau istorice, asemenea scribilor biblici, ci au colecţionat fragmente 
disparate despre un trecut tribal în mare parte pierdut. Pe textura entropică a acestor surse 
arhaice se întemeiază, cu începere din secolul al VIII-lea, procesul de organizare a tradiţiilor 
istorice, al cărui apogeu va fi atins de lucrările clasice din secolele IX-X (de exemplu, Al-

abarī, Ta’rīkh), care vor fi recunoscute ca sunna. Dimensiunea prosopografică a 
istoriografiei musulmane, în sensul polarizării scrierii sau rescrierii istoriei asupra mărturiilor 
textuale despre persoanele care au deţinut puterea politică-teocratică, justifică demersul 
metodologic de confirmare a surselor istorice musulmane prin surse istorice redactate în 
afara spaţiului religios şi istoric musulman, prin informaţiile furnizate de epigrafie, 
papirologie şi numismatică. Cf. Patricia Crone, Slaves on Horses. The Evolution of the Islamic 
Polity, Cambridge, UK, Cambridge University Press, 2003, p. 3-17. Tayeb El-Hibri a reliefat 
structura literară a surselor musulmane care tratează despre istoria califilor. Conexiunile 
tematice, stilistice şi narative dintre cronicile clasice, redactate în secolele IX-X, sugerează 
existenţa unei „atmosfere unitare a compoziţiei narative”, care a precedat demersul 
istoriografic. Dialogul dintre diferitele straturi ale naraţiunilor istorice sau exigenţa retorică a 
repetitivităţii demonstrează că mesajul este conţinut de „structura codificată a 
simbolismului, simetriei şi intertextualităţii”. Această strategie narativă era în măsură să 
elibereze semnificaţiile religioase şi filosofice conţinute în timpul istoric, să exprime relaţia 
dintre morală şi politică, să exploreze spaţiul nevăzut, infinit, al destinului şi judecăţii divine. 
Din această perspectivă, evenimentele istorice devin comprehensibile numai dacă sunt 
încadrate într-un plan divin şi un plan moral, iar acţiunea istorică, discursul omenesc şi 
realitatea onirică manifestă cicluri ale ispitei, căderii şi mântuirii în textura teocratică-
ontologică a timpului istoric. În acest peisaj istoriografic intens conceptualizat, profilul 
intelectual-religios al autorilor este evidenţiat de alegerea temelor literare şi a tehnicii 
narative. De exemplu, naraţiunile istorice redactate în perioada califatului abbassid se 
definesc prin „fundamentarea riguroasă în vocabularul qur’ānic, dar acest vocabular 
interacţionează frecvent cu un vocabular moral care derivă din tradiţia politică persană şi din 
tradiţiile gnostice”. Cf. Tayeb El-Hibri, Reinterpreting Islamic Historiography, Cambridge, UK, 
Cambridge University Press, 2004, p. 216-220. 

14 Cf. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 515. De asemenea, Daniel, Khurāsān, p. 33-36. 
15 Cf. Hugh Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates, Harlow, UK, Pearson-Longman 

Education Limited, 2004, p. 125-126. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Un comentariu despre Facerea, 17,20 (partea a II-a) 

253 

parte, integrarea membrilor triburilor arabe16 care au colonizat regiunea oraşului 
Marw în întregul comunităţii musulmane, identificată cu Statul Arab imperial, iar pe 
de altă parte, omogenizarea dintre comunitatea musulmanilor de origine arabă şi 
comunitatea musulmanilor de origine persană17. În paralel cu cei doisprezece 
nuqabā’, Abū ‘Ikrima a ales douăzeci de adjuncţi, denumiţi nuẓarā’ al-nuqabā’, cu 
scopul de a avea pregătit un eşalon secund, în eventualitatea în care moartea, 
arestarea sau retragerea din conspiraţie ar fi impus substituirea conducătorilor situaţi 
pe prima treaptă a ierarhiei executive. Cincizeci şi opt du‘āt18 şi treizeci şi şase du‘āt 
al-du‘āt, misionari sau propagandişti, erau subordonaţi celor doisprezece nuqabā’, 
astfel încât un efort concertat să susţină îndeplinirea idealului mesianic-militar 
formulat de societatea secretă a revoluţionarilor pro-Abbassizi19. 

Simbolismul numerelor doisprezece şi şaptezeci (doisprezece plus cincizeci şi 
opt), pe care se întemeiază istoria da‘wa în Khurāsān, exprimă identificarea imām-ilor 

Muammad Ibn ‘Alī şi Ibrāhīm Ibn Muammad cu paradigma profetică definitorie 

pentru religiile abrahamice, ipostaziată de Moise, Hristos şi Muammad20. Da‘wa 
este un concept esenţial atât pentru istoria politică a Abbassizilor (secolele VIII-

                                             
16 amīm şi Qays ‘Aylān din Confederaţia Muar; Rabī‘a (Bakr Ibn Wā’il, ‘Abd Al-Qays, Shaybān) 

şi Azd ‘Umān (Khuzā‘a) din Alianţa Yaman. Cf. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 397-491. De 
asemenea, Sharon, Black Banners, p. 51-71; Sharon, Revolt, p. 25-48. 

17 Cf. M. A. Shaban, The ‘Abbāsid Revolution, Cambridge, UK, Cambridge University Press, 
1970, p. 51-52, p. 95-97. 

18 Patruzeci în Marw, şapte în Abīward, şase în Nasā, doi în Balkh şi câte unul în Marw al-
rūdh, Khwārizm şi Āmul. 

19 Cf. ‘Abd Al-‘Azīz Al-Dūrī; ‘Abd Al-Jabbār Al-Mualibī (ed.), Akhbār ad-dawla al-‘abbāsiyya 

wa-fihi akhbār al-‘Abbās wa-waladihi, Beirut, Dār a-alī‘a, 1971, p. 213-223, sursă citată de 
Daniel, Khurāsān, p. 32-33, p. 64, n. 34, n. 36-37 şi Sharon, Black Banners, p. 191-196. De 
asemenea, Shaban, The ‘Abbāsid Revolution, p. 151-152; Hugh Kennedy, The Early Abbasid 
Caliphate, London, Croom Helm / Totowa, New Jersey, Barnes & Noble Books, 1981, p. 
42-45, p. 78; G. R. Hawting, The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate (661-750), 
London & New York, Routledge, 2000, p. 114. 

20 Pentru citatele şi denumirile biblice-evanghelice, am folosit ediţia: Biblia sau Sfânta Scriptură, 

Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1988. Cf. 

Ieşirea, 24, 1: „Apoi a zis Dumnezeu iarăşi către Moise: Suie-te la Domnul, tu şi Aaron, 

Nadab, Abiud şi şaptezeci dintre bătrânii lui Israel şi vă închinaţi Domnului de departe.”; 

Evanghelia după Matei, 10, 1: „Chemând la Sine pe cei doisprezece ucenici ai Săi, le-a dat lor 

putere asupra duhurilor celor necurate, ca să le scoată şi să tămăduiască orice boală şi orice 

neputinţă.” Pentru citatele şi denumirile qur’ānice, am folosit ediţia: Arthur J. Arberry 

(trad.), The Qur’ān Interpreted, Oxford, Oxford University Press, 1991. Cf. Qur’ān, V, v. 15, 

Arberry, The Qur’ān, p. 101: „Allāh a încheiat un legământ cu fiii lui Israel. Iar Noi am ridicat 

dintre ei douăsprezece căpetenii.”; Qur’ān, VII, v. 153-154, Arberry, The Qur’ān, p. 161: „Şi a 

ales Moise şaptezeci de bărbaţi din neamul său pentru timpul întâlnirii cu Noi.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

254 

XIII), cât şi pentru teologia mistică, de inspiraţie gnostică-bardesanită21, 
propovăduită de ismā‘īliyya sau comunitatea shī’iţilor ismaelieni (secolele IX-XV)22. 

În istoria ismā‘īliyya, da‘wa terestră s-a identificat, în perioada pre-fāimidă, cu 
conspiraţia anti-abbassidă organizată la Salamiyya, în Siria, de Maymūn Ibn Al-

Aswad Al-Qaddā (m. cca 770-790)23 şi de fiul său ‘Abd Allāh Ibn Maymūn (m. cca 
780-800)24. Cele şapte stadii (bālaghāt) ale iniţierii în doctrinele (madhāhib) comunităţii 
maymūniyya-ismā‘īliyya au constituit nucleul ideologic al evoluţiei propagandei 
politico-religioase anti-abbasside spre da‘wa celestă sau gnoza ismaelismului 

fāimid25: da‘wa sau „convocarea” terestră la tawīd-ul26 esoteric are drept arhetip o 
da‘wa celestă, prin care Prima Inteligenţă „a chemat”, înainte de începutul timpului, 
„formele de lumină” care alcătuiesc ‘ālam al-ibdā‘ sau ‘ālam al-amr, „Pléroma 
arhanghelilor”27. Credinţa propovăduită de ismā‘īliyya afirmă că lumea nu poate să 

existe fără o „dovadă” (ujja) a lui Allāh, realitate teofanică alcătuită din „cel care 

vorbeşte” (nāiq) şi „cel care tace” (āmit), un profet (nabī) şi un imām sau paznic 

(walī), căruia îi revine misiunea de a administra moştenirea (waiyya) profetului. 

Concomitent cu ujjat, în spaţiul terestru locuiesc întotdeauna doisprezece 

                                             
21 Ibn Al-Nadīm menţionează apartenenţa lui Maymūn Ibn Al-Aswad Al-Qaddā şi a fiului 

său ‘Abd Allāh Ibn Maymūn la secta bardesaniţilor (dayānīyūn), întemeiată de Bardaisān din 

Edessa sau Ibn Dayān (154-222), gânditor sincretic de origine parthă: „Maymūn şi fiul său 

au fost bardesaniţi (dayānīyūn) şi pentru o perioadă lungă ‘Abd Allāh, fiul, a propagat 

doctrina ismā‘īlī ca profet.” Cf. Ibn Al-Nadīm, Kitāb al-Fihrist, V, 5, Bayard Dodge (ed.), The 

Fihrist, Chicago, Great Books of the Islamic World, Inc. – Kazi Publications, 1998, p. 463. 
22 Ismaelismul septimanian, ca ramură a shī’ismului, a fost întemeiat în anul 765, după moartea 

celui de al şaselea imām, Ja‘far Al-ādiq, în condiţiile în care fiul său, Ismā‘īl Ibn Ja‘far, nu i-a 
supravieţuit. O schismă ireconciliabilă i-a separat pe shī’iţii ismaelieni, care au considerat că 

imāma trebuie să treacă la Muammad Ibn Ismā‘īl, nepotul lui Ja‘far Al-ādiq, de shī’iţii 

duodecimani, care au acceptat decizia lui Ja‘far Al-ādiq de a-l învesti cu imāma pe Mūsā Al-

Kāẓim („cel care îşi ţine în frâu mânia”), fratele lui Ismā‘īl. Printre promotorii doctrinei 

ismaeliene s-au numărat amdān Qarmat şi ‘Abdān în Kūfa, precum şi Khalaf în Rayy, în 
anii 877-878. Şcoala „orientală” din Persia (de la Alamūt) şi Şcoala „occidentală” din Egipt şi 
Yemen au înflorit în secolele X-XV. Cf. Wilfred Madelung, “Ismā‘īliyya”, in: Bosworth, 
Lewis, Pellat, Van Donzel, The Encyclopaedia of Islam, vol. IV, p. 198-206. 

23 Cf. Wilfred Madelung, “Maymūn Ibn Al-Aswad Al-Qaddā”, in: Bosworth, Heinrichs, 
Lewis, Pellat, Van Donzel, The Encyclopaedia of Islam, vol. VI, p. 917. 

24 Cf. S. M. Stern, “‘Abd Allāh Ibn Maymūn”, in: Gibb, Kramers, Lévy-Provençal, Lewis, 
Pellat, Schacht, The Encyclopaedia of Islam, vol. I, p. 48. 

25 Cf. Ibn Al-Nadīm, Kitāb al-Fihrist, V, 5, Dodge, The Fihrist, p. 462-473. 
26 Principiul unicităţii lui Allāh. 
27 Cf. Henry Corbin, Histoire de la philosophie islamique, I-II, Paris, Gallimard, 1964, I, p. 110-115, 

p. 124. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Un comentariu despre Facerea, 17,20 (partea a II-a) 

255 

conducători (naqīb), în calitate de elită a celor care au aderat la mărturia despre 
divinitate28. 

În mediul religios al comunităţilor ūfī din secolele IX-X, principiul teocratic 
determină ierarhizarea fiinţelor omeneşti în funcţie de ierarhia graţiilor 
sanctificatoare pe care omnipotenţa divină le răspândeşte în universul material, 
astfel încât locuirea acestor graţii în spaţiul viului omenesc actualizează în fiecare 
generaţie un număr fix de persoane desăvârşite, înzestrate cu harul sfinţeniei. Pe 
această ontologie teandrică se întemeiază tema sfinţilor apotropaici, abdāl, ale căror 
prezenţe succesive în timpul istoric constituie stâlpii spirituali pe care se sprijină 
lumea29. În interiorul ierarhiei sfinţeniei ascunse, sub nivelul celor patruzeci de abdāl 
se află trei sute de nuqabā’ şi şaptezeci de nujabā, iar deasupra se situează şapte umanā 

(sau abrār, awtād, akhyār), patru sau trei ‛amūd (sau athāfi) şi un „pol spiritual”, qub 
(sau ghawth). Acesta cunoaşte fiecare treaptă a ierarhiei, dar membrii ierarhiei nu-l 
cunosc30. În Kitāb al-sakhā sau Cartea despre generozitate, Ibn Abī’l Dunyā (m. 894) a 

transmis doctrina despre abdāl drept un adīth primit de la asan Barī şi āli 
Morrī. Mărturia sa elogiază virtuţile abrahamice în care abdāl excelează: sinceritatea 
ascezei, pacea inimii, identificarea fraternă cu toţi musulmanii31. În societatea 
musulmană din secolele VIII-X, este remarcabilă prezenţa termenului nuqabā’ ca 
numitor comun între spaţiul politic al revoluţiei Abbassizilor şi spaţiul teologic al 
sufismului. Situate în planuri ontologice secante, ierarhia politică a da‘wa şi ierarhia 
sfinţeniei ascunse au fost organizate în jurul unui centru ocultat, reprezentat de 

imām sau de qub. 
Circumstanţele istorice violente ale perioadei de tranziţie dintre dinastia 

Umayyazilor şi dinastia Abbassizilor i-au transformat în martiri pe câţiva dintre cei 

doisprezece nuqabā’ menţionaţi de Al-abarī, în cadrul unei noi paradigme politice, 
întemeiată pe dinamica relaţiei imām – wazīr sau autoritate sacră – autoritate 

seculară, stabilită între Ibrāhīm Ibn Muammad şi Abū Muslim (cca 718-755)32, 

supranumit āib al-dawlah, „stăpân al schimbării”33. De exemplu, Sulaymān Ibn 
Kathīr (m. 749), conducătorul partidului Hāshimiyya şi al întregii reţele pro-abbasside 
din Khurāsān34 a fost asasinat din ordinul lui Abū Muslim, a cărui autoritate o 

umbrea, pentru presupuse simpatii politice pro-alide. Qataba Ibn Shabīb (m. 749) 

                                             
28 Cf. ‘Allāmah Sayyid Muammad usayn abāabā’ī, Shi‘ite Islam, Albany, New York, State 

University of New York Press, 1975, p. 78-79. 
29 Cf. Louis Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, Paris, 

Cerf, 1999, p. 132. 
30 Ibid., p. 133-134. 
31 Ibid., p. 133, n. 1. 
32 Abū Muslim ‘Abd Al-Ramān Ibn Muslim Khurāsānī a fost trimisul plenipotenţiar al 

clanului Banū Al-‘Abbās în Khurāsān. În calitate de general şi emir al Khurāsān-ului (745-
755), a fost geniul politic şi militar care a determinat victoria revoluţiei Abbassizilor. 

33 Cf. Sharon, Black Banners, p. 228-230. 
34 Cf. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 523. De asemenea, Daniel, Khurāsān, p. 34-50. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

256 

a servit ca principal comandant militar sub comanda lui Abū Muslim şi a murit în 

bătălia pentru Kūfa, în noaptea de 8 muarram 132 A. H. (27 august 749 A. D.), 
care a deschis calea instaurării puterii Abbassizilor asupra ‘Irāq-ului35. Lāhiz Ibn 
Qurayẓ (m. 748) a fost decapitat din ordinul lui Abū Muslim, după capitularea 
oraşului Marw, în ziua de 10 jumādā I 130 A. H. (16 ianuarie 748 A. D.), pentru că 

l-a avertizat, prin recitarea unui verset din Qur’ān36, pe Nar Ibn Sayyār (663-748), 
ultimul guvernator umayyad al Khurāsān-ului, despre strategia forţelor abbasside 
care vizau arestarea şi uciderea sa: „Atunci a venit un bărbat din cel mai îndepărtat 
cartier al cetăţii, alergând. El a spus: O, Moise! Cârmuitorii pun la cale să te omoare. 
Pleacă! Eu îţi sunt sfătuitor sincer37.” 

În acelaşi context istoric, asan Barī (643-728)38, verigă a isnād-ului graţie căruia 

s-a transmis adīth-ul despre abdāl, a fost qāī al oraşului Bara în timpul califatului 
lui ‘Umar al II-lea (viaţa cca 682-720; domnia 717-720)39 şi califatului lui Yazīd al II-
lea (v. 687-724; d. 720-724)40. Atunci când Yazīd Ibn Al-Muhallab (672-720)41 a 

organizat revolta oraşului Bara împotriva Califului Yazīd al II-lea, în numele 

restabilirii purităţii primordiale a religiei musulmane, asan Barī a declarat că 
războaiele dintre musulmani nu sunt determinate de voinţa divină, ci de puterea şi 
bogăţia lumii materiale şi a avut temeritatea de a smulge, prin declaraţii publice, 

masca ipocriziei religioase de pe chipul lui Yazīd: „asan a mai spus: Acest Yazīd 
este unul şi acelaşi om care, ieri, a tăiat capete (…). În prezent, deoarece este 
nemulţumit de ei (de Umayyazi) şi s-a revoltat, el ridică un baston cu o bucată de 
bumbac în vârf şi spune: Vă chem la punerea în practică a Cărţii lui Allāh şi a Legii 

                                             
35 Cf. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 541-542. De asemenea, Daniel, Khurāsān, p. 73-78. 
36 Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, V, LXXVI, Zotenberg, Chronique de abarī, IV, p. 329. 
37 Cf. Qur’ān, XXVIII, v. 19, Arberry, The Qur’ān, p. 394. 
38 Ilustru magistru ūfī, născut la Medina, fiu al unui sclav capturat în Maysān, care a devenit 

ulterior mawla al lui Zayd Ibn Thābit, scribul Profetului Muammad, Abū Sa‘īd asan Ibn 

Abī’l asan Yasār Maysānī Al-Basrī a întemeiat „ştiinţa inimilor” (‘ilm al-qulūb) pe „asceză” 
(zuhd), „abstinenţă scrupuloasă” (wara‘), „teamă” (khawf) şi „audierea atentă” (istimā‘) a 
Cuvântului lui Dumnezeu. Opera sa este alcătuită din Mawā‘iz (Predici), Tafsīr (Glose despre 
Qur’ān), Masa’il (Întrebări) şi Riwāyāt (Enunţuri). Cf. Massignon, Essai, p. 174-201. Venerat ca 

sfânt ūfī, asan Barī a fost totodată revendicat ca părinte fondator de către Şcoala 
Mu‘taziliţilor. 

39 Strănepot al Califului ‘Umar Ibn Al-Khaāb (v. cca 586/590-644; d. 634-644), nepot al celui 
de al patrulea Calif umayyad , Marwān I-ul (v. 623-685; d. 684-685) şi al celui de al cincilea 
Calif umayyad, ‘Abd Al-Malik Ibn Marwān (v. 646-705; d. 685-705), ‘Umar Ibn ‘Abd Al-
‘Azīz a fost cel de al optulea Calif din dinastia Umayyazilor. Este renumit pentru 
profunzimea sentimentelor sale religioase, pentru modul său de viaţă înţelept, pios şi ascetic. 
În viziunea sa, toate popoarele erau menite să se convertească la islam, în calitate de spaţiu 
religios al păcii, bunăstării şi mântuirii universale. 

40 Fiu al celui de al cincilea Calif umayyad, ‘Abd Al-Malik, Yazīd al II-lea a fost al nouălea Calif 
din dinastia Umayyazilor. 

41 Guvernator al Khurāsān-ului şi ‘Irāq-ului sub dinastia Umayyazilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Un comentariu despre Facerea, 17,20 (partea a II-a) 

257 

Profetului! Ar trebui să puneţi mâna pe el şi să-l duceţi în închisoare, unde s-a aflat 

mai înainte (…)42.” În calitate de judecător şi magistru spiritual, asan Barī s-a 

străduit să-i convingă pe locuitorii oraşului Bara să nu participe la ostilităţile dintre 
armata rebelilor irakieni şi armata siriană pro-umayyadă. Deşi vocile politice radicale 
l-au învinuit că este „prieten al sirienilor”, exhortaţiile sale au fost urmate de un 
număr redus de mawālī. Vieţile acestora au fost salvate de înţelepciunea bătrânului 

magistru ūfī, deoarece în ziua de 14 afar 102 A. H. (24 august 720 A. D.) armata 
irakiană a fost înfrântă43, iar Yazīd Ibn Al-Muhallab a fost decapitat din ordinul lui 
Maslama Ibn ‘Abd Al-Malik (705-738)44. 

Un important text hagiografic motivează convertirea lui asan Barī la islam 
prin revelaţia omnipotenţei divine, în măsură să dezvăluie, prin contrast, 
deşertăciunea puterii militare sau a gloriei lumeşti, a înţelepciunii filosofice sau 
juridice, a senzualităţii şi tezaurizării valorilor materiale45. Apologul care are drept 
subiect convertirea la islam a unui zoroastrian septuagenar, muribund, este construit 
pe temeiul sacru al unităţii divine, prezenţei divine, darului divin al revelaţiei „feţei 
lui Allāh” către credinciosul care s-a identificat ontologic cu adevărul religios şi a 
traversat experienţa mântuirii46. Relieful narativ al acestor fragmente hagiografice 

este, cu siguranţă, sub-tins de relieful biografiei istorice a lui asan Barī: poziţia sa 
de austeritate contemplativă faţă de desfăşurările marţiale-politice; rolul său de 
arbitru între facţiunile politice şi straturile sociale ale ‘Irāq-ului aflat, concomitent, în 
plin proces de arabizare şi islamizare; autoritatea sa, în calitate de mawlā, asupra 
segmentului social alcătuit din mawālī, a cărui prezenţă politică şi religioasă va fi 
evidenţiată de revoluţia Abbassizilor. 

Al-abarī focalizează începutul revoluţiei Abbassizilor asupra acţiunii de ridicare 
a drapelului negru al casei lui ‘Abbās în Marw, capitala Khurāsān-ului, în contextul 

apocaliptic sângeros al „anului asinului”: „Muammad Ibn ‘Alī a răspuns: În numele 
lui Allāh, acest lucru se va întâmpla în zilele noastre! Am auzit cum s-a rostit către 
tatăl meu că, în anul asinului, Allāh va întemeia domnia noastră. Propaganda pentru 
cauza noastră va ajunge la sfârşit, domnia Umayyazilor va înceta, vom ridica 
drapelul negru în Marw şi în întregul Khurāsān, iar pe Banū Umayya îi vom ucide în 

                                             
42 Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, V, LXII, Zotenberg, Chronique de abarī, IV, p. 256-257. 
43 Cf. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 314-319. De asemenea, Hawting, The First Dynasty of Islam, 

p. 72-76. 
44 Prinţ din familia Umayyazilor, fiu al celui de al cincilea Calif umayyad, ‘Abd Al-Malik şi frate 

al celui de al şaptelea Calif umayyad, Sulaymān Ibn ‘Abd Al-Malik (v. 674-717; d. 715-716), 
Maslama a fost un general celebru şi a condus în secolul al VIII-lea campaniile militare ale 
Imperiului Arab împotriva Imperiului Bizantin şi Khaganatului Khazar. A comandat armata 
arabă în timpul celui de al doilea asediu al Constantinopolelui (716-717). 

45 Cf. Farīd-ud-dīn ‘Aār, Tadhkirat al-awliyā, Arthur J. Arberry (trad.), Memorial of the Saints, 
London, Penguin Books, 1990, p. 20-22. 

46 Ibid., p. 23-25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

258 

spatele pietrelor şi zidurilor47.” Misiunea de a transpune idealul drapelului negru în 
timpul istoric îi va fi încredinţată lui Abū Muslim, în calitate de mawlā al imām-ului 

Muammad Ibn ‘Alī şi reprezentant al imām-ului Ibrāhīm Ibn Muammad în 
Khurāsān: „Din când în când, ei (nuqabā’) se reuneau pentru a delibera la Abū 
Muslim, care le spunea: Să nu precipitaţi evenimentele! Să ştiţi că lucrul pe care îl 
doriţi este aproape de a se realiza. Eu sunt stăpânul drapelului negru şi îl voi ridica 
mai curând decât credeţi48.” Culoarea neagră va deveni emblematică pentru dinastia 
Abbassizilor, pentru nuqabā’ şi pentru armata khurāsāniană care va realiza victoria 
revoluţiei anti-umayyade, iar o continuitate cromatică-simbolică se va stabili între 
drapelul şi stindardul de culoare neagră, încredinţate de imām-ul Ibrāhīm Ibn 

Muammad lui Sulaymān Ibn Kathīr şi Abū Muslim, pe de o parte, şi veştmintele 
negre pe care primii insurgenţi, iar apoi toţi combatanţii din Khurāsān le vor purta 
din ordinul lui Abū Muslim, pe de altă parte: „Abū Muslim le-a recomandat 
partizanilor săi din oraşele Khurāsān-ului să poarte veştminte negre. El le-a scris: 
îmbrăcaţi-vă în negru, deoarece noi suntem oamenii cu veştminte negre. Sfârşitul 
Umayyazilor este aproape. Locuitorii din Nasā, Bāwerd (Abīward), Marw al-rūdh şi 

āliqān s-au conformat acestui ordin primit de la Abū Muslim. După Al-Madā’inī49, 
ei ar fi ales pentru veştmintele lor culoarea neagră pentru a purta doliu după Zayd 

Ibn ‘Alī50 şi fiul său, Ya‘yā51. Dar adevărata raţiune a acestei alegeri decurge din 
faptul că Umayyazii adoptaseră pentru veştmintele şi drapelul lor culoarea verde, iar 
Abū Muslim vroia pentru partidul său o culoare diferită52.” 

                                             
47 Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, V, LXXVI, Zotenberg, Chronique de abarī, IV, p. 323-324. 
48 Ibid., p. 325. 
49 Istoric musulman ale cărui mărturii despre istoria califilor au fost incluse de Al-abarī în 

Ta’rīkh, ‘Alī Ibn Muammad Ibd ‘Abd Allāh Ibn Abī Sayf Al-Madā’inī (cca 752-830/843) a 
fost discipol al mu‘tazilitului Mu‘ammar Ibn ‘Abbād Al-Sulamī (m. 830). 

50 Zayd Ibn ‘Alī Ibn usayn Ibn ‘Alī Ibn Abū ālib (695-740) a fost nepotul lui usayn Ibn 

‘Alī, nepotul Profetului Muammad. În ziua de 1 afar 122 A. H. (6 ianuarie 740 A. D.), a 
declanşat o revoltă anti-umayyadă a shī’iţilor din Kūfa. Revolta a fost înfrântă de trupele 
siriene fidele regimului umayyad, iar Zayd Ibn ‘Alī a fost ucis de o săgeată a arcaşilor 
kikaniţi, după o luptă eroică. Importanţa acestei revolte constă în faptul de a fi deschis ciclul 
istoric al revoltelor shī’ite care vor determina, înainte de încheierea următoarei decade, 

prăbuşirea dinastiei Umayyazilor. Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, V, LXX, Zotenberg, Chronique de 

abarī, IV, p. 299-308. De asemenea, Wellhausen, Arab Kingdom, p. 336-338; Daniel, 
Khurāsān, p. 38-39. 

51 După moartea tatălui său, Ya‘yā Ibn Zayd (m. 743) s-a refugiat în Khurāsān. Trecerea sa 
prin Rayy, Balkh, Sarakhs şi Marw a fost însoţită de manifestări de solidaritate din partea 
întregului spectru social anti-umayyad. Vânat de autorităţile umayyade, a fost capturat şi 

executat lângă Jūzjān. Abū Muslim a inclus răzbunarea morţii lui Ya‘yā în crezul său politic. 

Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, V, LXXI-LXXII, Zotenberg, Chronique de abarī, IV, p. 308-313. De 
asemenea, Wellhausen, Arab Kingdom, p. 338-339; Daniel, Khurāsān, p. 38-39. 

52 Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, V, LXXVI, Zotenberg, Chronique de abarī, IV, p. 326-327. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Un comentariu despre Facerea, 17,20 (partea a II-a) 

259 

Verbul sawwada şi substantivul taswīd au exprimat trecerea da‘wa din stadiul de 
ocultare conspirativă în stadiul de revoltă militară prin acţiunea politică de „a deveni 
negru”, de a lua în stăpânire spaţiul public prin gestul de a exhiba flamurile şi 

veştmintele negre53. În ziua de 25 ramaān 129 A. H. (10 iunie 747 A. D.), 
Sulaymān Ibn Kathīr a condus un grup de bărbaţi înveştmântaţi în negru către un 
loc de adunare situat lângă reşedinţa sa din Saqīdhanj54, un sat de la periferia 
oraşului Marw. În acel loc, grupul de insurgenţi pro-abbassizi a înălţat „un stindard 
şi un steag” (liwā’ wa-rāya) de culoare neagră, încredinţate de imām-ul Ibrāhīm Ibn 

Muammad: cel dintâi, denumit „umbra”, în vârful unui stâlp de paisprezece coţi; 
cel de al doilea, denumit „norii”, în vârful unui stâlp de treisprezece coţi. Scena s-a 
desfăşurat în prezenţa lui Abū Muslim, care a recitat un verset din Qur’ān55: 
„Îngăduinţă le-a fost acordată celor care luptă, deoarece ei au fost nedreptăţiţi; cu 
siguranţă, Allāh are puterea de a-i ajuta56.” Retorica profetică a acestei declaraţii de 
revoltă evidenţiază un simbolism complex, alcătuit din ideograme politico-religioase 
menite să exprime, a posteriori, resemnificarea apocaliptică a instaurării dinastiei 
Abbassizilor: puterea califatului abbassid va umbri întreaga lume, iar învăţătura 
islamului primordial, revivificată de Abbassizi, se va răspândi în întregul spaţiu 
terestru, asemenea norilor care se deplasează pretutindeni în spaţiul celest57. Despre 
declanşarea da‘wa sau dawla au fost preveniţi, în primă instanţă, membrii partidului 

abbassid din Marw al-rūdh, ukharistān (Bactria) şi Khwārizm (Chorasmia), iar prin 
ruguri aprinse au fost convocaţi combatanţii din regiunea Marw-ului. În jurul 
nucleului alcătuit din aceşti războinici primordiali (musawwida), recrutaţi dintre 
coloniştii arabi (ahl al-taqādum) şi clienţii lor de origine persană (mawālī)58, se va 
constitui atât armata care va reconfigura Imperiul Arab ca Imperiu Abbassid, cât şi 
aristocraţia noului califat, alcătuită din ahl al-dawla sau ahl al-da‘wa, abnā’ al-dawla sau 
abnā’ al-da‘wa şi ahl al-bayt59. Sulaymān Ibn Kathīr a prezidat, în calitate de imām, 
primul serviciu liturgic celebrat după ritualul abbassid, în moscheea din Saqīdhanj, 
în ziua de 1 shawwāl 129 A. H. (15 iunie 747 A. D.), în cadrul festivalului de 

încetare a postului (‘īd al-fir)60. 
Principiile teocraţiei shī’ite postulează că imām-ul este învestit de Allāh cu 

puterea de a conduce comunitatea musulmană prin clarviziunea exegetică graţie 
căreia el are întotdeauna acces la adevărul textului qur’ānic şi prin atributele 
iluminării spirituale care coboară asupra sa din împărăţia cunoaşterii religioase 

                                             
53 Cf. Sharon, Revolt, p. 79. 
54 Loc geografic menţionat, de asemenea, prin variantele: Sīqadanj, Safīdhanj, Sīfadhanj, 

Shanfīr. Cf. Sharon, Revolt, p. 75, n. 62. 
55 Cf. Muammad Ibn Jarīr Ibn Yazīd Al-Imām Abū Ja‘far Al-abarī, Ta’rīkh al-rusul wa-’l-

mulūk wa-’l-khulafā’, M. J. de Goeje et al. (ed.), I-XV, Leiden, 1879-1901, II, p. 1953-1954. 
56 Cf. Qur’ān, XXII, v. 40, Arberry, The Qur’ān, p. 338. 
57 Cf. Sharon, Revolt, p. 69-70. 
58 Cf. Shaban, The ‘Abbāsid Revolution, p. 158. 
59 Cf. Crone, Slaves on Horses, p. 65-66. 
60 Cf. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 522-523. De asemenea, Daniel, Khurāsān, p. 25, p. 34-50. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

260 

(‘ilm)61. Imām-ul are datoria de a apăra şi a prezerva mesajul divin (risāla), după ce 
acesta a fost revelat, de a iradia sfinţenie, de a călăuzi acţiunile exterioare şi 
progresul spiritual al fiinţelor omeneşti: „El este ghidul caravanei umanităţii, care 
înaintează lăuntric şi esoteric spre Allāh62.” În intervalul istoric cuprins între 

începutul da‘wa şi califatul lui Al-Manūr (v. 714-775; d. 754-775)63, legitimarea 
politică-religioasă a Abbassizilor s-a întemeiat pe transmiterea consubstanţială de 
‘ilm şi imāma de la familia Alizilor la familia Abbassizilor, respectiv de la Abū 

Hāshim (m. cca 716-717)64 la Muammad Ibn ‘Alī. Tradiţia apologetică abbassidă a 

descris acest ritual iniţiatic drept o relaţie pedagogică: Muammad Ibn ‘Alī a venit la 
Abū Hāshim, în Dimashq (Damasc) şi „a scris ‘ilm de pe buzele sale”65. Învestirea 
discipolului din partidul ‘Abbāsiyya cu cunoaştere esoterică şi autoritate religioasă 

reprezintă waiyya, „moştenirea” sau „testamentul” magistrului din partidul 
Hāshimiyya66. 

Printr-un interesant procedeu de mise en abîme, aceeaşi filieră a transmiterii de ‘ilm 

este descrisă în legendarul Pergament galben sau aīfa afrā’, „rescris” în Akhbār al-
dawla al-‘abbāsiyya, Akhbār al-‘Abbās sau Kitāb al-‘Abbās, Analele dinastiei Abbassizilor 

(secolul al IX-lea)67, după un „original” pe care Muammad Ibn Al-anafiyya (cca 

633-701)68 l-ar fi primit de la fraţii săi Al-asan (v. 625-669; d. 661)69 şi Al-usayn 
(626-680)70, atunci când a cerut, ca moştenire, partea care i se cuvenea din 

cunoaşterea esoterică (‘ilm) deţinută de ‘Alī Ibn Abī ālib (v. cca 598/600-661; d. 
656-661)71. Este plauzibil că „oglindirea” inter-textuală dintre Akhbār al-‘Abbās şi 

                                             
61 Cf. Shaban, The ‘Abbāsid Revolution, p. 139-144. 
62 Cf. abāabā’ī, Shi‘ite Islam, p. 185-186. 
63 Fiu al imām-ului Muammad Ibn ‘Alī, frate al imām-ului Ibrāhīm Ibn Muammad şi al 

primului Calif abbassid, Abū Al-‘Abbās Al-Saffā, Abū Ja‘far ‘Abdallāh Ibn Muammad Al-

Manūr a fost cel de al doilea Calif din dinastia Abbassizilor. 
64 Fiu al lui Muammad Ibn Al-anafiyya şi nepot al Califului ‘Alī Ibn Abī ālib, ‘Abdallāh 

Ibn Muammad Ibn Al-anafiyya sau Abū Hāshim a fost conducătorul ramurii anafite 
(descendenţi din ‘Alī şi Khawla) din familia Alizilor. Este considerat părintele fondator al 
partidului Hāshimiyya. 

65 Cf. Al-Dūrī, Al-Mualibī, Akhbār al-‘Abbās, p. 173, sursă citată de Sharon, Black Banners, p. 
125. 

66 Cf. Sharon, Black Banners, p. 138. 
67 Ibid., p. 233-237. 
68 Fiu al Califului ‘Alī Ibn Abī ālib, născut de Khawla, o femeie din tribul Banū anīfa. 
69 Fiu al Califului ‘Alī Ibn Abī ālib, născut de Fāima, Al-asan a fost cel de al cincilea dintre 

al-khulafā’u ’l-rāshidūn şi al doilea imām al shī’iţilor duodecimani. 
70 Fiu al Califului ‘Alī Ibn Abī ālib, născut de Fāima, Al-usayn a fost al treilea imām al 

shī’iţilor duodecimani. 
71 Cel de al patrulea dintre al-khulafā’u ’l-rāshidūn şi primul imām recunoscut deopotrivă de 

shī’iţii duodecimani şi shī’iţii ismaelieni, ‘Alī Ibn Abī ālib a fost văr şi ginere al Profetului 

Muammad, prin căsătoria cu fiica sa, Fāima. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Un comentariu despre Facerea, 17,20 (partea a II-a) 

261 

aīfa afrā’ rememorează „Constituţia din Medina” (sunna jāmi‘a; aīfa72) printr-un 

ingenios procedeu de tranziţie semantică de la un arhetip legislativ muammadian la 

un elogiu dinastic abbassid, cu scopul de a justifica transmiterea de ‘ilm ca waiyya de 

la Profetul Muammad la ‘Alī Ibn Abī ālib şi ulterior de la Alizi la Abbassizi73: 

„Pentru oricare credincios care a afirmat cele scrise în acest aīfa şi crede în Allāh 
şi în ziua de apoi, nu este legiuit să susţină sau să adăpostească un criminal. . Oricine 
îl susţine sau adăposteşte pe acesta va avea asupra sa blestemul lui Allāh şi mânia Sa, 
în ziua reînvierii. Din partea sa nu se va accepta nici o mijlocire, nici un dar de 
ispăşire (documentul B)74.”; „Regiunea plană din Yathrib este o enclavă sacră pentru 

poporul acestui aīfa (documentul F)75.” În calitate de profeţie a posteriori despre 

întemeierea dinastiei Abbassizilor, aīfa afrā’ a invocat ‘ilm ca putere apocaliptică 
în măsură să determine venirea flamurilor negre din Khurāsān: „(…) un pergament 

                                             
72 Substantivul aīfa („suprafaţă plată, pregătită pentru scris”, „document scris pe o suprafaţă 

plată”, „tăbliţă”, „foaie de carte”, „pergament”, „papirus”, „text scris pe pergament sau 
papirus”) din araba clasică derivă din spaţiul epigrafic al Arabiei de Sud din perioada pre-

islamică, unde rădăcina ft desemnează un „text scris”, un „document cu conţinut 

legislativ”. Sintagma dt ftn indică „acest document”, un anumit text dăltuit pe o suprafaţă 

de piatră, iar verbul f exprimă acţiunea de a scrie un astfel de document. În acest context 

etimologic, substantivul afa (sg.) / uuf (pl.) din perioada pre-islamică şi din perioada 
islamului primar se referă la tăbliţele, manuscrisele şi documentele legislative, nesigilate, care 
erau expuse şi citite în locurile publice. Textul Qur’ān-ului include mai multe elemente ale 

acestei familii semantice: Qur’ān, XLIII, v. 71 (iāf); XX, v. 133 şi LXXXVII, v. 19 (uuf); 

LXXX, v. 13 (uuf mukarrama, „foi onorate”); XCVIII, v. 2 (uuf muahhara, „foi 

purificate”); LXXIV, v. 52 (uuf munashshara, „pergamente derulate”); LXXXI, v. 10 (idhā ’l-

uuf nushirat, „când pergamentele vor fi derulate”, în contextul evenimentelor apocaliptice, 

pentru a revela faptele bune şi rele săvârşite de fiinţele omeneşti). Cf. A. Ghédira, “aīfa”, 
in: Bosworth, Van Donzel, Heinrichs, Lecomte, The Encyclopaedia of Islam, vol. VIII, p. 834-
835. De asemenea, Peter Stein, “Literacy in Pre-Islamic Arabia: An Analysis of the 
Epigraphic Evidence”, in: Angelika Neuwirth, Nicolai Sinai, Michael Marx (ed.), The Qur’ān 
in Context. Historical and Literary Investigations into the Qur’ānic Milieu, Leiden-Boston, Brill, 
2010, p. 261-262. 

73 „Constituţia din Medina” este un text legislativ-politic alcătuit din opt documente, 
numerotate de la A la H, care descrie relaţiile inter-tribale şi relaţiile dintre muhājirūn 

(musulmanii din Mecca, participanţi la Hijra) şi anār (musulmanii din Medina, care au oferit 
ajutor în perioada de întemeiere a islamului) pe durata celor şapte ani petrecuţi de Profetul 

Muammad în oraşul Yathrib-Medina. În concordanţă cu ipoteza formulată de R. B. 
Serjeant, „Constituţia din Medina” include sunna jāmi‘a, nucleul textual (documentele A, B, 

F) în jurul căruia s-a constituit „sunna Profetului Muammad”. Cf. R. B. Serjeant, “The Sunna 

Jāmi‘a, Pacts with the Yathrib Jews, and the Tarīm of Yathrib: Analysis and Translation of 
the Documents Comprised in the so-called Constitution of Medina”, in: Bulletin of the School 
of Oriental and African Studies, XLI/1 (1978), p. 1-42. De asemenea, Sharon, Revolt, p. 163-
170, p. 251-252. 

74 Cf. Serjeant, “The Sunna Jāmi‘a”, p. 24. 
75 Ibid., p. 35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

262 

galben care conţinea ‘ilm despre flamurile negre din Khurāsān, timpul existenţei lor, 
circumstanţele legate de felul lor de a fi, precum şi despre momentul când aceste 
flamuri îşi vor face apariţia. De asemenea, conţinea semnele clare şi dovada despre 
apariţia flamurilor, care anume dintre triburile arabe le vor acorda sprijin, numele 
bărbaţilor care vor conduce întreaga mişcare, descrierea lor exactă şi descrierea 
oamenilor de încredere şi a adepţilor76.” Ulterior chivotul de cupru în care era 

aşezat aīfa afrā’ ar fi trecut din posesia Alizilor Muammad Ibn Al-anafiyya şi 

Abū Hāshim în posesia Abbassizilor Muammad Ibn ‘Alī şi Ibrāhīm Ibn 

Muammad şi ar fi fost îngropat într-o livadă de măslini din Munţii Sharāt, la sud 

de Marea Moartă, în apropiere de reşedinţa Abbassizilor de la umayma77. Moshe 
Sharon a argumentat conexiunea naratologică dintre semnele corporale (‘alāmāt) 
care revelează identitatea mesianică a primului Calif abbassid, ‘Abdallāh Ibn 

Muammad Abū Al-‘Abbās Al-Saffā, menţionate în aīfa afrā’ – Akhbār al-
‘Abbās şi semnele corporale care revelează identitatea profetică a adolescentului 

Muammad, recunoscute de călugărul Sergius Baīrā graţie cunoaşterii esoterice 
conţinute de cărţile creştine, în concordanţă cu Sīrat rasūl Allāh sau Biografia 

Mesagerului lui Allāh, lucrare redactată de Abū ‘Abd Allāh Muammad Ibn Isāq Ibn 

Yasār Ibn Khyār (cca 704 – 767/768)78 la începutul califatului lui Al-Manūr (cca 
755)79. Conexiunea istorică şi hermeneutică dintre cele două texte evidenţiază 
legitimarea teocratică a primului Calif abbassid şi a dinastiei Abbassizilor prin 

analogie cu legitimarea teocratică a Profetului Muammad. 

Întreaga arhitectură a puterii sacre şi puterii seculare, elaborată de Muammad 

Ibn ‘Alī şi Ibrāhīm Ibn Muammad, s-a întemeiat pe principiul al-riā min āl 

Muammad, în conformitate cu care accesul la califat trebuia să fie deschis oricărei 
persoane din familia Profetului, asupra căreia s-a stabilit acordul comunităţii 
musulmane. Totodată elaborarea doctrinei despre starea de taqiyya, datoria de a evita 
circumstanţe şi persoane cu potenţial distructiv, a impus ocultarea adevăratei 
identităţi a imām-ilor, în condiţiile în care revelarea ei în spaţiul public ar fi putut să-i 
expună la pericole inutile, iar prezenţa lor îndepărtată şi invizibilă a conferit da‘wa o 
aură de mister şi invulnerabilitate80: „Dacă oamenii te întreabă care este numele 
meu, să le spui: noi ne aflăm în stare de taqiyya, ni s-a poruncit să păstrăm secret 

                                             
76 Cf. Al-Dūrī, Al-Mualibī, Akhbār al-‘Abbās, p. 184-185, sursă citată de Sharon, Black Banners, 

p. 139 şi Revolt, p. 80, p. 166-167. 
77 Cf. ‘Abd Al-amīd Ibn Hibat Allāh Ibn Abū Al-adīd, Shar nahj al-balāghah, Abū Al-Fal 

Ibrāhīm (ed.), Cairo, 1959-1964, VII, p. 149-150, sursă citată de Sharon, Black Banners, p. 
139-140. 

78 Istoric şi hagiograf arab-musulman, originar din Medina. 
79 Cf. Sharon, Revolt, p. 80-82. 
80 Cf. abāabā’ī, Shi‘ite Islam, p. 223-225. De asemenea, Claude Cahen, « Points de vue sur la 

révolution ‘abbāside », in: Revue Historique, 230 (1963), p. 304-306. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Un comentariu despre Facerea, 17,20 (partea a II-a) 

263 

numele imām-ului nostru81.” Deşi revoluţia abbassidă a fost organizată, din această 
perspectivă, pe o platformă ideologică de inspiraţie shī’ită, menită să coalizeze atât 
facţiunile moderate, cât şi facţiunile radicale în realizarea idealului comun al 
răsturnării regimului Umayyazilor, după instaurarea puterii abbasside în ‘Irāq au 
devenit necesare îndepărtarea diplomatică a noii elite de doctrina shī’ismului radical 
şi izolarea politică a adepţilor săi, cu scopul de a deturna legitimitatea aproprierii 

califatului dinspre descendenţii lui ‘Alī Ibn Abī ālib spre Banū Al-‘Abbās. Efortul 
Abbassizilor de a se erija drept protectori ai casei lui ‘Alī şi răzbunători ai martirilor 
alizi a fost, în realitate, o stratagemă politică prin care Banū Al-‘Abbās a câştigat 
supremaţia în cadrul clanului Banū Hāshim82. În registrul simbolismului religios, 
acapararea politică a califatului de către familia Abbassizilor a fost afirmată prin 
reliefarea continuităţii emblematice dintre „stindardul negru” al Profetului 

Muammad, „stindardul negru” al lui ‘Alī Ibn Abī ālib şi „stindardul negru” 
împreună cu „drapelul negru”, care au fost primite de Sulaymān Ibn Kathīr şi Abū 

Muslim din partea imām-ului Ibrāhīm Ibn Muammad: „Stindardul Profetului a fost 

negru, iar stindardul lui ‘Alī Ibn Abī ālib a fost, de asemenea, negru. Prin urmare, 
să alegeţi negrul drept culoare a veştmintelor voastre83!” 

Paradoxul abbassid al salvgardării propagandistice şi neutralizării politice a 
shī’ismului se regăseşte în identificarea simbolică a flamurilor şi veştmintelor negre 

cu doliul purtat pentru Zayd Ibn ‘Alī şi Ya‘yā Ibn Zayd84. Al-abarī menţionează 

solidaritatea cordială a lui Abū ‘Abdallāh Ja‘far Al-ādiq (cca 699/703-765)85 faţă de 
conduita politică a unchiului său, Zayd Ibn ‘Alī, atunci când o delegaţie a shī’iţilor 
din Kūfa s-a prezentat dinaintea ochilor săi, în Medina, pentru a-i încredinţa 
conducerea comunităţii shī’ite din ‘Irāq: „Ei s-au dus apoi la Medina, la Ja‘far Al-

ādiq şi i-au spus: Fiu al Apostolului lui Allāh, noi am depus jurământ faţă de 
unchiul tău, Zayd Ibn ‘Alī. Noi l-am întrebat pe urmă despre Abū Bakr86 şi ‘Umar87, 

                                             
81 Cf. Al-Dūrī, Al-Mualibī, Akhbār al-‘Abbās, p. 203, sursă citată de Sharon, Black Banners, p. 

158. 
82 Cf. Sharon, Revolt, p. 135-141. 
83 Cf. Al-Dūrī, Al-Mualibī, Akhbār al-‘Abbās, p. 245, sursă citată de Sharon, Revolt, p. 83. 
84 Cf. Daniel, Khurāsān, p. 66-67, n. 87. De asemenea, Sharon, Black Banners, p. 177-178. 
85 Abū ‘Abd Allāh Ja‘far Al-ādiq („cel care este demn de încredere”) a fost cel de al şaselea şi 

ultimul imām recunoscut deopotrivă de shī’iţii duodecimani şi de shī’iţii ismaelieni. În 
perioada de tranziţie dintre dinastia Umayyazilor şi dinastia Abbassizilor, i-a condus pe 

shī’iţii care au acceptat un imāmat Fāimī non-militant. Venerat ca magistru ūfī, este autor al 
unui Tafsīr sau Comentariu despre textul Qur’ān-ului. Cf. M. G. S. Hodgson, “Dja‘far Al-

ādiq, Abū ‘Abd Allāh”, in: Gibb, Kramers, Lévy-Provençal, Lewis, Pellat, Schacht, The 
Encyclopaedia of Islam, vol. II, p. 374-375. 

86 Însoţitor (aābiyy) şi socru al Profetului Muammad, Abū Bakr („Tată al fecioarei”, ‘Ā’isha) 

sau ‘Abd Allāh Ibn Abī Quāfah (v. cca 573-634; d. 632-634) a fost primul dintre al-khulafā’u 
’l-rāshidūn sau „Califii călăuziţi cu îndreptăţire”. 

87 Însoţitor (aābiyy) al Profetului Muammad, ‘Umar Ibn Al-Khaāb (v. cca 586/590-644; d. 
634-644) a fost al doilea dintre al-khulafā’u ’l-rāshidūn. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

264 

iar el ne-a răspuns că nu doreşte să rostească despre ei decât lucruri de bine. Ja‘far a 
replicat: el are dreptate; eu sunt de aceeaşi părere. Să vă temeţi de Dumnezeu! Dacă 
aţi depus jurământ faţă de unchiul meu, atunci rămâneţi fideli faţă de jurământul 
vostru şi ascultaţi de el. Deoarece el este mai vrednic decât mine să fie 
conducător88.” Înştiinţat despre deznodământul tragic al revoltei lui Zayd Ibn ‘Alī, 

Ja‘far Al-ādiq îşi va exprima contemplaţia funebră printr-un aforism care 
rememorează idealul politic-religios al conspiraţiei anti-umayyade: „În momentul în 

care Ja‘far Ibn Muammad Al-ādiq a aflat despre moartea lui Zayd, a plâns şi a 
spus: Sunt oameni care îşi ţin angajamentele faţă de Allāh. Dintre aceştia, unii au 
murit, iar alţii aşteaptă o altă soartă89.” 

În acest sens, sistemul teologic elaborat de Ja‘far Al-ādiq este axat pe o 
imamologie conform căreia acţiunea de propovăduire a credinţei este determinată 

de călăuzirea divină a imām-ului. Elogiat de Abū Bakr Muammad Ibn Isāq Al-

Kalābādhī (m. cca 990-994)90, în Kitāb al-ta‘arruf li-madhhab ahl al-taawwuf sau Cartea-

manual despre învăţătura ūfī, drept unul dintre „oamenii celebri”91 din istoria 

sufismului, Ja‘far Al-ādiq a transmis un adīth profetic despre identificarea 
credinţei cu întregul spaţiu ontologic al fiinţei omeneşti: „Credinţa este o confesiune 
rostită cu limba, o confirmare îndeplinită cu inima şi un act realizat cu membrele92.” 
Din această perspectivă, el a descurajat implicarea discipolilor săi în revoltele shī’ite 
anti-abbasside prin afirmarea diferenţierii dintre noţiunile de „conducător religios” 
(imām), „calif” sau „succesor al Profetului lui Allāh” (khalīfat rasūl Allāh) şi 
„sfătuitor” sau „comandant al credincioşilor” (amīr al-mu’minīn), astfel încât 

convieţuirea paşnică a unui imām din familia lui ‘Alī Ibn Abī ālib şi a adepţilor săi 
cu un calif abbassid să fie posibilă, în cadrul societăţii sunnite93. 

În ziua de 13 rabī‘ I 132 A. H. (30 octombrie 749 A. D.), Abū Al-‘Abbās Al-
Saffāh a primit jurământul de credinţă (bay‘a) în moscheea din Kūfa, dar o stare 
maladivă l-a împiedicat să rostească în întregime discursul de încoronare, care a fost 
concluzionat de unchiul său, Dāwūd Ibn ‘Alī Al-‘Abbāsī (m. 750-751), prin 

                                             
88 Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, V, LXX, Zotenberg, Chronique de abarī, IV, p. 303. 
89 Ibid., p. 307. 
90 Magistru ūfī din Kalābādh, Bukhārā, celebru pentru Kitāb al-ta‘arruf, o sursă primară 

esenţială pentru studiul istoriei sufismului. 
91 Cf. Abū Bakr Muammad Ibn Isāq Al-Kalābādhī, Kitāb al-ta‘arruf li-madhhab ahl al-taawwuf, 

II, Arthur J. Arberry (trad.), The Doctrine of the ūfīs, Cambridge, UK, Cambridge University 
Press, 1991, p. 12: „Cele ce urmează sunt numele celor care şi-au rostit ştiinţa şi şi-au 
exprimat experienţele, care şi-au făcut publice staţiile spirituale şi şi-au descris stările 
spirituale, prin vorbă şi faptă, după Companionii Profetului (mulţumirea lui Allāh fie asupra 

lor!): ‘Alī Ibn Al-usayn Zayn Al-‘Ābidīn, fiul său Muammad Ibn ‘Alī Al-Bāqir, precum şi 

fiul său Ja‘far Ibn Muammad Al-ādiq. Aceştia au venit după ‘Alī, Al-asan şi Al-usayn 
(fie Allāh mulţumit de ei!).” 

92 Ibid., XXVII, p. 67. 
93 Cf. Kennedy, The Early Abbasid Caliphate, p. 199-204. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Un comentariu despre Facerea, 17,20 (partea a II-a) 

265 

reliefarea transmiterii de ‘ilm şi waiyya între Profetul Muammad, ‘Alī Ibn Abī ālib 
şi Abū Al-‘Abbās Al-Saffāh, în calitate de conducători legitimi şi predicatori veridici, 
aşezaţi de voinţa divină la pupitrul (minbar) comunităţii musulmane. Califul ales de 
Allāh din clanul Banū Hāshim era menit „să facă să strălucească feţele” locuitorilor 
din oraşul Kūfa şi să le aducă biruinţa asupra armatei umayyade, deoarece 
„suveranitatea şi gloria islamului” vor fi transferate din Siria în ‘Irāq. În mod 
programatic, noul ciclu dinastic s-a identificat cu timpul istoric delimitat de victoria 
da‘wa şi sfârşitul lumii: o dată însuşită de Banū Al-‘Abbās, guvernarea nu va trece la o 
altă dinastie, ci va fi predată lui Iisus, fiul Mariei (‘Īsā Ibn Maryam)94. În spaţiul 
religios al islamului medieval, învestitura mesianică a califatului abbassid a revelat 
istoria politică şi timpul istoric drept ipostaze ale timpului apocaliptic. 

Evenimentele majore ale perioadei de tranziţie de la dinastia Umayyazilor la 
dinastia Abbassizilor au fost exprimate deopotrivă printr-un discurs istoriografic şi 
un discurs mesianic-apocaliptic, cu precădere în Siria, unde cucerirea musulmană a 
impus convieţuirea dintre comunităţile creştine şi musulmane în perimetrul unei 
proximităţi religioase amiabile-conflictuale. În tradiţia genealogică a poporului 

arab95, patriarhul biblic Ioktan sau Qaan96, descendent din Noe şi Sem, a fost 
considerat drept părinte fondator al triburilor originare din sudul Arabiei, în timp ce 
patriarhul biblic Ishmael sau Ismā‘īl97, fiul lui Avraam şi Hagar, a fost considerat 
drept părinte fondator al triburilor originare din nordul Arabiei98. Înţelegerea 
continuităţii şi ciclicităţii timpului istoric, între geneză şi apocalipsă, ca parte a 
realităţii unitare create de divinitatea monoteistă a cărei mărturisire despre Sine este 
conţinută în textul biblic-evanghelic-qur’ānic a determinat, în spaţiul sirian dominat 
de cel de al treilea război civil (fitna) şi de revoluţia Abbassizilor, constituirea 
aşteptării şi doctrinei mesianice-apocaliptice focalizate asupra unor personaje 

denumite Sufyānī şi Qaānī, în calitate de precursori ai lui Mahdī99. În anul 744, un 
sharīf al tribului Yaman, guvernator al Palestinei, Thābit Ibn Nu‘aym Al-Judhāmī, a 
condus o revoltă împotriva Califului umayyad Marwān al II-lea (v. 688-750; d. 744-
750)100, a cărei platformă politică-apocaliptică a fost construită prin identificarea sa 

                                             
94 Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, De Goeje, III, p. 32-33. De asemenea, Sharon, Revolt, p. 256-257. 
95 Cf. G. Rentz, “‘Arab, Djazirat al-”, in: Gibb, Kramers, Lévy-Provençal, Lewis, Pellat, 

Schacht, The Encyclopaedia of Islam, vol. I, p. 543-547. 
96 Cf. Facerea, 10, 1, 22-31. 
97 Ibid., 16, 1-12. 
98 Cf. Hawting, The First Dynasty of Islam, p. 21. 
99 Trimisul lui Allāh, „cel care este călăuzit în mod just”, va veni la sfârşitul timpului istoric 

pentru a restabili ordinea religioasă a creaţiei şi a reîntemeia comunitatea fiinţelor omeneşti 
pe credinţă şi dreptate. 

100 Nepot al Califului umayyad Marwān I, Marwān Ibn Muammad Ibn Marwān Ibn Al-

akam sau Marwān al II-lea a fost al paisprezecelea şi ultimul Calif din dinastia 
Umayyazilor. A fost înfrânt de armata abbassidă în bătălia de la Marele Zāb (750). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

266 

cu Qaānī101, părinte fondator metamorfozat în erou mesianic eliberator, în 
conformitate cu mitologia şi milenarismul triburilor originare din sudul Arabiei102. 

Un anumit cod cromatic exprimă zonele secante dintre istoria politică şi 
imaginarul apocaliptic, la începutul dinastiei Abbassizilor. Simbol al întemeierii şi 
consolidării puterii politice a Statului Abbassid, drapelele negre şi veştmintele negre 
sunt menţionate în literatura apocaliptică-polemică redactată în urma întâlnirii 
istorice dintre spaţiul religios creştin şi spaţiul religios musulman. Musulmanii sirieni 
au avut drept scop, în perioada 750-880, să contracareze transferul sediului puterii 
imperiale de la Dimashq (Damasc) la Baghdād şi să restaureze dinastia Umayyazilor 
prin susţinerea militară a unui candidat umayyad la califat. Ei şi-au afirmat 

identitatea simbolică, în calitate de participanţi la revoltele anti-abbasside, prin tabyī 
sau „a deveni alb”, în sensul de a înălţa drapele albe şi a îmbrăca veştminte albe, în 
opoziţie faţă de negrul abbassid103. În urma primului război civil (fitna) şi a 

redefinirii echilibrului politic prin arbitrajul posterior bătăliei de la iffīn (657), 

califatul a trecut de la ‘Alī Ibn Abī ālib la Mu‘āwiya Ibn Abī Sufyān (v. 602-680; d. 

661-680)104, reprezentant al descendenţilor lui Abū Sufyān Ibn arb (560-650)105, 
care alcătuiau clanul Sufianizilor (661-684) sau prima casă domnitoare din cadrul 
dinastiei Umayyazilor106. După revoluţia Abbassizilor, legitimiştii pro-umayyazi au 
identificat idealul politic care viza restaurarea califatului în persoana unui Sufyānī 
istoric, descendent al lui Mu‘āwiya Ibn Abī Sufyān, cu idealul apocaliptic al 
aşteptării unui Sufyānī mesianic, care va distruge stăpânirea abbassidă şi va inaugura 
o noua eră, dominată de Mahdī şi de „ziua reînvierii”, yawm al-qiyāma107. 

                                             
101 Cf. Wilfred Madelung, “Apocalyptic Prophecies in im in the Umayyad Age”, in: Journal of 

Semitic Studies, 31 (1986), p. 149-155. 
102 Cf. Yazīd Ibn Muammad Al-Azdī, Ta’rīkh al-mawil, ‘Alī abība (ed.), Cairo, Al-Majlis al-

a‘lā li-al-shu’ūn al-islāmiyya, 1967, p. 66, sursă citată de Paul M. Cobb, White Banners. 
Contention in ‘Abbasid Syria (750-880), Albany, State University of New York Press, 2001, p. 
55, p. 72-75, p. 169, n. 48. 

103 Cf. Cobb, White Banners, p. 5. 
104 Primul guvernator musulman al Siriei, ulterior Calif şi întemeietor al dinastiei Umayyazilor. 

Cf. R. Stephen Humphreys, Mu‘āwiya Ibn Abī Sufyān. From Arabia to Empire, Oxford, 
Oneworld Publications, 2006, p. 43-136. 

105 În ziua care a precedat Hijra, Abū Sufyān Ibn arb a făcut parte din grupul de conducători 

meccani care a plănuit asasinarea Profetului Muammad. Convertirea sa la islam a avut loc 
după cele trei bătălii (624-627) dintre armata necredincioşilor din Mecca şi armata 

musulmanilor din Medina. Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, II, LXXIX şi III, III-XLVIII, Zotenberg, 

Chronique de abarī, II, p. 457-461 şi III, p. 5-221. De asemenea, Hawting, The First Dynasty of 
Islam, p. 22-23. 

106 Cf. Hawting, The First Dynasty of Islam, p. 34-45. De asemenea, Kennedy, The Prophet and the 
Age of the Caliphates, p. 82-90. 

107 Cf. Cobb, White Banners, p. 47. De asemenea, Wilfred Madelung, “The Sufyānī Between 
Tradition and History”, in: Studia Islamica, 68 (1984), p. 5-48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Un comentariu despre Facerea, 17,20 (partea a II-a) 

267 

Concretizarea istorică, prin acţiune militară, a acestei doctrine a avut loc în anul 
750, în Siria, prin revolta anti-abbassidă a triburilor Qays şi Yaman, condusă de 
generalul Abū Al-Ward, ultimul guvernator marwānid din Qinnasrīn şi Abū 

Muammad Al-Sufyānī108, pretendent umayyad la califat, desemnat de Al-abarī 
drept „Sufyānī cel menţionat de tradiţia profetică”109. Rebelii au înălţat drapelele 
albe ale insurecţiei anti-abbasside şi au îmbrăcat veştmintele roşii110 ale identităţii 
politice pro-umayyade, dar au fost înfrânţi de armata abbassidă în bătălia care s-a 
desfăşurat lângă oraşul Homs. Abū Al-Ward a căzut pe câmpul de luptă, iar Abū 

Muammad Al-Sufyānī111 s-a refugiat în Arabia, în apropiere de Uud, unde a fost 

asasinat la începutul domniei lui Al-Manūr. Titlul de Sufyānī a fost revendicat atât 

de nepotul lui Abū Muammad, Al-‘Abbās Ibn Muammad Al-Sufyānī112, în 
contextul revoltei pro-umayyade a locuitorilor din oraşul Alep (750), cât şi de un 
descendent al lui Mu‘āwiya I, ‘Alī Ibn ‘Abdallāh Ibn Khālid. Sub numele mesianic 

Abū Al-‘Umayir Al-Sufyānī113, Ibn Khālid a guvernat timp de doi ani în Dimashq 
(Damasc), în calitate de Calif umayyad, pe fundalul vidului de putere generat în 
provinciile occidentale ale Imperiului Abbassid de cel de al patrulea război civil sau 
fitna (811-813). Califul Al-Mā’mūn Ibn Hārūn (v. 786-833; d. 813-833)114, 
înveştmântat în stofe de culoare verde, a marcat încheierea fitna, în zilele de 16-18 

afar 204 A. H. (12-14 august 819 A. D.), prin intrarea sa oficială în oraşul 

                                             
108 În timpul celui de al treilea război civil, Abū Muammad Al-Sufyānī a condus o revoltă a 

locuitorilor din districtul im împotriva Califului umayyad Yazīd al III-lea (v. 701-744; d. 

744). A fost întemniţat în arrān în ultima parte a domniei Califului umayyad Marwān al II-

lea (v. 688-750; d. 744-750). Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, De Goeje, III, p. 43. De asemenea, 
Cobb, White Banners, p. 47, p. 71-72. 

109 Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, De Goeje, III, p. 53. 
110 Cf. Al-Azdī, Ta’rīkh al-mawil, abība, p. 142, sursă citată de Cobb, White Banners, p. 47, p. 

165, n. 15. De asemenea, Farouk Omar, “The Significance of the Colours of Banners in the 
Early ‘Abbāsid Period”, in: Farouk Omar, ‘Abbāsiyyāt. Studies in the History of the Early 
‘Abbāsids, Baghdad, University of Baghdad, 1976, p. 148-154. 

111 Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, De Goeje, III, p. 52-55. De asemenea, Cobb, White Banners, p. 46-48. 
112 Cf. Kamāl Al-Dīn ‘Umar Ibn Al-‘Adīm, Zubdat al-alab min ta’rīkh alab, Sāmī Al-Dahhān 

(ed.), I-III, Damasc, Institut Français de Damas, 1951-1968, I, p. 56, sursă citată de Cobb, 
White Banners, p. 49, p. 166, n. 22. 

113 Cf. Abū Al-Qāsim ‘Alī Ibn ‘Asākir, Ta’rīkh madīnat Dimashq, ‘Umar Al-‘Amrāwī (ed.), I-
LXX, Beirut, Dār al-fikr, 1995-1998, XVII, p. 212; XXI, p. 36-37, p. 45; XXVI, p. 268; 
XXXIII, p. 435; XXXVII, p. 346; XL, p. 18; XLIII, p. 31-33; LIII, p. 257-265; LIV, p. 121; 
LV, p. 31-32; LVII, p. 313; LVIII, p. 70-71; LXIII, p. 318; LXVIII, p. 254 şi Jamāl Al-Dīn 

Muammad Ibn Manẓūr, Mukhtaar ta’rīkh Dimashq li-Ibn ‘Asākir, ‘Abd Al-amīd Murād 
(ed.), I-XXIX, Damasc, Dār al-fikr, 1984-1996, XVI, p. 353-354; XVIII, p. 110-114, surse 

citate de Cobb, White Banners, p. 55-65, p. 170-172, n. 50-67. De asemenea, Al-abarī, 
Ta’rīkh, De Goeje, III, p. 830. 

114 Al şaptelea Calif din dinastia Abbassizilor, Abū Jā‘far ‘Abd Allāh Al-Mā’mūn Ibn Hārūn a 
fost fiul celui de al cincilea Calif abbassid, Hārūn Al-Rashīd (v. 763-809; d. 786-809). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

268 

Baghdād, urmat de drapelele verzi arborate de armata abbassidă. Sfătuit de āhir 

Ibn Al-usayn (m. 822)115, Al-Mā’mūn a ordonat renunţarea la culoarea verde a 
casei lui ‘Alī ca emblemă cromatică a curţii abbasside şi revenirea la culoarea neagră, 
consacrată prin proclamarea şi victoria da‘wa: „Mā’mūn şi armata sa aveau încă 

veştminte, acoperăminte pentru cap şi drapele de culoare verde. āhir, căruia îi 
acorda în fiecare zi câte o favoare, i-a adresat într-o zi cererea de a restabili culoarea 
neagră. Mā’mūn a consimţit şi a dat ordinul de a se face o mare cantitate de 
veştminte, turbane şi drapele negre. (…) Mā’mūn, îmbrăcat în negru, a mers apoi la 
moschee şi a rostit predica. Ordinul de a restabili culoarea neagră a fost expediat 
către toate provinciile116.” În spaţiul politic sirian, în a doua jumătate a secolului al 
VIII-lea şi primele decenii ale secolului al IX-lea, adversarii Abbassizilor s-au 
identificat cu idealul monarhic umayyad, cu idealul mesianic-apocaliptic sufianid, 
prin intermediul retoricii cromatice a drapelelor albe şi drapelelor roşii117. 
 
 
Bibliografie 
 
AL-AZDĪ, Yazīd Ibn Muammad, Ta’rīkh al-mawil, abība, ‘Alī (ed.), Cairo, Al-

Majlis al-a‘lā li-al-shu’ūn al-islāmiyya, 1967. 

AL-DŪRĪ, ‘Abd Al-‘Azīz; AL-MUALIBĪ, ‘Abd Al-Jabbār (ed.), Akhbār al-dawla al-

‘abbāsiyya wa-fihi akhbār al-‘Abbās wa-waladihi, Beirut, Dār a-alī‘a, 1971. 

AL-KALĀBĀDHĪ, Abū Bakr Muammad Ibn Isāq, Kitāb al-ta‘arruf li-madhhab ahl al-

taawwuf, Arberry, Arthur J. (trad.), The Doctrine of the ūfīs, Cambridge, UK, Cambridge 

University Press, 1991. 

AL-ABARĪ, Muammad Ibn Jarīr Ibn Yazīd Al-Imām Abū Ja‘far, Ta’rīkh al-rusul wa-’l-

mulūk wa-’l-khulafā’, I-V, Zotenberg, Hermann (trad.), Chronique de abarī, I-IV, Paris, 

Imprimerie Impériale (I-III) şi Nogent-le-Rotrou, Imprimerie de A. Gouverneur (IV), 

1867-1874. 

AL-ABARĪ, Muammad Ibn Jarīr Ibn Yazīd Al-Imām Abū Ja‘far, Ta’rīkh al-rusul wa-’l-

mulūk wa-’l-khulafā’, De Goeje, M. J. et al. (ed.), I-XV, Leiden, 1879-1901. 

‘AĀR, Farīd-ud-dīn, Tadhkirat al-awliyā, Arberry, Arthur J. (trad.), Memorial of the Saints, 

London, Penguin Books, 1990. 

Biblia sau Sfânta Scriptură, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, 1988. 

                                             
115 General şi guvernator abbassid, āhir Ibn Al-usayn sau āhir I a fost comandantul 

armatei lui Al-Mā’mūn pe durata celui de al patrulea război civil (fitna) şi întemeietorul 

dinastiei āhirizilor, care a guvernat Iranul independent de curtea abbassidă în perioada 821-
873. 

116 Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, V, CXII, Zotenberg, Chronique de abarī, IV, p. 520. De asemenea, 
Kennedy, The Early Abbasid Caliphate, p. 165-166; Sharon, Revolt, p. 79. 

117 Cf. Al-abarī, Ta’rīkh, De Goeje, III, p. 231. De asemenea, Cobb, White Banners, p. 49, p. 
61, p. 177, n. 39. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Un comentariu despre Facerea, 17,20 (partea a II-a) 

269 

CAHEN, Claude, « Points de vue sur la révolution ‘abbāside », in: Revue Historique, 230 

(1963). 

COBB, Paul M., White Banners. Contention in ‘Abbasid Syria (750-880), Albany, State University 

of New York Press, 2001. 

CORBIN, Henry, Histoire de la philosophie islamique, I-II, Paris, Gallimard, 1964. 

CRONE, Patricia, Slaves on Horses. The Evolution of the Islamic Polity, Cambridge, UK, 

Cambridge University Press, 2003. 

DANIEL, Elton, Khurāsān under Abbasid Rule (747-820), Minneapolis & Chicago, The Iran-

America Foundation / Bibliotheca Islamica, 1979. 

EL-HIBRI, Tayeb, Reinterpreting Islamic Historiography, Cambridge, UK, Cambridge University 

Press, 2004. 

GHÉDIRA, A., “aīfa”, in: Bosworth, C. E.; Van Donzel, E.; Heinrichs, W. P.; Lecomte, 

G. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, Leiden, E. J. Brill, 1995, vol. VIII. 

HAWTING, G. R., The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate (661-750), London & 

New York, Routledge, 2000. 

HODGSON, M. G. S., “Dja‘far Al-ādiq, Abū ‘Abd Allāh”, in: Gibb, H. A. R.; Kramers, J. 

K.; Lévy-Provençal, E.; Lewis, B; Pellat, Ch.; Schacht, J. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, 

Leiden, E. J. Brill, 1986, vol. II. 

HUMPHREYS, R. Stephen, Mu‘āwiya Ibn Abī Sufyān. From Arabia to Empire, Oxford, 

Oneworld Publications, 2006. 

IBN ABŪ AL-ADĪD, ‘Abd Al-amīd Ibn Hibat Allāh, Shar nahj al-balāghah, Abū Al-Fal 

Ibrāhīm (ed.), Cairo, 1959-1964. 

IBN AL-‘ADĪM, Kamāl Al-Dīn ‘Umar, Zubdat al-alab min ta’rīkh alab, Sāmī Al-Dahhān 

(ed.), I-III, Damasc, Institut Français de Damas, 1951-1968. 

IBN AL-NADĪM, Abū ’l-Faraj Muammad Ibn Isāq, Kitāb al-Fihrist, Dodge, Bayard (ed.), 

The Fihrist, Chicago, Great Books of the Islamic World, Inc. – Kazi Publications, 1998. 

IBN ‘ASĀKIR, Abū Al-Qāsim ‘Alī, Ta’rīkh madīnat Dimashq, ‘Umar Al-‘Amrāwī (ed.), I-

LXX, Beirut, Dār al-fikr, 1995-1998. 

IBN MANẒŪR, Jamāl Al-Dīn Muammad, Mukhtaar ta’rīkh Dimashq li-Ibn ‘Asākir, ‘Abd 

Al-amīd Murād (ed.), I-XXIX, Damasc, Dār al-fikr, 1984-1996. 

KENNEDY, Hugh, The Early Abbasid Caliphate, London, Croom Helm / Totowa, New 

Jersey, Barnes & Noble Books, 1981. 

KENNEDY, Hugh, The Prophet and the Age of the Caliphates, Harlow, UK, Pearson-Longman 

Education Limited, 2004. 

MADELUNG, Wilfred, “The Sufyānī Between Tradition and History”, in: Studia Islamica, 

68 (1984). 

MADELUNG, Wilfred, “Apocalyptic Prophecies in im in the Umayyad Age”, in: Journal 

of Semitic Studies, 31 (1986). 

MADELUNG, Wilfred, “Ismā‘īliyya”, in: Bosworth, C. E.; Lewis, B.; Pellat, Ch.; Van 

Donzel, E. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, Leiden, E. J. Brill, 1997, vol. IV. 

MADELUNG, Wilfred, “Maymūn Ibn Al-Aswad Al-Qaddā”, in: Bosworth, C. E.; 

Heinrichs, W. P.; Lewis, B; Pellat, Ch.; Van Donzel, E. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, 

Leiden, E. J. Brill, 1991, vol. VI. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Silviu Lupaşcu 

270 

MASSIGNON, Louis, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, Paris, 

Cerf, 1999. 

OMAR, Farouk, “The Significance of the Colours of Banners in the Early ‘Abbāsid Period”, 

in: Omar, Farouk, ‘Abbāsiyyāt. Studies in the History of the Early ‘Abbāsids, Baghdad, 

University of Baghdad, 1976. 

RENTZ, G., “‘Arab, Djazirat al-”, in: Gibb, H. A. R.; Kramers, J. K.; Lévy-Provençal, E.; 

Lewis, B; Pellat, Ch.; Schacht, J. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, Leiden, E. J. Brill, 1986, 

vol. I. 

SERJEANT, R. B., “The Sunna Jāmi‘a, Pacts with the Yathrib Jews, and the Tarīm of 

Yathrib: Analysis and Translation of the Documents Comprised in the so-called 

Constitution of Medina”, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies, XLI/1 

(1978). 

SHABAN, M. A., The ‘Abbāsid Revolution, Cambridge, UK, Cambridge University Press, 

1970. 

SHARON, Moshe, Black Banners from the East. The Establishment of the ‘Abbāsid State, Incubation 

of a Revolt, Jerusalem, The Magnes Press – The Hebrew University & Leiden, E. J. Brill, 

1983. 

SHARON, Moshe, Revolt. The Social and Military Aspects of the ‘Abbāsid Revolution, Jerusalem, 

The Max Schloessinger Memorial Fund – The Hebrew University, 1990. 

STEIN, Peter, “Literacy in Pre-Islamic Arabia: An Analysis of the Epigraphic Evidence”, in: 

Neuwirth, Angelika; Sinai, Nicolai; Marx, Michael (ed.), The Qur’ān in Context. Historical 

and Literary Investigations into the Qur’ānic Milieu, Leiden-Boston, Brill, 2010. 

STERN, S. M., “‘Abd Allāh Ibn Maymūn”, in: Gibb, H. A. R.; Kramers, J. K.; Lévy-

Provençal, E.; Lewis, B; Pellat, Ch.; Schacht, J. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, Leiden, 

E. J. Brill, 1986, vol. I. 

ABĀABĀ’Ī, ‘Allāmah Sayyid Muammad usayn, Shi‘ite Islam, Albany, New York, State 

University of New York Press, 1975. 

The Encyclopaedia of Islam, vol. I-XIII, Bearman, P. J.; Bianquis, Th.; Bosworth, C. E.; Gibb, 

H. A. R.; Heinrichs, W. P.; Kramers, J. K.; Lecomte, G.; Lévy-Provençal, E.; Lewis, B; 

Ménage, V. L.; Pellat, Ch.; Schacht, J.; Van Donzel, E. (ed.), Leiden, E. J. Brill, 1986-

2004. 

WELLHAUSEN, Julius, The Arab Kingdom and Its Fall, Calcutta, Calcutta University Press, 

1927. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)
BDD-A19635 © 2014 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

