UN COMENTARIU DESPRE FACEREA, 17, 20
(PARTEA A II-A). RESCRIEREA CODULUI CROMATIC
CARE EXPRIMA ISTORIA POLITICA DE LA
INCEPUTUL DINASTIEI ABBASSIZILOR IN
APOCALIPSA LUI SERGIUS BAhIRA

SILVIU LUPASCU

Universitatea Dundrea de Jos, Galati
slupascn@yahoo.com

Summary: The promise given by God to Abraham in Genesis, 17, 20, refers to the
grandiose posterity of Ishmael, governed by the twelve princes who will descend from
Hagat’s son. The Apocabypse of Sergius Bahira, an apocalyptical-polemical text indited in
Syria during the Caliphate of Al-Ma’mun (813-833), interprets this biblical verse from
the perspective of the chromatic code which highlights the political history during the
Umayyad and Abbasid dynasties: white and red as symbol of the Umayyad Caliphate
and of the pro-umayyad loyalists, engaged in anti-abbasid counter-revolutionary military
and political actions; black and green as symbol of the Abbasid Revolution and the
Abbasid Caliphate; green as symbol of Al-Ma’mun’s army. From a political and religious
perspective, the historical ideal of the overturn of the Umayyads’ dynasty and the
foundation of the Abbasids’ dynasty had been situated in the apocalyptic context of the
year 100 after Hzjra, Anno Hegirae (119 Anno Domini). The aim to recall the identification
of the Muslim community (umma) to the Prophet’s mission (da‘wat al-rasil) and to the
pure message of primordial Islam (da'wat al-islam) constituted the revolutionary
substratum of the renewal (#zjdid) foreshadowed by the accomplishment of the historical
cycle described by the wheel of the world’s destiny (al-dunyd duwal).

Key-words: Genesis, 17, 20; Umayyad Dynasty; Abbasid Dynasty; Abbasid Revolution;
Apocalypse of Sergins Bahira, Sufism.

in Facerea, 17, 20, Avraam a primit promisiunea divind despre grandioasa
posteritate a lui Ishmael, guvernati de cei doisprezece printi care vor descinde din
fiul lui Hagar: ,,Iatd, te-am ascultat si pentru Ishmael si iatd il voi binecuvanta, il voi
creste si-1 voi inmulti foarte, foarte tare; doisprezece printi se vor naste din el §i voi
face din el popor mare” Prin suprapunerea istoriei politice si imaginarului
apocaliptic, Apocalipsa lui Sergins Bahira' metamotrfozeazi evenimente si personaje

! Text apocaliptic-polemic ctestin, redactat in Siria, in perioada califatului lui Al-Ma’mun (813-
833).

249

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

incluse in realitatea istoricd, in evenimente si personaje inserate In textura realitatii
apocaliptice constituite la frontiera care separd si apropie totodata spatiul religios
crestin-sirian §i spatiul religios musulman: ,fiii lui Ishmael”, fiii lui Hashim”,
,,Mahdi Ibn Fatima”, ,.fiii lui Sufyan”, ,.fiii lui Ioktan”, ,Mahdi Ibn ‘A’isha”, , regele
verde”2. Codul cromatic alcdtuit din cele patru culori exprimi continuitatea dintre
nivelul ontologic al timpului istoric si nivelul ontologic al timpului apocaliptic: ,,Prin
patru culori se deosebesc regatele arabilor: regatul alb al fiilor lui Ishmael si regatul
negru al fiilor lui Hashim, fiul lui Muhammad si regatul rosu al fiilor lui Sufyan si
regatul verde al regelui verde, care vine la sfarsitul domniei fiilor lui Ishmael. Acesta
este regatul fiilor lui Muhammad, care va lua in stipanire regatul fiilor lui Ishmael,
iar regatul va fi dat tindrului barbat Hashim3.”

In istoria islamului primar, tranzitia de la dinastia Umayyazilor sau Bani Umayya
(661-750) la dinastia Abbassizilor, Bani Al-‘Abbas sau Al-‘Abbasiyin (750-1258), a
fost motivatd de trecerea califatului, in cadrul tribului Quraysh, din clanul lui Umayya
Ibn ‘Abd Shams (secolele V-VI)* in clanul Profetului Muhammad, in familia
descendentilor lui ‘Abbas Ibn ‘Abd Al-Muttalib (ccz 566-653)°. In concordanti cu
marturia lui Muhammad Ibn Jatir Ibn Yazid Al-Imam Abu Ja‘far Al-TabarT (839-
923)¢, un eveniment esential pentru inceputul si desfisurarea revolutiei Abbassizilor
(da'wd’ sau dawla®)® a fost Investirea celor doisprezece nugabd’, ,apostoli” sau

2 (f. Barbara Roggema, The Legend of Sergius Bahira. Eastern Christian Apologetics and Apocalyptic in
Response to Islam, Leiden-Boston, Brill, 2009, p. 61-93, p. 285-295, p. 355-367, p. 409-415, p.
497-507.

3 Ibid., p. 355-357.

4 Daci existenta sa legendari se intemeiazd pe o existentd istoricd, Umayya Ibn ‘Abd Shams a
fost virul primar al lui Shayba Ibn Hashim sau ‘Abd Al-Muttalib (cca 497-578), bunicul
Profetului Muhammad, pe linie paterna.

5> Cel mai tandr dintre unchii Profetului Muhammad, pe linie paterna.

6 Istoric, teolog si comentator al Qur'an-ului, de origine persani, niscut in Amul, Tabaristan,
educat in ‘Iraq, la scolile din Baghdad, Basra, Kafa si Wasit.

7 Cuvant polisemantic intemeiat pe o ridécina arabd al cérei sens este ,,a convoca”, ,,a invita”,
,»a face un apel pentru” sau ,,a propovadui’. In acest context, Elton Daniel opteazi pentru
intelesul de ,,misiune” care vizeazd un scop politic sau religios. Cf. Elton Daniel, Kburdsan
under Abbasid Rule (747-820), Minneapolis & Chicago, The Iran-Ametica Foundation /
Bibliotheca Islamica, 1979, p. 29-60, p. 62, n. 18.

8 Cuvant polisemantic al cdrui sens primar, in limba arabd arhaicd, este ,,schimbate”,
mintorsiturd (a lucrurilor)”. Prin extrapolare, el a inclus notiunile de ,stat”, ,dinastie”,
mimperiu”. Cf Daniel, Khurasan, p. 62, n. 18.

9 In cadrul istoriografiei musulmane medievale, da'wa si dawla au devenit termeni emblematici
pentru revolutia Abbassizilor. Cf. Hugh Kennedy, The Early Abbasid Caliphate, London,
Croom Helm / Totowa, New Jersey, Barnes & Noble Books, 1981, p. 42-43.

250

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Un comentarin despre Facerea, 17,20 (partea a 11-a)

,,conducitori” din Marw, in Khurasan, de citre ,,imam-ul ascuns” Muhammad Ibn
‘All (m. 743)10.

Din perspectivi politicd-religioasd, idealul istoric al rasturndrii dinastiei
Umayyazilor si instaurdrii dinastiei Abbassizilor a fost situat in contextul apocaliptic
al anului 100 dupd Hijra, Anno Hegirae (719 Anno Domini). Reidentificarea
comunitatii musulmane (wzma) cu misiunea Profetului (da‘wat al-rasil) si mesajul pur
al islamului primordial (da‘wat al-islam) a constituit substratul revolutionar al
reinnoirii (fajdid) prevestite de implinirea unui ciclu istoric descris de roata destinului
lumii (al-dunyd duwal!': ,,in acelasi an, anul 100 dupa Hijra, Muhammad Tbn ‘Al Tbn
‘Abdallah Ibn ‘Abbas, tatil lui Abu ’l-‘Abbas Al-Saffah!?, l-a trimis pe Maysara in
‘Iraq, pentru a chema poporul si depuna jurimant in fata sa. El a incredintat aceeasi
misiune altor citorva membri ai familiei lui ‘Abbas, anume: Muhammad Ibn
Khunays, Abu Tkrima Al-Sarraj, care este unul i acelasi cu Abu Muhammad Al-
Sadiq, precum si Hayyan Al-‘Attar, unchiul lui Ibrahim si tatdl lui Salama, care
trebuiau sd facd propagandd in provincia Khurasan, guvernatd pe atunci de Jarrah
Ibn ‘Abdallah. Pentru un timp, aceste personaje au avut resedinta in aceastd
provincie i i-au trimis lui Muhammad Ibn ‘All numele tuturor celor pe care au
reusit sa-i castige pentru cauza lui Bana Al-‘Abbas si care au depus jurimant. Dupa
aceea, Abu Muhammad Al-Sadiq a ales doudsprezece persoane pentru a fi
reprezentantii lui Muhammad Ibn ‘Ali, anume: Sulayman Ibn Kathir Al-Khuzaf,
Lahiz Ibn Qurayz Al-Tamimi, Qahtaba Ibn Shabib Al-Ta1, Masa Ibn Ka‘b, Khalid
Ibn Ibrahim, Qasim Ibn Mujashi‘, ‘Imran Ibn Isma‘ll, Aba Al-Najm, Malik Ibn Al-
Haitham Al-Khuza‘i, Talha Ibn Zurayk, ‘Amr Ibn A‘yan, Abu-‘Ali Al-Harawi din
Herat si Isa Ibn A‘yan. Muhammad Ibn ‘All le-a adresat o scrisoare menita si
serveasca drept cartd si lege, spre a fi insusiti de noii adepti'?.” Lista celor

10 Fiu al lui ‘All Ibn ‘Abd Allah si nepot al lui ‘Abd Allah Ibn ‘Abbas, vir al Profetului
Muhammad si al #zdm-ului ‘All, Muhammad Ibn ‘All a revendicat dreptul la imamat in
partidul teocratic-politic al shr’itilor si a condus de la regedinta sa din Humayma, un sat aflat
in sudul Mirii Moarte, propaganda secretd care a avut drept scop risturnarea dinastiei
Umayyazilor si instaurarea dinastiei Abbassizilor. A fost succedat de fiul sdu, Ibrahim Ibn
Muhammad Ibn ‘Al (m. 749). Cf. Julius Wellhausen, The Arab Kingdom and Its Fall, Calcutta,
Calcutta University Press, 1927, p. 501, n. 1.

11 Cf. Moshe Sharon, Black Banners from the East. The Establishment of the ‘Abbdsid State, Incubation
of a Revolt, Jerusalem, The Magnes Press — The Hebrew University & Leiden, E. J. Brill,
1983, p. 20-24. De asemeneca, Moshe Sharon, Revolt. The Social and Military Aspects of the
‘Abbasid Revolution, Jerusalem, The Max Schloessinger Memorial Fund — The Hebrew
University, 1990, p. 19-20.

12 Fiu al smam-ului Muhammad Ibn ‘Alf si frate al Zwam-ului Ibrahim Ibn Muhammad Ibn ‘Ali,
Abu ’l-‘Abbas Al-Saffah (v. 721-754; d. 750-754) a fost primul Calif din dinastia
Abbassizilor.

13 ¢f Muhammad Ibn Jarir Ibn Yazid Al-Imam Abu Ja‘far Al-Tabati, Ta'rikh al-rusul wa-’I-
mulik wa-"l-kbulafa’, V, LX, Hermann Zotenberg (trad.), Chronigue de Tabari, 1-1V, Patis,

251

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

doisprezece nugaba’, alcatuitd din arabi musulmani si wawali sau clienti de origine
persana ai triburilor arabe, convertiti la islam, demonstreaza cd dreptul de cetitenie
in Statul prevestit de Abbassizi ca manifestare a vointei §i puterii lui .4/h nu era
conferit de apartenenta la etnia arabd, ci de adeziunea la crezul si principiile
islamului'®. In acest sens, da%a s-a constituit ca o strategie de a reconstrui regimul
teocratic-politic al spatiului islamic, de a reintegra califatul si subiectii sai in #mwma,
sub conducerea familiei Profetului Muhammad!5. Dinamica istoricd a Khurasan-ului
din secolele VIII-IX este definitd de o dublad asimilare politico-religioasd: pe de o

Imprimerie Impériale (I-1II) si Nogent-le-Rotrou, Imprimerie de A. Gouverneur (IV), 1867-
1874, 1V, p. 247-248. Dupid cum a observat Patricia Crone, traditia istoriografica
musulmani, spre deosebire de traditia istoriografici biblicd, ,,nu a fost rezultatul unei
cristalizdri lente, ci al unei explozii”. Primii compilatori musulmani de naratiuni istorice (Aba
Mikhnaf, Sayf Ibn ‘Umar, ‘Awana, Ibn Ishaq, Ibn Al-Kalbi) nu au redactat cronici despre
evenimente mitice sau istorice, asemenea scribilor biblici, ¢i au colectionat fragmente
disparate despre un trecut tribal in mare parte pierdut. Pe textura entropicd a acestor surse
arhaice se intemeiaza, cu incepere din secolul al VIII-lea, procesul de organizare a traditiilor
istorice, al cirui apogeu va fi atins de lucririle clasice din secolele IX-X (de exemplu, Al-
Tabari, Ta’rikh), care vor fi recunoscute ca sunna. Dimensiunea prosopografici a
istoriografiei musulmane, in sensul polarizarii scrierii sau rescrierii istoriei asupra marturiilor
textuale despre persoancle care au detinut puterea politici-teocraticd, justifici demersul
metodologic de confirmare a surselor istorice musulmane prin surse istorice redactate in
afara spatiului religios si istoric musulman, prin informatiile furnizate de epigrafie,
papirologie si numismaticd. Cf. Patricia Crone, Slaves on Horses. The Evolution of the Islamic
Polity, Cambridge, UK, Cambridge University Press, 2003, p. 3-17. Tayeb El-Hibri a reliefat
structura literard a surselor musulmane care trateazd despre istoria califilor. Conexiunile
tematice, stilistice si narative dintre cronicile clasice, redactate in secolele IX-X, sugereazi
existenta unei ,atmosfere unitare a compozitiei narative”, care a precedat demersul
istoriografic. Dialogul dintre diferitele straturi ale naratiunilor istorice sau exigenta retoricd a
repetitivititii demonstreaza cd mesajul este continut de ,structura codificatd a
simbolismului, simetriei §i intertextualititii”. Aceastd strategie narativd era in mdsurd si
elibereze semnificatiile religioase si filosofice continute in timpul istoric, sd exprime relatia
dintre morald si politicd, sd exploreze spatiul nevizut, infinit, al destinului si judecitii divine.
Din aceasti perspectivd, evenimentele istorice devin comprehensibile numai dacid sunt
incadrate intr-un plan divin §i un plan moral, iar actiunea istoricd, discursul omenesc si
realitatea oniricdi manifestd cicluri ale ispitei, caderii si mantuirii In textura teocratica-
ontologicd a timpului istoric. In acest peisaj istoriografic intens conceptualizat, profilul
intelectual-religios al autorilor este evidentiat de alegerea temelor literare si a tehnicii
narative. De exemplu, naratiunile istorice redactate in perioada califatului abbassid se
definesc prin ,,fundamentarea riguroasi in vocabularul qur’anic, dar acest vocabular
interactioneaza frecvent cu un vocabular moral care derivd din traditia politicd persana si din
traditiile gnostice”. Cf Tayeb El-Hibri, Reinterpreting Islamic Historiography, Cambridge, UK,
Cambridge University Press, 2004, p. 216-220.

14 Cf. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 515. De asemenea, Daniel, Kburasan, p. 33-36.

15 Cf Hugh Kennedy, The Prophet and the Age of the Caliphates, Harlow, UK, Pearson-Longman
Education Limited, 2004, p. 125-126.

252

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Un comentarin despre Facerea, 17,20 (partea a 11-a)

parte, integrarea membrilor triburilor arabe'¢ care au colonizat regiunea orasului
Marw in intregul comunititii musulmane, identificatd cu Statul Arab imperial, iar pe
de altd parte, omogenizarea dintre comunitatea musulmanilor de origine arabd si
comunitatea musulmanilor de origine persand!’. In paralel cu cei doisprezece
nugaba’, Abu ‘Tkrima a ales doudzeci de adjuncti, denumiti wuzard’ al-nugaba’, cu
scopul de a avea pregitit un esalon secund, in eventualitatea in care moartea,
arestarea sau retragerea din conspiratie ar fi impus substituirea conducatorilor situati
pe prima treaptd a ierarhiei executive. Cincizeci si opt du'af'® si treizect si sase du'at
al-dn‘at, misionari sau propagandisti, erau subordonati celor doisprezece nugaba’,
astfel incat un efort concertat si sustind indeplinirea idealului mesianic-militar
formulat de societatea secreta a revolutionarilor pro-Abbassizi'®.

Simbolismul numerelor doisprezece si saptezeci (doisprezece plus cincizeci si
opt), pe care se intemeiaza istoria da‘wa In Khurasan, exprimd identificarea zwam-ilor
Muhammad Ibn ‘Alf §i Ibrahim Ibn Muhammad cu paradigma profetic definitorie
pentru religiile abrahamice, ipostaziati de Moise, Hristos si Muhammad?. Da‘wa
este un concept esential atat pentru istoria politica a Abbassizilor (secolele VIII-

16 Tamim si Qays ‘Aylan din Confederatia Mudar; Rabi'a (Bakr 1bn Wa'il, ‘Abd Al-Qays, Shaybdn)
si Azd Umain (Kbuzd'a) din Alianta Yaman. Cf. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 397-491. De
asemenea, Sharon, Black Banners, p. 51-71; Sharon, Revolt, p. 25-48.

7 Cf M. A. Shaban, The ‘Abbasid Revolution, Cambridge, UK, Cambridge University Press,
1970, p. 51-52, p. 95-97.

18 Patruzeci in Matrw, sapte in Abiward, sase in Nasa, doi in Balkh si cite unul in Marw al-
radh, Khwarizm si Amul.

19 ¢f “‘Abd Al-“Aziz Al-Durt; ‘Abd Al-Jabbar Al-Muttalibi (ed.), A&bbar ad-dawla al-‘abbasiyya
wa-fihi akbbadr al-‘Abbas wa-waladibi, Beirut, Dar at-Tali‘a, 1971, p. 213-223, sursid citati de
Daniel, Khurdsan, p. 32-33, p. 64, n. 34, n. 36-37 si Sharon, Black Banners, p. 191-196. De
asemenea, Shaban, The ‘Abbasid Revolution, p. 151-152; Hugh Kennedy, The Early Abbasid
Caliphate, London, Croom Helm / Totowa, New Jetsey, Batnes & Noble Books, 1981, p.
42-45, p. 78; G. R. Hawting, The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate (661-750),
London & New York, Routledge, 2000, p. 114.

20 Pentru citatele si denumirile biblice-evanghelice, am folosit editia: Biblia sau Sfinta Scripturd,
Bucuresti, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, 1988. Cf.
Iegirea, 24, 1: ,,Apoi a zis Dumnezeu iardsi citre Moise: Suie-te la Domnul, tu §i Aaron,
Nadab, Abiud §i saptezeci dintre batranii lui Israel si va inchinati Domnului de departe.”;
Evanghelia dupa Matei, 10, 1: ,,Chemand la Sine pe cei doisprezece ucenici ai Sii, le-a dat lor
putere asupra duhurilor celor necurate, ca si le scoati si sd timaduiascd orice boald si orice
neputintd.” Pentru citatele si denumirile qur’anice, am folosit editia: Arthur J. Arberry
(trad.), The Qur'an Interpreted, Oxford, Oxford University Press, 1991. Cf Qur'an, V, v. 15,
Arberry, The Qur'an, p. 101: ,,Allah a incheiat un legdmant cu fiii lui Israel. Iar Noi am ridicat
dintre ei doudsprezece capetenii.”; Qur'an, VII, v. 153-154, Arberry, The Qur'an, p. 161: ,,Si a
ales Moise saptezeci de barbati din neamul sau pentru timpul intalnirii cu Noi.”

253

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

XIII), cat si pentru teologia misticd, de inspiratie gnostici-bardesanita?!,
propovaduitd de zma'iliyya sau comunitatea shr’itilor ismaelieni (secolele IX-XV)?2,
In istoria isma%liyya, da‘wa terestrd s-a identificat, in perioada pre-fatimidi, cu
conspiratia anti-abbassida organizatd la Salamiyya, in Siria, de Maymun Ibn Al-
Aswad Al-Qaddah (m. ca 770-790)% si de fiul sdu ‘Abd Allah Ibn Maymun (m. e
780-800)%+. Cele sapte stadii (balaghat) ale initierii in doctrinele (wadhahib) comunitatii
maymaniyya-ismd iliyya au constituit nucleul ideologic al evolutiei propagandei
politico-religioase anti-abbasside spre dawa celestd sau gnoza ismaelismului
fatimid?>: da‘wa sau ,,convocarea” terestrd la fawhid-ul?s esoteric are drept arhetip o
da‘wa celesta, prin care Prima Inteligenta ,,a chemat”, inainte de inceputul timpului,
Hformele de lumind” care alcituiesc ‘@am al-ibda‘ sau ‘Glam al-amr, ,,Pléroma
arhanghelilor”?. Credinta propovaduitd de iswa'iliyya afirma ca lumea nu poate sa
existe fird o ,,dovada” (hujja) a lui Allah, realitate teofanicd alcituitd din ,,cel care
vorbeste” (natiq) si ,cel care tace” (samif), un profet (nabi) si un imam sau paznic
(walj), cdruia ii revine misiunea de a administra mostenirea (wasiya) profetului.
Concomitent cu Jhujat, in spatiul terestru locuiesc intotdeauna doisprezece

2 Ibn Al-Nadim mentioneazi apartenenta lui Mayman Ibn Al-Aswad Al-Qaddah si a fiului
sdu ‘Abd Allah Ibn Maymun la secta bardesanitilor (daysaniyin), intemeiati de Bardaisan din
Edessa sau Ibn Daysan (154-222), ganditor sincretic de origine partha: ,,Maymun si fiul siu
au fost bardesaniti (daysaniyin) si pentru o perioadd lungd ‘Abd Allah, fiul, a propagat
doctrina Zsmad‘ili ca profet.” Cf. Ibn Al-Nadim, Kitab al-Fibrist, V, 5, Bayard Dodge (ed.), The
Fibrist, Chicago, Great Books of the Islamic World, Inc. — Kazi Publications, 1998, p. 463.

22 Ismaelismul septimanian, ca ramuri a shi’ismului, a fost intemeiat in anul 765, dupd moartea
celui de al saselea mam, Ja‘far Al-Sadiq, in conditiile in care fiul siu, Isma‘ll Ibn Ja‘far, nu i-a
supravietuit. O schisma ireconciliabild i-a separat pe shi’itii ismaelieni, care au considerat ci
imama trebuie si treacd la Muhammad Ibn Isma‘l, nepotul lui Ja‘far Al-Sadiq, de shr’itii
duodecimani, care au acceptat decizia lui Ja‘far Al-Sadiq de a-1 investi cu zwama pe Musa Al-
Kazim (,,cel care isi tine in frau mania”), fratele lui Isma‘l. Printre promotorii doctrinei
ismaeliene s-au numirat Hamdan Qarmat si ‘“Abdan in Kafa, precum si Khalaf in Rayy, in
anii 877-878. Scoala ,,orientald” din Persia (de la Alamut) si Scoala ,,occidentala” din Egipt si
Yemen au inflorit in secolele X-XV. Cf Wilfred Madelung, “Isma‘liyya”, in: Bosworth,
Lewis, Pellat, Van Donzel, The Encyclopaedia of Islam, vol. IV, p. 198-206.

% (f Wilfred Madelung, “Maymun Ibn Al-Aswad Al-Qaddah”, in: Bosworth, Heinrichs,
Lewis, Pellat, Van Donzel, The Encyclopaedia of Islam, vol. V1, p. 917.

2 Cf S. M. Stern, ““Abd Allah Ibn Maymun”, in: Gibb, Kramers, Lévy-Provencal, Lewis,
Pellat, Schacht, The Encyclopaedia of Isiam, vol. 1, p. 48.

% (f. Ibn Al-Nadim, Kitab al-Fibrist, V, 5, Dodge, The Fibrist, p. 462-473.

26 Principiul unicitatii lai AZab.

27 Cf. Henry Corbin, Histoire de la philosophie islamique, 1-11, Paris, Gallimard, 1964, 1, p. 110-115,
p. 124.

254

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Un comentarin despre Facerea, 17,20 (partea a 11-a)

conducitori (nagib), in calitate de elitd a celor care au aderat la mirturia despre
divinitate?s.

In mediul religios al comunitatilor S#f7 din secolele IX-X, principiul teocratic
determind ierarhizarea fiintelor omenesti in functie de ierarhia gratiilor
sanctificatoare pe care omnipotenta divind le rispandeste in universul material,
astfel incat locuirea acestor gratii in spatiul viului omenesc actualizeaza in fiecare
generatie un numir fix de persoane desavarsite, inzestrate cu harul sfinteniei. Pe
aceastd ontologie teandricd se Intemeiaza tema sfintilor apotropaici, abdil, ale caror
prezente succesive in timpul istoric constituie stalpii spirituali pe care se sprijina
lumea®. In interiorul ierarhiei sfinteniei ascunse, sub nivelul celor patruzeci de abdil
se afld trei sute de nugaba’ $i saptezeci de nujaba, iar deasupra se situeazd sapte wmand
(sau abrar, awtad, akhyar), patru sau trei ‘amsid (sau athafi) si un ,,pol spiritual”, guth
(sau ghawth). Acesta cunoaste fiecare treaptd a ierarhiei, dar membrii ierarhiei nu-l
cunoscX. In Kitdb al-sakha sau Cartea despre generozitate, Ton AbTl Dunya (m. 894) a
transmis doctrina despre abdal drept un hadith primit de la Hasan Basti si Salih
Morri. Marturia sa elogiaza virtutile abrahamice in care abdal exceleaza: sinceritatea
ascezei, pacea inimii, identificarea fraterni cu toti musulmanii’!. In societatea
musulmana din secolele VIII-X, este remarcabild prezenta termenului nugaba’ ca
numitor comun intre spatiul politic al revolutiei Abbassizilor si spatiul teologic al
sufismului. Situate in planuri ontologice secante, ierarhia politica a da‘wa si ierarhia
sfinteniei ascunse au fost organizate in jurul unui centru ocultat, reprezentat de
imam sau de gutb.

Circumstantele istorice violente ale perioadei de tranzitie dintre dinastia
Umayyazilor si dinastia Abbassizilor i-au transformat in martiri pe cativa dintre cei
doisprezece nugaba’ mentionati de Al-Tabari, in cadrul unei noi paradigme politice,
intemeiatd pe dinamica relatiei imam — wazir sau autoritate sacra — autoritate
seculard, stabilitd intre Ibrahim Ibn Muhammad si Aba Muslim («a 718-755)%,
supranumit §ahib al-dawlah, ,stipan al schimbitii”®. De exemplu, Sulayman Ibn
Kathir (m. 749), conducitorul partidului Hashimiyya $i al intregii retele pro-abbasside
din Khurasan34 a fost asasinat din ordinul lui Aba Muslim, a cirui autoritate o
umbrea, pentru presupuse simpatii politice pro-alide. Qahtaba Ibn Shabib (m. 749)

28 Cf ‘Allamah Sayyid Muhammad Husayn Tabataba’t, Shi% Isiam, Albany, New York, State
University of New York Press, 1975, p. 78-79.

2 Cf Louis Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, Paris,
Cerf, 1999, p. 132.

30 Ibid., p. 133-134.

S 1bid., p. 133, n. 1.

32 Aba Muslim ‘Abd Al-Rahman Ibn Muslim Khurasani a fost trimisul plenipotentiar al
clanului Bani Al-‘Abbds in Khurasan. in calitate de general si emir al Khurasan-ului (745-
755), a fost geniul politic si militar care a determinat victoria revolutiei Abbassizilor.

3 Cf. Sharon, Black Banners, p. 228-230.

3 Cf. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 523. De asemenea, Daniel, Kburasan, p. 34-50.

255

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

a servit ca principal comandant militar sub comanda lui Aba Muslim si a murit in
bitilia pentru Kufa, in noaptea de 8 muharram 132 4. H. (27 august 749 A. D.),
care a deschis calea instaurdrii puterii Abbassizilor asupra ‘Irag-ului®. Lahiz Ibn
Qurayz (m. 748) a fost decapitat din ordinul lui Aba Muslim, dupi capitularea
orasului Marw, in ziua de 10 jumada I 130 4. H. (16 ianuarie 748 4. D.), pentru cd
l-a avertizat, prin recitarea unui verset din Qwur'an’s, pe Nasr Ibn Sayyar (663-748),
ultimul guvernator umayyad al Khurasan-ului, despre strategia fortelor abbasside
cate vizau arestarea $i uciderea sa: ,,Atunci a venit un bérbat din cel mai indepirtat
cartier al cetatii, alergand. El a spus: O, Moise! Carmuitorii pun la cale si te omoare.
Pleacal Eu iti sunt sfituitor sincer3”.”

in acelasi context istoric, Hasan Basr1 (643-728)%, verigi a isnad-ului gratie ciruia
s-a transmis Aadith-ul despre abdal, a fost gadi al orasului Basra in timpul califatului
lui ‘Umar al H-lea (viata cca 682-720; domnia 717-720)% si califatului lui Yazid al II-
lea (v. 687-724; d. 720-724)%. Atunci cand Yazid Ibn Al-Muhallab (672-720)*' a
organizat revolta orasului Basra Impotriva Califului Yazid al Il-lea, In numele
restabilirii purititii primordiale a religiei musulmane, Hasan Basri a declarat ca
razboaiele dintre musulmani nu sunt determinate de vointa divind, ci de puterea si
bogitia lumii materiale si a avut temeritatea de a smulge, prin declaratii publice,
masca ipocriziei religioase de pe chipul lui Yazid: ,,Hasan a mai spus: Acest Yazid
este unul si acelagi om care, ieri, a tdiat capete (...). In prezent, deoarece este
nemultumit de ei (de Umayyazi) si s-a revoltat, el ridicid un baston cu o bucata de
bumbac in varf si spune: Vi chem la punerea in practicd a Cartii lui .4/ah si a Legii

3 f Wellhausen, Arab Kingdom, p. 541-542. De asemenea, Daniel, Khurasan, p. 73-78.

36 Cf Al-Tabati, Ta'rikh, V, LXXVI, Zotenberg, Chronigue de Tabari, IV, p. 329.

ST Cf Qur'an, XXVIIL, v. 19, Arberry, The Qur'an, p. 394.

38 Jlustru magistru S7f7, nascut la Medina, fiu al unui sclav capturat in Maysan, care a devenit
ultetior mawla al lui Zayd Ibn Thabit, scribul Profetului Muhammad, Aba Sa‘id Hasan Ibn
AbTl Hasan Yasar Maysani Al-BastT a intemeiat ,,stiinta inimilor” (%m al-qulib) pe ,ascezi”
(guhd), ,abstinentd scrupuloasa” (wara’), ,teami” (khawf) §i ,audierea atentd” (istimd’) a
Cuvantului lui Dumnezeu. Opera sa este alcituitd din Mawdz (Predici), Tafsir (Glose despre
Qur'an), Masa’il (Intrebiri) si Riwayat (Enunturi). Cf Massignon, Essai, p. 174-201. Venerat ca
sfant S7f, Hasan Bastl a fost totodatd revendicat ca pirinte fondator de citre Scoala
Mu‘tazilitilor.

3 Stranepot al Califului ‘Umat Ibn Al-Khattab (v. ca 586/590-644; d. 634-644), nepot al celui
de al patrulea Calif umayyad , Marwan I-ul (v. 623-685; d. 684-685) si al celui de al cincilea
Calif umayyad, ‘Abd Al-Malik Ibn Marwan (v. 646-705; d. 685-705), ‘Umar Ibn ‘Abd Al-
‘Aziz a fost cel de al optulea Calif din dinastia Umayyazilor. Este renumit pentru
profunzimea sentimentelor sale religioase, pentru modul siu de viati intelept, pios si ascetic.
In viziunea sa, toate popoarele erau menite si se converteasca la islam, in calitate de spatiu
religios al pacii, bundstdrii si mantuirii universale.

40 Fiu al celui de al cincilea Calif umayyad, ‘Abd Al-Malik, Yazid al II-lea a fost al nouilea Calif
din dinastia Umayyazilor.

4 Guvernator al Khurasan-ului §i Irdq-ului sub dinastia Umayyazilor.

256

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Un comentarin despre Facerea, 17,20 (partea a 11-a)

Profetului! Ar trebui si puneti mana pe el si sa-1 duceti in inchisoare, unde s-a aflat
mai inainte (...)*2” In calitate de judecitor si magistru spiritual, Hasan Basti s-a
straduit si-i convinga pe locuitorii orasului Basra sa nu participe la ostilitatile dintre
armata rebelilor irakieni §i armata siriand pro-umayyada. Desi vocile politice radicale
l-au Invinuit cd este ,,prieten al sirienilor”, exhortatiile sale au fost urmate de un
numar redus de mawali. Vietile acestora au fost salvate de intelepciunea batranului
magistru S#f;, deoarece in ziua de 14 safar 102 4. H. (24 august 720 A. D.) armata
irakiand a fost infranta®, iar Yazid Ibn Al-Muhallab a fost decapitat din ordinul lui
Maslama Ibn ‘Abd Al-Malik (705-738)%.

Un important text hagiogratic motiveazd convertirea lui Hasan Bast la islam
prin revelatia omnipotentei divine, In masurd si dezvaluie, prin contrast,
desertaciunea puterii militare sau a gloriei lumesti, a intelepciunii filosofice sau
juridice, a senzualitatii si tezaurizarii valorilor materiale®>. Apologul care are drept
subiect convertirea la islam a unui zoroastrian septuagenar, muribund, este construit
pe temeiul sacru al unitatii divine, prezentei divine, darului divin al revelatiei ,,fetei
lui Allal” citre credinciosul care s-a identificat ontologic cu adevirul religios si a
traversat experienta mantuirii*6, Relieful narativ al acestor fragmente hagiografice
este, cu siguranta, sub-tins de relieful biografiei istorice a lui Hasan BastT: pozitia sa
de austeritate contemplativi fatd de desfasuririle martiale-politice; rolul sau de
arbitru intre factiunile politice si straturile sociale ale ‘Irag-ului aflat, concomitent, in
plin proces de arabizare si islamizare; autoritatea sa, in calitate de mawia, asupra
segmentului social alcituit din mawdli, a cirui prezenta politicd si religioasa va fi
evidentiata de revolutia Abbassizilor.

Al-Tabari focalizeaza inceputul revolutiei Abbassizilor asupra actiunii de ridicare
a drapelului negru al casei lui ‘Abbas In Marw, capitala Khurasan-ului, in contextul
apocaliptic sangeros al ,,anului asinului”: ,Muhammad Ibn ‘Alf a rdspuns: In numele
lui A/lab, acest lucru se va intampla in zilele noastre! Am auzit cum s-a rostit citre
tatal meu ci, in anul asinului, A/%ih va intemeia domnia noastra. Propaganda pentru
cauza noastrd va ajunge la sfarsit, domnia Umayyazilor va inceta, vom ridica
drapelul negru in Marw si in Intregul Khurasan, iar pe Bani Umayya ii vom ucide in

2 Cf Al-Tabati, Ta’rikh, V, LXI1, Zotenberg, Chronigue de Tabari, IV, p. 256-257.

. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 314-319. De asemenea, Hawting, The First Dynasty of Islam,
p. 72-76.

4 Print din familia Umayyazilor, fiu al celui de al cincilea Calif umayyad, ‘Abd Al-Malik si frate
al celui de al saptelea Calif umayyad, Sulayman Ibn ‘Abd Al-Malik (v. 674-717; d. 715-716),
Maslama a fost un general celebru si a condus in secolul al VIII-lea campaniile militare ale
Imperiului Arab impotriva Imperiului Bizantin si Khaganatului Khazar. A comandat armata
arabd In timpul celui de al doilea asediu al Constantinopolelui (716-717).

4 Cf Farid-ud-din ‘Attar, Tadbkirat al-awliya, Arthur J. Arberry (trad.), Memorial of the Saints,
London, Penguin Books, 1990, p. 20-22.

46 Ibid., p. 23-25.

257

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

spatele pietrelor si zidurilor*’.” Misiunea de a transpune idealul drapelului negru in
timpul istoric 1i va fi incredintata lui Abu Muslim, in calitate de mawla al imdm-ului
Muhammad Ibn ‘Ali si reprezentant al iwam-ului Ibrahim Ibn Muhammad in
Khurasan: ,,Din cand In cand, ei (w#qaba)) se reuneau pentru a delibera la Abu
Muslim, care le spunea: Si nu precipitati evenimentele! Sa stiti cd lucrul pe care il
doriti este aproape de a se realiza. Eu sunt stipanul drapelului negru si il voi ridica
mai curdnd decit credeti®.” Culoarea neagri va deveni emblematicd pentru dinastia
Abbassizilor, pentru nugaba’ si pentru armata khurasaniand care va realiza victoria
revolutiei anti-umayyade, iar o continuitate cromatica-simbolica se va stabili intre
drapelul si stindardul de culoare neagri, Incredintate de #mdm-ul Ibrahim Ibn
Muhammad lui Sulayman Ibn Kathir si Aba Muslim, pe de o parte, si vestmintele
negre pe care primii insurgenti, iar apoi toti combatantii din Khurasan le vor purta
din ordinul lui Abua Muslim, pe de altd parte: ,,Aba Muslim le-a recomandat
partizanilor sai din oragele Khurasan-ului si poarte vestminte negre. El le-a scris:
imbracati-va in negru, deoarece noi suntem oamenii cu vestminte negre. Sfarsitul
Umayyazilor este aproape. Locuitorii din Nasa, Bawerd (Abiward), Marw al-radh si
Taliqan s-au conformat acestui ordin primit de la Aba Muslim. Dupa Al-Mada’ini®,
ei ar fi ales pentru vestmintele lor culoarea neagrd pentru a purta doliu dupd Zayd
Ibn ‘Al si fiul siu, Ya‘hyas!. Dar adevirata ratiune a acestei alegeri decurge din
faptul cd Umayyazii adoptaserd pentru vestmintele si drapelul lor culoarea verde, iar
Abta Muslim vroia pentru partidul sdu o culoare diferitd>2.”

47.¢f. Al-Tabari, Ta'rikh, V, LXXVI, Zotenberg, Chronigue de Tabari, IV, p. 323-324.

8 Ibid., p. 325.

4 Istoric musulman ale cirui mirturii despre istoria califilor au fost incluse de Al-Tabari in
Ta'rikh, ‘All Ibn Muhammad Ibd ‘Abd Allah Ibn Abi Sayf Al-Mada’ini («a 752-830/843) a
fost discipol al mu‘tazilitului Mu‘ammar Ibn ‘Abbad Al-Sulami (m. 830).

50 Zayd Ibn ‘All Ibn Husayn Ibn ‘Ali Ibn Abua Talib (695-740) a fost nepotul lui Husayn Ibn
‘Ali, nepotul Profetului Muhammad. In ziua de 1 safar 122 4. H. (6 ianuaric 740 A. D.), a
declangat o revolti anti-umayyadd a shritillor din Kafa. Revolta a fost infrantd de trupele
siriene fidele regimului umayyad, iar Zayd Ibn ‘All a fost ucis de o sigeatd a arcasilor
kikaniti, dupi o luptd eroicd. Importanta acestei revolte constd in faptul de a fi deschis ciclul
istoric al revoltelor shTite care vor determina, inainte de incheierea urmatoarei decade,
prabusirea dinastiei Umayyazilor. Cf Al-Tabari, Ta’rikh, V, LXX, Zotenberg, Chronique de
Tabari, IV, p. 299-308. De asemenea, Wellhausen, Arab Kingdom, p. 336-338; Daniel,
Khurésan, p. 38-39.

51 Dupd moartea tatdlui siu, Ya‘hya Ibn Zayd (m. 743) s-a refugiat in Khurasan. Trecerea sa
prin Rayy, Balkh, Sarakhs si Marw a fost insotitd de manifestdri de solidaritate din partea
intregului spectru social anti-umayyad. Vanat de autorititile umayyade, a fost capturat si
executat lingi Juzjan. Aba Muslim a inclus rizbunarea mortii lui Ya‘hya in crezul siu politic.
Cf Al-Tabati, Ta’rikh, V, LXXI-LXXII, Zotenberg, Chronique de Tabari, IV, p. 308-313. De
asemeneca, Wellhausen, Arab Kingdom, p. 338-339; Daniel, Khurasan, p. 38-39.

2. Cf. Al-Tabari, Ta'rikh, V, LXXVI, Zotenberg, Chronique de Tabari, IV, p. 326-327.

258

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Un comentarin despre Facerea, 17,20 (partea a 11-a)

Verbul sawwada $i substantivul zaswid au exprimat trecerea da‘wa din stadiul de
ocultare conspirativi in stadiul de revoltd militard prin actiunea politica de ,,a deveni
negru”, de a lua in stapanire spatiul public prin gestul de a exhiba flamurile §i
vestmintele negre®. In ziua de 25 ramadan 129 A. H. (10 iunie 747 A. D),
Sulayman Ibn Kathir a condus un grup de barbati investmantati in negru catre un
loc de adunare situat langi resedinta sa din Saqidhanj®*, un sat de la periferia
orasului Marw. In acel loc, grupul de insurgenti pro-abbassizi a indltat ,,un stindard
si un steag” (fwa’ wa-raya) de culoare neagra, incredintate de iwdm-ul Ibrahim Ibn
Muhammad: cel dintdi, denumit ,,umbra”, in varful unui stalp de paisprezece coti;
cel de al doilea, denumit ,,norii”, in varful unui stalp de treisprezece coti. Scena s-a
desfagurat in prezenta lui Aba Muslim, care a recitat un verset din Qwr'an’:
,,ingiduingﬁ le-a fost acordata celor care lupta, deoarece ei au fost nedreptatiti; cu
siguranta, .4/ah are puterea de a-i ajuta®.” Retorica profeticd a acestei declaratii de
revoltd evidentiaza un simbolism complex, alcituit din ideograme politico-religioase
menite sd exprime, a posteriori, resemnificarea apocalipticd a instaurdrii dinastiei
Abbassizilor: puterea califatului abbassid va umbri intreaga lume, iar Invititura
islamului primordial, revivificatdi de Abbassizi, se va rispandi in intregul spatiu
terestru, asemenea norilor care se deplaseaza pretutindeni in spatiul celest>”. Despre
declansarea da‘wa sau dawla au fost preveniti, in prima instantd, membrii partidului
abbassid din Marw al-radh, Tukharistan (Bactria) $i Khwarizm (Chorasmia), iar prin
ruguri aprinse au fost convocati combatantii din regiunea Marw-ului. In jurul
nucleului alcituit din acesti razboinici primordiali (wusawwida), recrutati dintre
colonistii arabi (ah/ al-tagidum) si clientii lor de origine persand (mawaili)>®, se va
constitul atat armata care va reconfigura Imperiul Arab ca Imperiu Abbassid, cat si
aristocratia noului califat, alcatuitd din ah/ al-dawla sau abl al-da‘wa, abna’ al-dawla sau
abna’ al-da‘wa $i abl al-bayf®. Sulayman Ibn Kathir a prezidat, in calitate de mam,
primul serviciu liturgic celebrat dupd ritualul abbassid, in moscheea din Saqidhanj,
in ziua de 1 shawwal 129 A. H. (15 iunie 747 A. D.), in cadrul festivalului de
incetare a postului (% al~fitr)®.

Principiile teocratiei shT’ite postuleaza ci zmam-ul este investit de .Alah cu
puterea de a conduce comunitatea musulmand prin clarviziunea exegetica gratie
cirela el are intotdeauna acces la adevirul textului qur’anic si prin atributele
ilumindrii spirituale care coboard asupra sa din impdrdtia cunoasterii religioase

3 (f. Sharon, Revolt, p. 79.

5 Loc geografic mentionat, de asemenea, prin variantele: Siqadanj, Safidhanj, Sifadhanj,
Shanfir. Cf. Sharon, Revolt, p. 75, n. 62.

% ¢f Muhammad Ibn Jarir Ibn Yazid Al-Imam Abu Ja‘far Al-Tabati, Ta'rikh al-rusul wa-’I-
muliik wa-"l-khulafa’, M. J. de Goeje et al. (ed.), 1-XV, Leiden, 1879-1901, 11, p. 1953-1954.

56 Cf. Qur'an, XX11, v. 40, Arberry, The Qur'an, p. 338.

57 Cf. Sharon, Revolt, p. 69-70.

58 Cf. Shaban, The ‘Abbdsid Revolution, p. 158.

% Cf. Crone, Siaves on Horses, p. 65-66.

60 Cf. Wellhausen, Arab Kingdom, p. 522-523. De asemenea, Daniel, Khurasan, p. 25, p. 34-50.

259

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

(%m)®. Imam-ul are datoria de a apdra §i a prezerva mesajul divin (risala), dupa ce
acesta a fost revelat, de a iradia sfintenie, de a calauzi actiunile exterioare si
progresul spiritual al fiintelor omenesti: ,,El este ghidul caravanei umanitatii, care
inainteazd liuntric si esoteric spre A4ah2” In intervalul istoric cuprins intre
inceputul da‘wa i califatul lui Al-Mansur (v. 714-775; d. 754-775)%3, legitimarea
politici-religioasd a Abbassizilor s-a intemeiat pe transmiterea consubstantiald de
Um §i imama de la familia Alizilor la familia Abbassizilor, respectiv de la Aba
Hashim (m. «a 716-717)%* la Muhammad Ibn ‘Alf. Traditia apologeticd abbassidi a
descris acest ritual initiatic drept o relatie pedagogica: Muhammad Ibn ‘Alf a venit la
Abt Hashim, in Dimashq (Damasc) si ,,a scris % de pe buzele sale”s5. Investirea
discipolului din partidul ‘Abbdsiyya cu cunoastere esotericd §i autoritate religioasd
reprezintd waSiyya, ,,mostenirea” sau ,testamentul” magistrului din partidul
Hashimiyyas®.

Printr-un interesant procedeu de wzise en abime, aceeasi filierd a transmiterii de %m
este descrisa in legendarul Pergament galben sau Sahifa safra’, ,resctis” in Akbbar al-
dawla al-‘abbasiyya, Akbbar al-‘Abbas sau Kitab al-‘Abbas, Analele dinastiei Abbassizilor
(secolul al IX-lea)”’, dupd un ,,original” pe care Muhammad Ibn Al-Hanafiyya (cca
633-701)%8 l-ar fi primit de la fratii sii Al-Hasan (v. 625-669; d. 661)% si Al-Husayn
(626-680)", atunci cand a cerut, ca mostenire, partea care i se cuvenea din
cunoasterea esotericd (%) detinutd de ‘Ali Ibn Abi Talib (v. ewa 598/600-661; d.
656-661)71. Este plauzibil ci ,,oglindirea” inter-textuald dintre A&bbdr al-‘Abbas si

o1 Cf. Shaban, The ‘Abbasid Revolution, p. 139-144.

02 Cf. Tabataba’t, Shi'ite Islam, p. 185-1806.

0 Fiu al zmam-ului Muhammad Ibn ‘Ali, frate al Zwam-ului Ibrahim Ibn Muhammad si al
primului Calif abbassid, Abu Al-‘Abbas Al-Saffah, Abu Ja‘far ‘Abdallah Ibn Muhammad Al-
Mansur a fost cel de al doilea Calif din dinastia Abbassizilot.

64 Fiu al lui Muhammad Ibn Al-Hanafiyya si nepot al Califului ‘Alf Ibn Abi Talib, ‘Abdallah
Ibn Muhammad Ibn Al-Hanafiyya sau Aba Hashim a fost conducitorul ramurii Hanafite
(descendenti din ‘Alf §i Khawla) din familia Alizilor. Este considerat parintele fondator al
partidului Hashinziyya.

% Cf Al-Dari, Al-Muttalibi, A&bbadr al-‘Abbas, p. 173, sursi citatd de Sharon, Black Banners, p.
125.

66 Cf. Sharon, Black Banners, p. 138.

67 Ibid., p. 233-237.

% Fiu al Califului ‘All Ibn Abi Talib, ndscut de Khawla, o femeie din tribul Bansi Hanifa.

% Fiu al Califului ‘Alf Ibn Abi Talib, niscut de Fatima, Al-Hasan a fost cel de al cincilea dintre
al-khnlafa’n "l-rashidin $i al doilea imam al shi’itilor duodecimani.

70 Fiu al Califului ‘All Ibn Abi Talib, niscut de Fatima, Al-Husayn a fost al treilea imam al
shr’itilor duodecimani.

" Cel de al patrulea dintre alkhulafa’n “I-rashidin si primul imam recunoscut deopotrivd de
shtitii duodecimani si sht'itii ismaelieni, ‘All Ibn Abi Talib a fost vir si ginere al Profetului
Muhammad, prin cisdtotia cu fiica sa, Fatima.

260

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Un comentarin despre Facerea, 17,20 (partea a 11-a)

Sahifa safra’ rememoreazi ,,Constitutia din Medina” (sunna jami‘a; sahifa™) printr-un
ingenios procedeu de tranzitie semantica de la un arhetip legislativ muhammadian la
un elogiu dinastic abbassid, cu scopul de a justifica transmiterea de 7 ca wasiyya de
la Profetul Muhammad la ‘Ali Ibn Abi Talib si ulterior de la Alizi la Abbassizi?:
,»Pentru oricare credincios care a afirmat cele scrise In acest sahifa si crede in Allih
siin ziua de apoi, nu este legiuit sd sustina sau si addposteasca un criminal. . Oricine
il sustine sau addposteste pe acesta va avea asupra sa blestemul lui A/ah si mania Sa,
in ziua reinvierii. Din partea sa nu se va accepta nici o mijlocire, nici un dar de
ispasire (documentul B)7.”; | Regiunea pland din Yathrib este o enclavi sacrd pentru
poporul acestui sahifz (documentul F)75.” In calitate de profetie a posteriori despre
intemeierea dinastiei Abbassizilot, Sahifa Safra’ a invocat % ca putere apocalipticd
in masurd si determine venirea flamurilor negre din Khurasan: ,,(...) un pergament

72 Substantivul sahifa (,,suprafatd platd, pregititd pentru scris”, ,,document sctis pe o suprafatd
plata”, ,,tablita”, ,foaie de carte”, , pergament”, ,papirus”, ,text scris pe pergament sau
papirus”) din araba clasicd derivd din spatiul epigrafic al Arabiei de Sud din perioada pre-
islamicd, unde riddicina shft desemneazi un ,text scris”, un ,document cu continut
legislativ”. Sintagma d# shfin indici ,,acest document”, un anumit text déltuit pe o suprafati
de piatrd, iar verbul shf exprima actiunea de a scrie un astfel de document. In acest context
etimologic, substantivul sahifa (sg.) / suhuf (pl.) din petioada pre-islamici §i din perioada
islamului primar se referd la tiblitele, manuscrisele si documentele legislative, nesigilate, care
erau expuse si citite in locurile publice. Textul Qur'an-ului include mai multe elemente ale
acestei familii semantice: Qur'an, XLIIL, v. 71 (sihdf); XX, v. 133 si LXXXVIIL, v. 19 (swhup);
LXXX, v. 13 (suhuf mukarrama, foi onorate”); XCVIL, v. 2 (suhuf mutabbara, foi
purificate”); LXXIV, v. 52 (suhuf munashshara, ,,pergamente derulate”); LXXXI, v. 10 (idha -
Suhuf nushirat, ,,cind pergamentele vor fi derulate”, in contextul evenimentelor apocaliptice,
pentru a revela faptele bune si rele sivirsite de fiintele omenesti). Cf A. Ghédira, “Sahifa”,
in: Bosworth, Van Donzel, Heinrichs, Lecomte, The Encyclopaedia of Isiam, vol. VIII, p. 834-
835. De asemenea, Peter Stein, “Literacy in Pre-Islamic Arabia: An Analysis of the
Epigraphic Evidence”, in: Angelika Neuwirth, Nicolai Sinai, Michael Marx (ed.), The Qur'an
in Context. Historical and Literary Investigations into the Qur'anic Milien, 1eiden-Boston, Brill,
2010, p. 261-262.

73 Constitutia din Medina” este un text legislativ-politic alcituit din opt documente,
numerotate de la A la H, care descrie relatiile inter-tribale si relatiile dintre mubdjirin
(musulmanii din Mecca, participanti la Hijra) si ansar (musulmanii din Medina, care au oferit
ajutor in perioada de intemeiere a islamului) pe durata celor sapte ani petrecuti de Profetul
Muhammad in orasul Yathrib-Medina. in concordantd cu ipoteza formulata de R. B.
Serjeant, ,,Constitutia din Medina” include su#nna jami‘a, nucleul textual (documentele A, B,
F) in jurul cdruia s-a constituit ,,s#nna Profetului Muhammad”. Cf R. B. Setjeant, “The Sunna
Jami‘a, Pacts with the Yathtib Jews, and the Talrim of Yathrib: Analysis and Translation of
the Documents Comprised in the so-called Constitution of Medina”, in: Bulletin of the School
of Oriental and African Studies, XL1/1 (1978), p. 1-42. De asemenea, Sharon, Revolt, p. 163-
170, p. 251-252.

" . Setjeant, “The Sunna Jami‘a”, p. 24.

75 Ibid., p. 35.

261

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

galben care continea % despre flamurile negre din Khurasan, timpul existentei lor,
circumstantele legate de felul lor de a fi, precum si despre momentul cand aceste
flamuri isi vor face aparitia. De asemenea, continea semnele clare si dovada despre
aparitia flamurilor, care anume dintre triburile arabe le vor acorda sprijin, numele
barbatilor care vor conduce intreaga migcare, descrierea lor exactd §i descrierea
oamenilor de incredere si a adeptilor’.” Ulterior chivotul de cupru in care era
asezat Sahifa Safra’ ar fi trecut din posesia Alizilor Muhammad Ibn Al-Hanafiyya si
Abu Hashim in posesia Abbassizilor Muhammad Ibn ‘All si Ibrahim Ibn
Muhammad si ar fi fost ingropat intr-o livadd de maslini din Muntii Sharat, la sud
de Marea Moartid, in apropiere de resedinta Abbassizilor de la Humayma”. Moshe
Sharon a argumentat conexiunea naratologicd dintre semnele corporale (‘@lamair)
care reveleazd identitatea mesianici a primului Calif abbassid, ‘Abdallah Ibn
Muhammad Abu Al-‘Abbas Al-Saffah, mentionate in Sahifa safra’ — Akbbar al-
Abbas si semnele corporale care reveleazd identitatea profetici a adolescentului
Muhammad, recunoscute de cilugirul Sergius Bahira gratie cunoagterii esoterice
continute de cartile crestine, in concordanta cu Sirar rasal Allah sau Biografia
Mesagernlui lni Allah, lucrare redactati de Abua ‘Abd Allah Muhammad Ibn Ishaq Ibn
Yasar Ibn Khyar (cca 704 — 767/768)7 la inceputul califatului lui Al-Mansur (cca
755)7. Conexiunea istoricd si hermeneutici dintre cele doud texte evidentiazd
legitimarea teocratici a primului Calif abbassid si a dinastiei Abbassizilor prin
analogie cu legitimarea teocratici a Profetului Muhammad.

intteaga arhitecturd a puterii sacre si puterii seculare, elaboratd de Muhammad
Ibn ‘All si Ibrahim Ibn Muhammad, s-a intemeiat pe principiul alrida min al
Muhammad, in conformitate cu care accesul la califat trebuia si fie deschis oricirei
persoane din familia Profetului, asupra cireia s-a stabilit acordul comunitatii
musulmane. Totodatd elaborarea doctrinei despre starea de fagiyya, datoria de a evita
circumstante si persoane cu potential distructiv, a impus ocultarea adeviratei
identitati a zmam-ilor, in conditiile in care revelarea ei in spatiul public ar fi putut si-i
expund la pericole inutile, iar prezenta lor indepdrtata si invizibild a conferit da‘wa o
aurd de mister si invulnerabilitate®?: |, Dacd oamenii te intreabd care este numele
meu, si le spui: noi ne aflim in stare de Zagiyya, ni s-a poruncit si pastrdm secret

76 f. Al-Dari, Al-Muttalibi, A&bbar al-‘Abbas, p. 184-185, sursi citatd de Sharon, Black Banners,
p. 139 si Revolt, p. 80, p. 166-167.

77 Cf. ‘Abd Al-Hamid Ibn Hibat Allah Ibn Abu Al-Hadid, Sharh naby al-balaghab, Abt Al-Fadl
Ibrahim (ed.), Cairo, 1959-1964, VII, p. 149-150, sursd citatd de Sharon, Black Banners, p.
139-140.

78 Istoric si hagiograf arab-musulman, originar din Medina.

7 Cf. Sharon, Revolt, p. 80-82.

80 Cf. Tabataba’t, Shi'ite Islam, p. 223-225. De asemenea, Claude Cahen, « Points de vue sut la
révolution ‘abbaside », in: Revue Historigue, 230 (1963), p. 304-306.

262

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Un comentarin despre Facerea, 17,20 (partea a 11-a)

numele /zam-ului nostru®!.” Desi revolutia abbassidd a fost organizatd, din aceasta
perspectivd, pe o platformi ideologicd de inspiratie sh’itd, menitd si coalizeze atit
factiunile moderate, cat si factiunile radicale in realizarea idealului comun al
rasturndrii regimului Umayyazilor, dupd instaurarea putetii abbasside in ‘Iraq au
devenit necesare indepirtarea diplomatica a noii elite de doctrina shi’ismului radical
si izolarea politicd a adeptilor sdi, cu scopul de a deturna legitimitatea aproprierii
califatului dinspre descendentii lui ‘All Ibn Abi Talib spre Bani Al-‘Abbas. Efortul
Abbassizilor de a se erija drept protectori ai casei lui ‘Alf si rdzbundtori ai martirilor
alizi a fost, in realitate, o stratagema politicd prin care Bani Al-‘Abbas a cagstigat
suprematia in cadrul clanului Bani Hashim®. In registrul simbolismului religios,
acapararea politicd a califatului de citre familia Abbassizilor a fost afirmatd prin
reliefarea continuititii emblematice dintre ,stindardul negru” al Profetului
Muhammad, ,,stindardul negru” al lui ‘All Ibn Abi Talib si ,,stindardul negru”
impreuna cu ,,drapelul negru”, care au fost primite de Sulayman Ibn Kathir i Aba
Muslim din partea zzam-ului Ibrahim Ibn Muhammad: ,,Stindardul Profetului a fost
negru, iar stindardul lui ‘Alf Ibn Abi Talib a fost, de asemenea, negru. Prin urmare,
sa alegeti negrul drept culoare a vestmintelor voastre®3!”

Paradoxul abbassid al salvgardirii propagandistice §i neutralizirii politice a
sh’ismului se regdseste In identificarea simbolicd a flamurilor §i vestmintelor negre
cu doliul purtat pentru Zayd Ibn ‘Ali si Ya‘hya Ibn Zayds4. Al-Tabari mentioneaza
solidaritatea cordiald a lui Aba ‘Abdallah Ja‘far Al-Sadiq (cca 699/703-765)% fatd de
conduita politici a unchiului siu, Zayd Ibn ‘Ali, atunci cand o delegatie a shr’itilor
din Kuafa s-a prezentat dinaintea ochilor sii, in Medina, pentru a-i incredinta
conducerea comunititii sh’ite din ‘Iraq: ,,Ei s-au dus apoi la Medina, la Ja‘far Al-
Sadiq si i-au spus: Fiu al Apostolului lui A/ih, noi am depus jurdmant fatd de
unchiul tau, Zayd Ibn ‘All. Noi l-am intrebat pe urma despre Aba Bakr® si ‘Umar?7,

81 ¢f. Al-Dari, Al-Muttalibi, A&bbar al-‘Abbas, p. 203, sursi citatd de Sharon, Black Banners, p.
158.

82 f. Sharon, Revolt, p. 135-141.

8 ¢ Al-Dauri, Al-Muttalibi, A&bbar al-‘Abbas, p. 245, sursi citatd de Sharon, Revolt, p. 83.

84 Cf Daniel, Khurdsan, p. 66-67, n. 87. De asemenea, Sharon, Black Banners, p. 177-178.

85 Abu ‘Abd Allah Ja‘far Al-Sadiq (,,cel care este demn de incredere”) a fost cel de al saselea si
ultimul zmam recunoscut deopotrivi de shTitii duodecimani §i de shr’itii ismaelieni. In
perioada de tranzitie dintre dinastia Umayyazilor §i dinastia Abbassizilor, i-a condus pe
shT'itii care au acceptat un imamat Fatimi non-militant. Venerat ca magistru S7f7, este autor al
unui Tafsir sau Comentarin despre textul Qur'an-ului. Cf M. G. S. Hodgson, “Dja‘far Al-
Sadig, Abu ‘Abd Allah”, in: Gibb, Kramers, Lévy-Provencal, Lewis, Pellat, Schacht, The
Encyclopaedia of Isiam, vol. 11, p. 374-375.

86 Tnsotitor (sahdbiy) si socru al Profetului Muhammad, Aba Bakr (,,Tatd al fecioarei”, ‘A’isha)
sau ‘Abd Allah Ibn Abi Quhafah (v. cca 573-634; d. 632-634) a fost primul dintre a/-khulafa’n
"Frashidin sau ,,Califii cilduziti cu indreptatire”.

87 Insotitor (sahabiy) al Profetului Muhammad, ‘Umar Thn Al-Khattab (v. cca 586/590-644; d.
634-644) a fost al doilea dintre alkbulafa’n -rashidsin.

263

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

iar el ne-a raspuns cd nu doreste s rosteascd despre ei decat lucruri de bine. Ja‘far a
replicat: el are dreptate; eu sunt de aceeasi parere. Sa va temeti de Dumnezeu! Daca
ati depus jurdmant fata de unchiul meu, atunci rimaneti fideli fata de jurdmantul
vostru si ascultati de el. Deoarece el este mai vrednic decat mine si fie
conducitor®s.” in§tiin'gat despre deznodamantul tragic al revoltei lui Zayd Ibn ‘Al
Ja‘far Al-Sadiq isi va exprima contemplatia funebri printr-un aforism care
rememoreaza idealul politic-religios al conspiratiei anti-umayyade: ,In momentul in
care Ja‘far Ibn Muhammad Al-Sadiq a aflat despre moartea lui Zayd, a plans si a
spus: Sunt oameni care i§i tin angajamentele fatd de A/Zh. Dintre acestia, unii au
murit, iar altii asteapta o alta soarta®.”

In acest sens, sistemul teologic elaborat de Ja‘far Al-Sadiq este axat pe o
imamologie conform careia actiunea de propovaduire a credintei este determinatd
de cilduzitea divind a iwam-ului. Elogiat de Aba Bakr Muhammad Ibn Ishaq Al-
Kalabadhi (m. cca 990-994)%, in Kitab al-ta‘arruf li-madbbab abl al-tasawwnf sau Cartea-
manual despre invdtatura Sifi, drept unul dintre ,,0amenii celebti”™! din istoria
sufismului, Ja‘far Al-Sadiq a transmis un hadith profetic despre identificarea
credintei cu Intregul spatiu ontologic al fiintei omenesti: ,,Credinta este o confesiune
rostitd cu limba, o confirmare Indeplinitd cu inima si un act realizat cu membrele®2.”
Din aceasti perspectivi, el a descurajat implicarea discipolilor sdi in revoltele sh’ite
anti-abbasside prin afirmarea diferentierii dintre notiunile de ,,conducitor religios”
(tmam), calif” sau ,succesor al Profetului lui Alah” (khalifat rasial Allah) si
»statuitor” sau ,,comandant al credinciosilot” (amir al-mu'minin), astfel incat
convietuirea pagnicd a unui zzam din familia lui ‘Al Ibn Abi Talib si a adeptilor sai
cu un calif abbassid s fie posibila, in cadrul societitii sunnite?.

In ziua de 13 rabi* T 132 A. H. (30 octombrie 749 A. D.), Aba Al-‘Abbas Al-
Saffah a primit juramantul de credintd (bay‘a) in moscheea din Kufa, dar o stare
maladivi 1-a Impiedicat si rosteascd In intregime discursul de Incoronare, care a fost
concluzionat de unchiul sdu, Dawad Ibn ‘All Al-“Abbast (m. 750-751), prin

8 Cf Al-Tabati, Ta'rikh, V, LXX, Zotenberg, Chronique de Tabari, IV, p. 303.

89 Ibid., p. 307.

% Magistru S7f7 din Kalabadh, Bukhara, celebru pentru Kitab al-ta‘arruf, o sursi ptrimari
esentiald pentru studiul istoriei sufismului.

9 Cf. Abu Bakr Muhammad Ibn Ishaq Al-Kalabadhi, Kitab ai-ta‘arruf li-madbhab abl al-tasawwnf,
11, Arthur J. Arberry (trad.), The Doctrine of the Sifis, Cambridge, UK, Cambridge University
Press, 1991, p. 12: ,,Cele ce urmeaza sunt numele celor care si-au rostit stiinta si si-au
exprimat experientele, care si-au facut publice statiile spirituale §i si-au descris stérile
spirituale, prin vorba si faptd, dupd Companionii Profetului (multumirea lui .4/ah fie asupra
lor!): “Ali Tbn Al-Husayn Zayn Al-‘Abidin, fiul siu Muhammad Ibn ‘Ali Al-Bagqir, precum si
fiul sdu Ja‘far Ibn Muhammad Al-Sadiq. Acestia au venit dupd ‘Ali, Al-Hasan si Al-Husayn
(tie Allah multumit de eil).”

92 Ibid., XXVII, p. 67.

9 Cf. Kennedy, The Early Abbasid Caliphate, p. 199-204.

264

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Un comentarin despre Facerea, 17,20 (partea a 11-a)

reliefarea transmiterii de % si waséyya intre Profetul Muhammad, ‘Alf Tbn Abi Talib
si Abu Al-‘Abbas Al-Saffah, in calitate de conducitori legitimi si predicatori veridici,
asezati de vointa divina la pupitrul (wznbar) comunititii musulmane. Califul ales de
Allah din clanul Bans Hashim era menit ,,sd faca sa striluceasci fetele” locuitorilor
din oragul Kufa si si le aducd biruinta asupra armatei umayyade, deoarece
,suveranitatea §i gloria islamului” vor fi transferate din Siria in ‘Iraq. In mod
programatic, noul ciclu dinastic s-a identificat cu timpul istoric delimitat de victoria
da‘wa s sfarsitul lumii: o datd insusitd de Bana Al-‘Abbas, guvernarea nu va trece la o
altd dinastie, ci va fi predati lui Tisus, fiul Marici (‘Isa Ibn Maryam)®. in spatiul
religios al islamului medieval, Investitura mesianicd a califatului abbassid a revelat
istoria politicd si timpul istoric drept ipostaze ale timpului apocaliptic.

Evenimentele majore ale perioadei de tranzitie de la dinastia Umayyazilor la
dinastia Abbassizilor au fost exprimate deopotriva printr-un discurs istoriografic si
un discurs mesianic-apocaliptic, cu precidere in Siria, unde cucerirea musulmani a
impus convietuirea dintre comunitatile crestine si musulmane in perimetrul unei
proximitdti religioase amiabile-conflictuale. in traditia genealogica a poporului
arab%, patriarhul biblic Ioktan sau Qahtan®, descendent din Noe si Sem, a fost
considerat drept parinte fondator al triburilor originare din sudul Arabiei, in timp ce
patriarhul biblic Ishmael sau Isma‘l”, fiul lui Avraam si Hagar, a fost considerat
drept piarinte fondator al triburilor originare din nordul Arabiei®. Intelegerea
continuititii si ciclicititii timpului istoric, intre geneza §i apocalipsd, ca parte a
realitatii unitare create de divinitatea monoteista a carei marturisire despre Sine este
continuta in textul biblic-evanghelic-qur’anic a determinat, in spatiul sirian dominat
de cel de al treilea rizboi civil (fitna) si de revolutia Abbassizilor, constituirea
asteptdrii si doctrinei mesianice-apocaliptice focalizate asupra unor personaje
denumite Sufyani si Qahtan, in calitate de precursoti ai lui Mahdi®. In anul 744, un
sharif al tribului Yaman, guvernator al Palestinei, Thabit Ibn Nu‘aym Al-Judhami, a
condus o revoltd Impotriva Califului umayyad Marwan al 1I-lea (v. 688-750; d. 744-
750)100, a carei platforma politici-apocalipticd a fost construitd prin identificarea sa

9% Cf. Al-Tabati, Ta'rikh, De Goeje, 111, p. 32-33. De asemenea, Sharon, Revolt, p. 256-257.

% Cf G. Rentz, ““Arab, Djazirat al-”, in: Gibb, Kramers, Lévy-Provengal, Lewis, Pellat,
Schacht, The Encyclopaedia of Islam, vol. 1, p. 543-547.

% Cf. Facerea, 10, 1, 22-31.

97 Ibid., 16, 1-12.

98 Cf. Hawting, The First Dynasty of Islam, p. 21.

9 Trimisul lui Alab, ,.cel care este cilduzit in mod just”, va veni la sfarsitul timpului istoric
pentru a restabili ordinea religioasd a creatiei si a reintemeia comunitatea fiintelor omenesti
pe credinta si dreptate.

100 Nepot al Califului umayyad Marwan I, Marwan Ibn Muhammad Ibn Marwan Ibn Al-
Hakam sau Marwan al Il-lea a fost al paisprezecelea si ultimul Calif din dinastia
Umayyazilor. A fost infrant de armata abbassida in batilia de la Marele Zab (750).

265

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

cu Qahtani'?!, pirinte fondator metamorfozat in erou mesianic eliberator, in
conformitate cu mitologia si milenarismul triburilor originare din sudul Arabiei!2.

Un anumit cod cromatic exprimid zonele secante dintre istoria politici si
imaginarul apocaliptic, la inceputul dinastiei Abbassizilor. Simbol al intemeierii si
consolidarii puterii politice a Statului Abbassid, drapelele negte si vestmintele negre
sunt mentionate in literatura apocaliptici-polemica redactatd in urma intalnirii
istorice dintre spatiul religios crestin i spatiul religios musulman. Musulmanii sirieni
au avut drept scop, in perioada 750-880, sd contracareze transferul sediului puterii
imperiale de la Dimashq (Damasc) la Baghdad si si restaureze dinastia Umayyazilor
prin sustinerea militard a unui candidat umayyad la califat. Fi si-au afirmat
identitatea simbolic, in calitate de participanti la revoltele anti-abbasside, prin abyid
sau ,,a deveni alb”, in sensul de a inalta drapele albe si a imbraca vestminte albe, in
opozitie fati de negrul abbassid!®s. In urma primului rizboi civil (fitna) si a
redefinirii echilibrului politic prin arbitrajul postetior bitiliei de la Siffin (657),
califatul a trecut de la ‘Ali Ibn Abi Talib la Mu‘awiya Ibn Abi Sufyan (v. 602-680; d.
661-680)1%4, reprezentant al descendentilor lui Aba Sufyan Ibn Harb (560-650)10,
care alcituiau clanul Sufianizilor (661-684) sau prima casd domnitoare din cadrul
dinastiei Umayyazilor'%, Dupa revolutia Abbassizilor, legitimistii pro-umayyazi au
identificat idealul politic care viza restaurarea califatului in persoana unui Sufyani
istoric, descendent al lui Mu‘wiya Ibn Abi Sufyan, cu idealul apocaliptic al
asteptdrii unui Sufyani mesianic, care va distruge stipanirea abbassidd si va inaugura
o noua erd, dominatd de Mahdi si de ,,ziua reinvierii”, yawm al-giyama'".

101 ¢f Wilfred Madelung, “Apocalyptic Prophecies in Hims in the Umayyad Age”, in: Journal of
Semitic Studies, 31 (1986), p. 149-155.

102 Cf. Yazid Ibn Muhammad Al-Azdi, Ta’rikh al-mawsil, ‘All Habiba (ed.), Cairo, Al-Majlis al-

a‘la li-al-shu™an al-islamiyya, 1967, p. 60, sursi citata de Paul M. Cobb, White Banners.

Contention in ‘Abbasid Syria (750-880), Albany, State University of New York Press, 2001, p.

55, p. 72-75, p. 169, n. 48.

103 Cf. Cobb, White Banners, p. 5.

104 Primul guvernator musulman al Siriei, ulterior Calif si intemeietor al dinastiei Umayyazilor.

Cf. R. Stephen Humphreys, Mu'‘awiya Ibn Abi Sufyan. From Arabia to Empire, Oxford,

Oneworld Publications, 2000, p. 43-136.

105 fn ziua care a precedat Hijra, Aba Sufyan Tbn Harb a ficut parte din grupul de conducitori

meccani cate a plinuit asasinarea Profetului Muhammad. Convertirea sa la islam a avut loc

dupid cele trei batalii (624-627) dintre armata necredinciosilor din Mecca §i armata

musulmanilor din Medina. Cf Al-Tabati, Ta’righ, 11, LXXIX si 111, III-XLVIII, Zotenberg,

Chronique de Tabari, 11, p. 457-461 si 111, p. 5-221. De asemenea, Hawting, The First Dynasty of
Istam, p. 22-23.

106 Cf Hawting, The First Dynasty of Islam, p. 34-45. De asemenea, Kennedy, The Prophet and the
Age of the Caliphates, p. 82-90.

107 Cf. Cobb, White Banners, p. 47. De asemenea, Wilfred Madelung, “The Sufyani Between

Tradition and History”, in: Studia Islamica, 68 (1984), p. 5-48.

266

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Un comentarin despre Facerea, 17,20 (partea a 11-a)

Concretizarea istoricd, prin actiune militari, a acestei doctrine a avut loc in anul
750, in Siria, prin revolta anti-abbassidd a triburilor Qays si Yaman, condusd de
generalul Abu Al-Ward, ultimul guvernator marwanid din Qinnasrin si Abu
Muhammad Al-Sufyani!®®, pretendent umayyad la califat, desemnat de Al-Tabari
drept ,,Sufyani cel mentionat de traditia profetica”!®. Rebelii au inaltat drapelele
albe ale insurectiei anti-abbasside si au Imbracat vestmintele rosii'l? ale identitatii
politice pro-umayyade, dar au fost infranti de armata abbassidd in batilia care s-a
desfasurat langd orasul Homs. Aba Al-Ward a cdzut pe campul de luptd, iar Abu
Muhammad Al-Sufyani'!! s-a refugiat in Arabia, in apropiere de Uhud, unde a fost
asasinat la inceputul domniei lui Al-Mansur. Titlul de Sufyani a fost revendicat atit
de nepotul lui Aba Muhammad, Al-‘Abbas Ibn Muhammad Al-Sufyani''?, in
contextul revoltei pro-umayyade a locuitorilor din orasul Alep (750), cat si de un
descendent al lui Mu‘awiya I, ‘Ali Ibn ‘Abdallah Ibn Khalid. Sub numele mesianic
Abu Al-‘Umaytir Al-Sufyani'!3, Ibn Khalid a guvernat timp de doi ani in Dimashq
(Damasc), in calitate de Calif umayyad, pe fundalul vidului de putere generat in
provinciile occidentale ale Imperiului Abbassid de cel de al patrulea razboi civil sau
fitna (811-813). Califul Al-Ma’mun Ibn Haran (v. 786-833; d. 813-833)!14,
investmantat in stofe de culoare verde, a marcat incheierea fitna, in zilele de 16-18
safar 204 4. H. (12-14 august 819 4. D.), prin intrarea sa oficiald in orasul

18 Tn timpul celui de al treilea rizboi civil, Aba Muhammad Al-Sufyani a condus o revolta a
locuitorilor din districtul Hims impotriva Califului umayyad Yazid al I1I-lea (v. 701-744; d.
744). A fost intemnitat in Harran in ultima parte a domniei Califului umayyad Marwan al II-
lea (v. 688-750; d. 744-750). Cf. Al-Tabari, Ta'rikh, De Goeje, 111, p. 43. De asemenea,
Cobb, White Banners, p. 47, p. 71-72.

109 Cf. Al-Tabati, Ta'rikh, De Goeje, 111, p. 53.

10 Cf Al-Azdi, Ta'rikh al-mawsil, Habiba, p. 142, sutsi citatd de Cobb, White Banners, p. 47, p.
165, n. 15. De asemenea, Farouk Omar, “The Significance of the Colours of Banners in the
Early ‘Abbasid Period”, in: Farouk Omar, ‘Abbasiyyat. Studies in the History of the Early
‘Abbasids, Baghdad, University of Baghdad, 1976, p. 148-154.

M Cf. Al-Tabari, Ta'rikh, De Goeje, 111, p. 52-55. De asemenea, Cobb, White Banners, p. 46-48.

112 ¢f Kamal Al-Din ‘Umat Ibn Al-‘Adim, Zubdat al-halab min ta’rikh halab, Sami Al-Dahhan
(ed.), I-1II, Damasc, Institut Francais de Damas, 1951-1968, 1, p. 506, sursi citatd de Cobb,
White Banners, p. 49, p. 1606, n. 22.

13 ¢f Aba Al-Qasim ‘All Ibn ‘Asakir, Ta'7ikh madinat Dimashg, ‘Umar Al-‘Amrawi (ed.), I-
LXX, Beirut, Dar al-fikr, 1995-1998, XVII, p. 212; XXI, p. 36-37, p. 45; XXVI, p. 268;
XXXIIL, p. 435; XXXVII, p. 346; XL, p. 18; XLIIL p. 31-33; LIIL p. 257-265; LIV, p. 121;
LV, p. 31-32; LVII, p. 313; LVIII, p. 70-71; LXIIL, p. 318; LXVIIL, p. 254 si Jamal Al-Din
Muhammad Ibn Manzuar, Mukbtasar ta’rikh Dimashq li-Ibn ‘Asakir, ‘Abd Al-Hamid Murad
(ed.), I-XXIX, Damasc, Dar al-fikr, 1984-1996, XVI, p. 353-354; XVIII, p. 110-114, surse
citate de Cobb, White Banners, p. 55-65, p. 170-172, n. 50-67. De asemenea, Al-Tabari,
Ta’rikh, De Goeje, 111, p. 830.

114 Al saptelea Calif din dinastia Abbassizilor, Aba Ja‘far ‘Abd Allah Al-Ma’man Ibn Harin a
fost fiul celui de al cincilea Calif abbassid, Haran Al-Rashid (v. 763-809; d. 786-809).

267

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

Baghdad, urmat de drapelele verzi arborate de armata abbassidd. Sfatuit de Tahir
Ibn Al-Husayn (m. 822)!15 Al-Ma’mun a ordonat renuntarea la culoarea verde a
casei lui ‘Ali ca emblema cromatica a curtii abbasside si revenirea la culoarea neagri,
consacrati prin proclamarea i victoria da‘wa: ,,Ma’mun si armata sa aveau inca
vestminte, acoperdminte pentru cap si drapele de culoare verde. Tahir, ciruia 1i
acorda in fiecare zi cite o favoare, i-a adresat intr-o zi cererea de a restabili culoarea
neagra. Ma’min a consimtit i a dat ordinul de a se face o mare cantitate de
vestminte, turbane si drapele negre. (...) Ma’mun, imbricat in negru, a mers apoi la
moschee si a rostit predica. Ordinul de a restabili culoarea neagrd a fost expediat
citre toate provinciile!1¢.” in spatiul politic sirian, In a doua jumadtate a secolului al
VIII-lea si primele decenii ale secolului al IX-lea, adversarii Abbassizilor s-au
identificat cu idealul monarhic umayyad, cu idealul mesianic-apocaliptic sufianid,
prin intermediul retoricii cromatice a drapelelor albe si drapelelor rosii!!”.

Bibliografie

AL-AZDI, Yazid Ibn Muhammad, Ta'’rikh al-mawsil, Habiba, ‘Ali (ed.), Cairo, Al-
Majlis al-a‘la li-al-shu’an al-islamiyya, 1967.

AL-DURI, ‘Abd Al-‘Aziz; AL-MUTTALIBI, ‘Abd Al-Jabbar (ed.), Akbbir al-dawla al-
‘abbasiyya wa-fihi akbbar al-‘Abbas wa-waladibz, Beirut, Dar at-Talia, 1971.

AL-KALABADHI, Abi Bakr Muhammad Ibn Ishaq, Kitib al-ta‘arruf li-madbbab abl al-
tasawwnf, Arberry, Arthur J. (trad.), The Doctrine of the Sufis, Cambridge, UK, Cambridge
University Press, 1991.

AL-TABARI, Muhammad Ibn Jarir Ibn Yazid Al-Imam Aba Ja‘far, Ta’rikh al-rusul wa-'I-
muliik wa-"l-khulafa’, 1-V, Zotenberg, Hermann (trad.), Chronique de Tabari, 1-1V, Paris,
Imprimerie Impériale (I-1IT) si Nogent-le-Rotrou, Imprimerie de A. Gouverneur (IV),
1867-1874.

AL-TABARI, Muhammad Ibn Jarir Ibn Yazid Al-Imam Aba Ja‘far, Ta'rikh al-rusul wa-'I-
muliik wa-"l-kbulafa’, De Goeje, M. J. et al. (ed.), I-XV, Leiden, 1879-1901.

‘ATTAR, Farid-ud-din, Tadhkirat al-awliy, Arberry, Arthur J. (trad.), Memorial of the Saints,
London, Penguin Books, 1990.

Biblia sau Sfianta Scripturd, Bucuresti, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii
Ortodoxe Romane, 1988.

115 General §i guvernator abbassid, Tahir Ibn Al-Husayn sau Tahir 1 a fost comandantul
armatei lui Al-Ma’mun pe durata celui de al patrulea rizboi civil (fitna) si intemeietorul
dinastiei Tahirizilor, care a guvernat Iranul independent de curtea abbassidi in perioada 821-
873.

116 Cf Al-Tabari, Ta'rikh, V, CXII, Zotenbetg, Chronigue de Tabari, IV, p. 520. De asemenea,
Kennedy, The Early Abbasid Caliphate, p. 165-166; Sharon, Revolt, p. 79.

U7 Cf. Al-Tabati, Ta’rikh, De Goeje, 111, p. 231. De asemenea, Cobb, White Banners, p. 49, p.
61, p. 177, n. 39.

268

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Un comentarin despre Facerea, 17,20 (partea a 11-a)

CAHEN, Claude, « Points de vue sur la révolution ‘abbaside », in: Revue Historigue, 230
(1963).

COBB, Paul M., White Banners. Contention in ‘Abbasid Syria (750-880), Albany, State University
of New York Press, 2001.

CORBIN, Henry, Histoire de la philosophie islamique, 1-11, Paris, Gallimard, 1964.

CRONE, Patricia, Slaves on Horses. The Evolution of the Islamic Polity, Cambridge, UK,
Cambridge University Press, 2003.

DANIEL, Elton, Khurasan under Abbasid Rule (747-820), Minneapolis & Chicago, The Iran-
America Foundation / Bibliotheca Islamica, 1979.

EL-HIBRI, Tayeb, Reinterpreting Islamic Historiography, Cambridge, UK, Cambridge University
Press, 2004.

GHEDIRA, A., “Sahifa”, in: Bosworth, C. E.; Van Donzel, E.; Heinrichs, W. P.; Lecomte,
G. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, Leiden, E. ]. Brill, 1995, vol. VIIL

HAWTING, G. R., The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate (667-750), London &
New York, Routledge, 2000.

HODGSON, M. G. S,, “Dja‘far Al-Sadiq, Aba ‘Abd Allah”, in: Gibb, H. A. R.; Kramers, J.
K.; Lévy-Provencal, E.; Lewis, B; Pellat, Ch.; Schacht, J. (ed.), The Encyclopacdia of Islam,
Leiden, E. J. Brill, 1986, vol. 1I.

HUMPHREYS, R. Stephen, Mu‘awiya Ibn Abi Sufyan. From Arabia to Empire, Oxford,
Onewortld Publications, 2006.

IBN ABU AL-HADID, ‘Abd Al-Hamid Ibn Hibat Allah, Sharh nabj al-balighah, Abt Al-Fadl
Ibrahim (ed.), Cairo, 1959-1964.

IBN AL-‘ADIM, Kamal Al-Din ‘Umar, Zubdat al-halab min ta’rikh halab, Simi Al-Dahhin
(ed.), I-III, Damasc, Institut Francais de Damas, 1951-1968.

IBN AL-NADIM, Abi ’I-Faraj Muhammad Ibn Ishiq, Kitab al-Fibrist, Dodge, Bayard (ed.),
The Fibrist, Chicago, Great Books of the Islamic World, Inc. — Kazi Publications, 1998.

IBN ‘ASAKIR, Aba Al-Qasim ‘All, Ta'rikh madinat Dimashg, Umar Al-‘Amrawi (ed.), I-
LXX, Beirut, Dar al-fikr, 1995-1998.

IBN MANZUR, Jamal Al-Din Muhammad, Mukhtasar ta’rikh Dimashq li-Ibn ‘Asikir, ‘Abd
Al-Hamid Murad (ed.), I-XXIX, Damasc, Dar al-fikr, 1984-1996.

KENNEDY, Hugh, The Early Abbasid Caliphate, London, Croom Helm / Totowa, New
Jersey, Barnes & Noble Books, 1981.

KENNEDY, Hugh, The Prophet and the Age of the Caliphates, Harlow, UK, Pearson-Longman
Education Limited, 2004.

MADELUNG, Wilfred, “The Sufyani Between Tradition and History”, in: Studia Islamica,
68 (1984).

MADELUNG, Wilfred, “Apocalyptic Prophecies in Hims in the Umayyad Age”, in: Journal
of Semitic Studies, 31 (1980).

MADELUNG, Wilfred, “Isma‘liyya”, in: Bosworth, C. E.; Lewis, B.; Pellat, Ch.; Van
Donzel, E. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, Leiden, E. J. Brill, 1997, vol. IV.

MADELUNG, Wilfred, “Maymun Ibn Al-Aswad Al-Qaddah”, in: Bosworth, C. E,;
Heinrichs, W. P.; Lewis, B; Pellat, Ch.; Van Donzel, E. (ed.), The Encyclopaedia of Isiam,
Leiden, E. J. Brill, 1991, vol. VL.

269

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)



Silviu Lupascu

MASSIGNON, Louis, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, Paris,
Cerf, 1999.

OMAR, Farouk, “The Significance of the Colours of Banners in the Eatly ‘Abbasid Period”,
in: Omar, Farouk, ‘Abbasiyyat. Studies in the History of the Early ‘Abbasids, Baghdad,
University of Baghdad, 1976.

RENTZ, G., “‘Arab, Djazirat al-”, in: Gibb, H. A. R.; Kramers, J. K.; Lévy-Provencal, E.;
Lewis, B; Pellat, Ch.; Schacht, J. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, Leiden, E. J. Brill, 1986,
vol. L.

SERJEANT, R. B., “The Swnna Jami‘a, Pacts with the Yathrib Jews, and the Tahrim of
Yathrib: Analysis and Translation of the Documents Comprised in the so-called
Constitution of Medina”, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies, X1L1/1
(1978).

SHABAN, M. A., The ‘Abbasid Revolution, Cambridge, UK, Cambridge University Press,
1970.

SHARON, Moshe, Black Banners from the East. The Establishment of the ‘Abbasid State, Incubation
of a Revolt, Jerusalem, The Magnes Press — The Hebrew University & Leiden, E. J. Brill,
1983.

SHARON, Moshe, Revolt. The Social and Military Aspects of the ‘Abbdsid Revolution, Jerusalem,
The Max Schloessinger Memorial Fund — The Hebrew University, 1990.

STEIN, Peter, “Literacy in Pre-Islamic Arabia: An Analysis of the Epigraphic Evidence”, in:
Neuwirth, Angelika; Sinai, Nicolai; Marx, Michael (ed.), The Qur'an in Context. Historical
and Literary Investigations into the Qur anic Milien, Leiden-Boston, Brill, 2010.

STERN, S. M., ““Abd Allah Ibn Maymun”, in: Gibb, H. A. R.; Kramers, J. K; Lévy-
Provengal, E.; Lewis, B; Pellat, Ch.; Schacht, J. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, Leiden,
E. J. Brill, 1986, vol. 1.

TABATABA’]L, ‘Allamah Sayyid Muhammad Husayn, $h:%# Islam, Albany, New York, State
University of New York Press, 1975.

The Encyclopacedia of Islam, vol. I-XI11, Bearman, P. J.; Bianquis, Th.; Bosworth, C. E.; Gibb,
H. A. R.; Heinrichs, W. P.; Kramers, J. K; Lecomte, G.; Lévy-Provencal, E.; Lewis, B;
Ménage, V. L.; Pellat, Ch.; Schacht, J.; Van Donzel, E. (ed.), Leiden, E. J. Brill, 1986-
2004.

WELLHAUSEN, Julius, The Arab Kingdom and Its Fall, Calcutta, Calcutta University Press,
1927.

270

BDD-A19635 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:13:57 UTC)


http://www.tcpdf.org

