UN COMENTARIU DESPRE FACEREA 17:20. CEI DOISPREZECE
PRINTT AI FIILOR LUI ISMAEL $I APOCALIPSA LUI SERGIUS

BAHIRA"

DRr. S1iLvIU LUPASCU
Universitatea Dunirea de Jos, Galati
slupascu@yahoo.com

Summary: The brief contents of Genesis 17: 20 stand as an epitome of the political and
religious history of the Moslem theocracy. If comprehended against the background of
the Christian and Moslem apocalyptic literature of the 8-10% centuties, the topic of
the twelve princes issued out of Ishmael’s line represents an essential symbolic

crossroad of the monotheistic Abrahamic religions. In the following comparative

analysis Genesis 17:20 is approached in a hermeneutical relationship with three
important works of the Christian-Gnostic and Christian-Nestorian apocalyptic literature
of the 4-8% centuries: the Apocabypse of Peter (Nag Hammadi Library); the Apocalypse of
Peter (karshini); the Apocalypse of Sergins Bahira. Even if the legendary existence of Sergius
Bahira is not founded on a historical existence, the Nestorian monk is vested with a
double identity by the Moslem and Christian authors who treated on his

premonitorious encounter with the teen-ager Muhammad. If in the Moslem tradition
Bahira is considered as a witness and a guarantor concerning the foretelling of the
Prophet Muhammad’s coming into the world, according to the primordial, text of the

Gospel, uncorrupted by the intervention of the ecclesiastical authorities, within the
perspective of the anti-Moslem Christian polemists he is nothing but a heretical monk,
the mentor of young Muhammad and the inspirator of the Qur'an. In the Moslem
religious realm two textual traditions concerning the meeting between Muhammad and
Bahira are attested: the version of Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn Ishaq Ibn Yasar Ibn
Khyar (cca 704-767/768) in Sirat rasil Allah ot the Biography of the Messenger of Allah,
nowadays a lost work which was rewritten by Abu ‘Abd Al-Malik Ibn Hisham (d. cca
833-834) in As-sira an-nabawiya or the Biography of the Prophet; the version of Muhammad
Ibn Jarir Ibn Yazid Al-Imam Abu Ja‘far Al-Tabart (839-923), included in Ta'7ikh al-rusul
wa-"l-mulik wa-"l-chulafa’ or the History of the prophets, kings and caliphs. The Apocabypse of
Sergius  Bahira reveals its paramount importance from the perspective of the
Christian-Moslem counter-history of the VIII*"-X centuries.

Keywords: Genesis 17:20, Qur’an, Apocalypse of Sergius Bahira; Apocalypse of Peter
(Nag Hammadi Library), Apocalypse of Peter (karshuni), Nestorianism, Primitive Islam

* This work was possible with the financial support of the Sectoral Operational Programme for
Human Resources Development 2007-2013, co-financed by the European Social Fund, under the
project number POSDRU 89/1.5/S/61104.

245

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Silviu Lupascu

La fel ca demersul hermeneutic cate ate ca obiect Torah si Evanghelia, abordarea
exegetica a Qur'an-ului deschide sase perspective de investigatie textuald: revelatia
divind, istoriografia, critica textuald, critica literard, teologia dogmatici, teologia
misticd. Din perspectiva istoriei comparate a religiilor abrahamice si a criticii
literare, teologia qur’anici despre Maria si Mesia lisus, fiul Mariei, permite
construirea unei ipoteze cu privire la elucidarea proximititii istorice dintre
crestinism si islamul primar prin analogie cu mariologia nestoriand i hristologia
gnostici-docetista. Quran, IV, v. 169, mentioneaza ci lisus, fiul Mariei sau Isa Ibn
Myriam este Mesia (!A/lMasih), Mesager (Rasi) al lui Dumnezeu, Cuvant al lui
Dumnezeu (Kalamin-Allah) si Duh (rh) de la Dumnezeu: ,,Mesia lisus, fiul Matiei,
este Trimisul lui .A/ah, Cuvantul Siu pe care El 1-a trimis Mariei si un Duh de la EL
Credeti, asadar, in A/ah si in Trimisii Sai. $i nu spuneti Trei! [...] Alah este un
Dumnezeu Unic. Slava luil Si aibd El un Fiu?”’l. Totodata, Qur'an, IV, v. 155-156
descrie scena crucificirii unei sosii, in timp ce ’Isd Ibn Myriam rimane invulnerabil
fata de rautatea omeneasca si este ridicat la cer de A/ak: ,,$1 din pricina necredintei
lor si a clevetirilor grele pe seama Mariei, precum si din pricina vorbelor lor: Noi
l-am omorat pe Mesia lisus, fiul Mariei, Trimisul lui AZ/Zh!, in vreme ce ei nu l-au
omorat, nici nu l-au crucificat, numai o aseminare a sa li s-a ardtat lor. |...] De buni
seamd, nu l-au omorat, ci Allah l-a inaltat la EI”2,

Apocalipsa dupd Petru, redactatd in limba coptd dupd o versiune-vorlage pierdutd,
in limba greacd, dateazi din secolul al III-lea si este inclusd in Biblioteca de la Nag
Hammadi. Acest text pseudo-epigrafic expune doctrina gnostici-docetistd®> despre
crucificarea lui lisus, conform cireia Mantuitorul etern contempld scena martirizarii
sosiei sale carnale si ride de orbirea si nebunia oamenilor care isi imagineaza ci le
std in putinta sd anihileze prin moarte o ipostazd a Duhului lui Dumnezeu si a
luminii divine: ,,Iar eu am spus: Ce vid, oare, oh, Doamne, esti tu insuti cel luat de
ei si cel care se agatd de mine? Dar cine este acesta, care rade pe lemnul crucii? Iar
atunci este altcineva cel ale cdrui picioare si maini ei le lovesc? Mantuitorul mi-a
spus: Cel pe care l-ai vizut cd se bucuri si rade |[...] este lisus cel viu. Dar acesta, In
ale cdrui maini si picioare ei bat cuiele, este partea sa carnald, o fiinta-substitut
menitd oprobriului, cel care a venit in fiintd dupd asemanarea sa. [...] Iar el era plin
de un Duh sfant si el este Mantuitorul. Si a fost in jurul lor o mare si inefabild
lumini, precum si multitudinea ingerilor inefabili §i invizibili care i-a binecuvantat.
[...] Tar el mi-a spus: Fii puternic, deoarece tu esti cel ciruia aceste mistere i-au fost
diruite, pentru a le cunoagte prin revelatie! Cel pe care ei l-au crucificat este
intaiul-ndscut |[...]. Dar cel care sti In apropierea sa este Mantuitorul cel viu [...].

U Qur'an, IV, v. 169, Arberry (1991: 97). De asemenea, Qur'an, 11, v. 110; 111, v. 30-49; V, v. 18-19, v.
76-79, v. 115-120; IX, v. 30-33; X, v. 69; XIX, v. 1-98; XXI, v. 25-29, v. 90-94; XXIII, v. 52; LXVI,
v. 12, Arberry (1991: 14, 49-53, 102, 111-112, 118-120, 182, 205, 302-310, 325, 330-331, 346, 595).

2 Ibid., 95.

3 Ramurd a gnosticismului crestin, docetismul considera ci in locul lui lisus Hristos a fost crucificatd
o copie, o sosie sau un substitut uman (in limba greaci, dokein are sensul de ‘a pdrea, a semina’).

246

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Un comentarin despre Facerea 17:20...

Prin urmare, el rade de lipsa lor de judecatd, deoarece stie cd ei s-au ndscut orbi. lar
atunci va veni cel menit sd sufere, deoarece trupul este un substitut. Ceea ce ei au
cliberat este trupul meu imaterial. Dar eu sunt Duhul intelectual plin de lumini
stralucitoare. Ceea ce al vazut venind spre mine este plroma noastrd intelectuald,
care uneste lumina desavarsitd cu Duhul meu cel sfant” (Brashler & Bullard 1988:
377)%. Docetismul gnostic inclus in Apocalipsa dupd Petrn (Nag Hammadi) exprima
dificultatea unor comunitati nord-africane din perioada Bisericii primare de a
concilia realitatea Dumnezeului infinit al monoteismului  biblic cu
antropomorfismul Mantuitorului evanghelic. Teologia nestoriand s$i scena
crucificarii unei sosii sunt determinate de adevirul axiomatic, de inspiratie biblica,
in conformitate cu care Dumnezeu este invulnerabil fatd de riutatea lumii si a
fiintelor omenesti.

Dupid cum a observat Christie-Murray (1991: 63), dacd doctrina lui Nestorius
(cca 386-451)5 ar fi fost adoptatd ca ortodoxd, odati cu trecerea timpului Hristos ar
fi fost considerat un simplu om a carui fiinta a fost ridicata la rangul suprem al
viului omenesc prin sdldsluirea Idgos-ului divin In trupul siu (). Hristologia
nestoriand se intemeiaza pe afirmarea coexistentei a doud naturi (phsiseis) si a doud
persoane (prdsgpa) in lisus Hristos, una umana si una divind, in conditiile in care
Fecioarei Maria i se recunostea titlul de Christotdkos (purtitoare sau niscitoare a lui
Mesia), dar i se refuza titlul de Theotdkos (purtitoare sau ndscitoare a lui
Dumnezeu). Relatia dintre persoana umana §i persoana divind in Iisus Hristos a
fost definiti de Nestorius ca reciprocitate ontologicd. Prin Intrupare, Ljgos-ul s-a
revelat in persoana umand a lui lisus, iar fiinta omeneascd inserata in timpul istoric
s-a recunoscut ca manifestare a Idgos-ului, astfel Incat prin persoana umand a lui
lisus s-a manifestat in timpul istoric persoana divini a Idgos-ului etern (Loofs 1914:
93-94). Aloys Grillmeier a reliefat predilectia lui Nestorius pentru notiunea de
reunire sau asociere (sundpheia) a celor doud naturi in lisus Hristos, in conditiile in
care fiecare naturd (phssis) are propria sa persoana sau personalitate (prdsopon).
Notiunea de prdsopon desemneazd toate proprietitile caracteristice (idiomata) interne
si externe ale unei naturi: infitisarea fizicd, atitudinea morald, functiile spirituale,
felul In care este vazutd, judecatd §i onoratd, precum si modul in care existd si

4 In paginile de mai jos se va face deosebirea intre Apocalipsa dupé Petrn (Nag Hammadi) si Apocalipsa
dupd Petru (karshini).

5 Cilugdr, preot si predicator din Antiohia, Patriarh al Constantinopolului intre anii 428-431, sub
domnia impiratului Theodosius al II-lea (408-450), Nestorius a fost condamnat ca eretic de citre
Conciliul din Ephes (431), in urma conflictului dogmatic angajat cu Patriarhul Chiril al Alexandriei
(cca 376-444). In Serisoarea cdtre Cosmas (text siriac datat cca 435-451) se pistreazd portretul lui
Nestorius: ,,Era tandr, roscovan, cu ochi mari si un chip frumos, un al doilea David, am putea
spune. Timbrul vocii sale era agreabil. Spunea diverse lucruri in momentul impértiganiei, iar multi
nu veneau la bisericd decat pentru a asculta sunetul vocii sale. Era un om excelent si invidiat, care
nu avea experienta treburilor lumii §i cdruia ii lipsea ceea ce se numeste amabilitate”. Serisoarea catre
Cosmas descrie circumstantele caderii lui Nestorius in dizgratia imparatului Theodosius al II-lea si a
surorii sale mai mari, Pulcheria, precum si exilul sdu Intr-un ermitaj situat intr-o oaza din degertul
egiptean, loc unde isi sfarseste viata si este inmormantat (Nau 1919: 273-316).

247

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Silviu Lupascu

actioneaza. Piecare naturd investitd cu realitate la nivelul existentei concrete se
defineste prin individualitatea propriei sale persoane. Nestorius a incercat sd afirme
unitatea ontologica a lui lisus Hristos prin dedublarea notiunii de présopon: persoana
invizibila a Ldgos-ului divin s-a folosit de instrumentul (d7ganon) vizibil al persoanei
umane a lui lisus (Grillmeier 1975: 458-463). Veriga slaba a rationamentului
hristologic construit de Nestorius rimane intemeierea unititii ontologice a lui lisus
Hristos pe doud prisgpa, pozitie in masuri si relativizeze realitatea Intrupdrii. in
dialogul intitulat Theopaschites sau Dumnezeul suferitor, Nestorius a argumentat,
impotriva Patriarhului Chiril al Alexandriei (cca 376-444) si a sustinatorilor sai, ca
Dumnezeu intrupat in lisus Hristos nu a suferit pe cruce: dacd Ldgos-ul etern si
lisus omul ar alcitui o singurd persoana, atunci principiul unitatii divine implicd
patimirea pe cruce a celor trei persoane ale Treimii crestine (Loofs 1914: 6). Acest
rationament teologic este recognoscibil in Tegourta Heraclidis sau Cartea lni Heraclid
din Damase, scriere posterioard excomunicdrii si trecerii penitente de la prdsopa la
prisopon, In care Nestorius a argumentat uniunea voluntard, non-naturala, a ,,naturii
impasibile i nemuritoare, vesnice, independente” a Tatilui, Fiului si Sfantului Duh
cu ,natura muritoare, pasibild, dependenti” intr-o singurd prdsgpon a ,,economiei a
ceea ce este compus’: ,,Cu atdt mai mult, nu era nevoie de moartea lui Dumnezeu,
deoarece dacid Dumnezeu ar fi meritat moartea $i dacd ar fi vrut si o suprime, El ar
fi ficut aceasta fara propria Sa moarte, mai curand decat prin aparenta mortii Sale.
Dar deoarece El era Dumnezeu si nemuritor, a acceptat in persoana Sa — El, care
nu era vinovat — moartea, adicd tot ceea ce este muritor si capabil de schimbare.
[..] Atunci cum ar fi putut El s faci din Intrupare un obiect de scandal, printr-un
amestec, 0 contopire sau o participare a naturilor, astfel Incat sa nu fie privit nici ca
Dumnezeu, nici ca om, ci drept cineva care depinde de amandoud si care nu este
pur si fard diviziune? Din aceastd cauzi, El este, prin urmare, fatd de umanitate
precum un judecidtor intr-un proces si intr-o adeviratd luptd, luand-o in posesie in
propria Sa persoana si supunandu-3i-o in toate privintele. Iar El nu este cel care
lupta si este judecat, decat in mdsura in care, printr-un act de apropriere, a asociat
umanitatea propriei Sale imagini si nu naturii esentei invincibile si impasibile a
divinitatii” (Nestorius 1910: 34-35, 76-78). Reliefarea umanitatii lui lisus prin
estomparea divinitatii lui Hristos in nestorianism reprezinta o importantd
doctrind-martor In raport cu mariologia si hristologia propovaduite de Qur'an, text
sacru in cadrul cidruia Mariei i se refuza titlul de ,,Maicd a lui Dumnezeu”, iar lui
lisus, fiul Mariei, 1 se refuzd dumnezeirea si statutul de Fiu al lui Dumnezeu, dar i
se recunoagte rangul de Mesia, Trimis al lui Allah, intrupare a Cuvantului lui Allah
si a unui Duh de la Allah.

Probabil cea mai veche disputid teologicd dintre un interlocutor crestin si un
interlocutor musulman cu privire la realitatea crucificirii evanghelice si docetismul
crucificarii qur'anice este continutd in Dialogul dintre Patriarhul loan al Alexandrier® si

6 Toan al Alexandriei sau Ioan cel induritor a fost Patriarh miafizit al Alexandriei intre anii 677-686.
Miafizitismul reprezintd reactia de apirare a bisericilor orientale fatd de nestorianism §i postuleazi

248

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Un comentarin despre Facerea 17:20...

guvernatornl ‘Abd Al-‘ A7, scriere copti® datatd cca 685-686, in cuprinsul cireia
sunt evidentiate relatiile dintre crestinii egipteni i autorititile musulmane pe durata
primelor cinci decenii care au trecut de la invazia arabi (640). In urma decesului
unui evreu fard mostenitori, la resedinta guvernatorului este adusd o cutie de argint
in interiorul cireia se afli o bucati de lemn. Incercat prin foc, nu numai cd lemnul
nu arde, dar stinge flacarile care-l inconjoara, iar acest miracol il incredinteaza pe
patriarh ci in cutia de argint se afld o bucatd din lemnul Crucii si il determind sa
plateasca guvernatorului suma de trei mii de dinari pentru a intra in posesia relicvei.
‘Abd Al-‘Aziz arbitreazi disputa despre adevarul de ordin religios dintre Patriarhul
Ioan, un evreu si un melkit, reprezentant al crestinismului chalcedonian, In urma
cireia adversarii ierarhului copt sunt convertiti la crestinismul miafizit prin citate
biblice care demonstreazd realitatea intrupérii. Apogeul teologic al dialogului
contradictoriu dintre Patriarhul Ioan si ‘Abd Al-‘Aziz despre euharistie este atins
prin enuntul guvernatorului despre crucificarea unui talhar in locul lui Iisus Hristos,
in conformitate cu Qur'an, IV, v. 155-156. Cu pragmatism si ironie spiritualizata,
Ioan rispunde cd, dacd acest enunt ar fi adevirat, atunci ‘Abd Al-‘Aziz l-a fraudat
cu trei mii de dinari, replici in urma cireia guvernatorul cedeazi si recunoaste
adevirul religios al crestinismului (Evelyn-White 1926-1933, 1. 171-175 si
Suermann 2006: 104-106). Mina din Nikiou (cca 700) l-a portretizat pe emirul ‘Abd
Al-‘Aziz in postura de stipanitor musulman, in scrierea coptd intitulatd 17am
Patriarbului Isaac al Alexandrie. Conduita politicd violenta de la inceputul guvernarii
sale, concretizatd prin distrugerea crucilor si persecutarea crestinilor, va cunoagte o
transformare radicald In urma viselor §i viziunilor primite de la Dumnezeu.
Datorita prieteniei $i admiratiei statornice fatd de Patriarhul Isaac, ‘Abd Al-‘Aziz a
ctitorit, in conformitate cu acest text hagiografic, mai multe biserici $i mandstiri in
orasul Helwan (Amélineau 1890: 46, 63 si Suermann 2006: 106, 107). Cu toate
acestea, in Egipt, relatiile dintre cuceritorii musulmani §i necredinciosii cuceriti au
fost mai curand incordate decat amiabile pe durata secolelor VII-IX. In anii
831-832, Califul Abu Ja‘far ‘Abd Allah Al-Mamun Ibn Harun (786-833)10 a
reprimat in mod sever o revolti a crestinilor copti si a argumentat in fata
carturarului Al-Harith Ibn Miskin dreptul sau divin de a exercita violenta politicd in

ci in Persoana lui lisus Hristos divinitatea §i umanitatea sunt unificate intr-o singurd naturd (phiisis).
Crestinii care au aderat la crezul formulat de Conciliul din Chalcedon (451) au considerat ci
miafizitismul crestinilor ne-chalcedonieni este o formi de monofizitism, o afirmare a naturii unice
(phiisis) a lui lisus Hristos prin absorbtia sau dizolvarea umanitatii Sale in divinitatea Sa. Aceastd
acuzatie a fost respinsi de bisericile orientale, inclusiv de Biserica Copta.

7 Inclus in arborele genealogic al dinastiei Omeyyazilor in calitate de fiu al celui de al IV-lea Calif,
Marwan I-ul (623-685), frate al celui de al V-lea Calif, ‘Abd Al-Malik (646-705) si tatd al celui de al
VIII-lea Calif, ‘Umar al II-lea (cca 682-720), ‘Abd Al-‘Aziz a fost guvernator al Egiptului intre anii
685-705.

8 Versiuni in limba arabd ale versiunii-zorfage in limba coptd se afld in Ms. Arabe 215 si Ms. Arabe
4881, Bibliotheque Nationale de France, Paris.

9 Patriarh miafizit al Alexandriei intre anii 686-689.

10 Al VII-lea Calif din dinastia Abbassizilor, fiu al celui de al V-lea Calif, Haran Al-Rashid (763-809).

249

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Silviu Lupascu

asemenea circumstante: ,,Acesti rebeli nu sunt decat niste necredinciosi care se afld
sub un legamant (dbimma). Daca sunt oprimat], ei trebuie si-si adreseze nemultumirile
imam-alul. |...] Ei nu au dreptul sd poarte rizboi impotriva musulmanilor, in regiunea
pe care acestia o stipanesc”!l.

Disputa cilugarnlui din Bét Halé cn un notabil arab (secolul al VIII-lea) este cea mai
veche scriere siriaca-orientald (nestoriand) care-l mentioneazd pe Sergius Bahira in
calitate de invititor al lui Muhammad, in contextul antagonismului dintre
hristologia evanghelici i hristologia qur’anicd. Monahul nestorian afirma cd
Muhammad a Imprumutat expresia ,,Cuvantul Sdu si un Duh de la EI” (Qur'an, IV,
v. 169) din Evanghelia dupi Luca. in cadrul dialogului despre cele trei ipostasuri ale
divinitatii monoteiste, notabilul arab musulman invocd drept argument anti-trinitar
propovdduirea lui Muhammad despre religia. Dumnezeului Unic. Rispunsul
monahului nestorian reveleazd misterul deosebirii §i continuitatii dintre ,,copilaria”
teologici a propoviduirii Dumnezeului Unic si ,,maturitatea” teologicd a
propovaduirii Sfintei Treimi, In conformitate cu treptele exoterice si esoterice ale
invatiturii pe care Muhammad a primit-o de la Sergius Bahira: ,,S4 stii, oh, omule, ¢
atunci cand un copil se naste, deoarece simturile sale sunt lipsite de putere §i nu pot
sd asimileze hrand consistentd, el este hrinit cu lapte timp de doi ani, iar dupa aceea
este hrinit cu péine; in acelasi fel, Muhammad, deoarece era constient de felul
vostru copildros de a fi si de putinitatea cunoagterii voastre, pentru inceput vi L-a
ficut cunoscut pe Dumnezeul Unic si Adevirat, o invitdaturd pe care a primit-o de
la Sergius Bahira. Deoarece voi Incd erati copii intru cunoastere, el nu v-a invagat
despre misterul Sfintei Treimi, ca si nu raticiti pe calea inchindrii la mai multi
dumnezei”2. Care este identitatea lui Sergius Bahira si in ce mod poate fi definita
pozitia sa din perspectiva coexistentei istorice dintre hristologia evanghelicd si
hristologia qur’anicd, la confluenta dintre spatiile religioase abrahamice, sub
dinastia Abbassizilor?

De la sfarsitul secolului al VIII-lea sau inceputul secolului al IX-lea (cca 800)
dateaza o altd Apocalipsd dupd Petru, redactatd In karshiani sau garshuni (imba araba
scrisid cu alfabetul siriac) dupd o versiune-zorlage pierdutd, in limba coptd, conceputi
in mediul crestin din Egiptul de nord!® (Mingana 1931, I1I: 93-407). in perioada
islamului primar, acest text pseudo-epigrafic a fost cunoscut atit de Biserica
Etiopiand, cat si de Biserica Siriacd. Versiunea in karshini, pastrati de Biserica
Siriacd, este alcatuitd din doud dialoguri organizate in opt carti — un dialog intre lisus
Hristos si Apostolul Petru; un dialog intre Apostolul Petru si Clement al Romei'* — si
contine mai multe rescrieri dupd Torah, Noul Testament si Qurian. Un paragraf

Ya‘qabi, Ta'rikh, 11, 466, sursd primari citatd de El-Hibri (2004: 140).

12 Sursd primari citatd de Roggema (2009: 22, 158) dupa Ms. Diyarbakir 95, fol. 5a.

13 Pentru a redacta traducerea Apocalipsei dupd Petru din karshini in limba englezd, A. Mingana a utilizat
mai multe manuscrise din colectia sa (Mingana Syr. 106, Mingana Syr. 138, Mingana Syr. 225, Mingana
Syr. 369, Mingana Syr. 411, Mingana Syr. 446), dar mai ales Mingana Syr. 70, care contine cea mai
veche si lungi versiune.

14 Parinte apostolic, Papa intre anii 88-97 sau 92-101.

250

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Un comentarin despre Facerea 17:20...

important din Apocalipsa dupd Petru (karshini) expune o mariologie si o hristologie de
inspiratie nestoriana-gnostica: ,Inainte de intruparea Mea, inainte ca Eu,
Dumnezeul-Cuvant, sd iau asupra Mea o formd omeneasci, voci s-au ficut auzite din
interiorul Pavilionului |...]. Aceastd stare a durat pand cand Dumnezeul-Cuvant S-a
intrupat, iar acest lucru s-a Intamplat in ziua in care ingerul misterului s-a pogorat si a
vorbit cu o femeie curatd §i 0 nestematd pioasi, Maria, mama vietii §i a induririi, iar
mesajul Meu i l-a transmis ei. In ora aceea, Eu am turnat lumina Mea cea vesnica,
aflatd Impreund cu Mine, in Mine si asupra Mea, iar cu ea am umplut trupul acelei
femei credincioase, pizitoare a comorii. $1 am modelat lumina, in pantecele ei, sub
forma unui om. Eu, Cel care vorbesc, nu am ficut acea lumini pentru neamul
omenesc, ci am locuit In ea, dupd cum am locuit dintotdeauna, iar prin puterea Mea
am aritat-o tuturor lucrurilor create. El a devenit copil, iar Ingerii L-au venerat in
Pavilionul Tatalui si El le-a vorbit si le-a raspuns. El se afla in bratele Mariei, iar Eu
L-am fdcut sd ia asupra sa umanitatea prin vestmantul botezului, spre implinirea
poruncilor Mele. Eu nu am dorit si-L asez In aceastd lume. Eu 1l voi desavarsi. [...]
Iar Eu sunt cel care L-a ridicat pe lemnul crucii $i Eu L-am ridicat din pamantul
blestemat. Nu L-am asezat In acel loc decat cu scopul de a-L ardta. Eu sunt
intotdeauna in El si 11 voi ridica deasupra tuturor creaturilor Mele. Tatal este in El,
impreund cu Mine, iar in acelasi fel este Duhul Sfant” (Mingana 1931, III:
111-112). intr-un alt paragraf, redactat in aceeasi manierd, trupul Fiului lui
Dumnezeu este definit ca ,acoperimant de lumina™: ,acest lucru nu a fost pe
placul Dumnezeului zelos, iar El L-a trimis pe Fiul Sdu, marele invé'gétor, care S-a
pogorit pe pimant si a aparut intr-un acoperimant pe care l-a ales pentru El Insusi
din lumind, iar pe acesta l-a materializat si din el a vorbit si a adus la Indeplinire
lucrurile pe care El a dorit si le sdvarseascd in lumea Sa” (Mingana 1931, I11: 383).

Totodata, proximitatea dintre Apocalipsa dupd Petru (karshini) $i gnosticism este
demonstratd de utilizarea frecventd a termenului grecesc drehon In manuscrisele
redactate in karshini pentru desemnarea ingerului cazut, Lucfer — 1bls, stipanul
malefic al lumii terestre: ,,deoarece in ora aceea drehon a cizut din cer” (Mingana
1931, I11I: 117); ,J-am facut pe drchon sa se impiedice si si cada din rangul sdu
ceresc” (Mingana 1931, I11: 128); , datoritd previziunii si prestiintei Mele, am stiut
cid acest drchon se va revolta impotriva Mea” (Mingana 1931, II1: 129); ,,dupi ce
l-am indepartat pe drehon din gratia Mea” (Mingana 1931, I1I: 129); | l-am ficut pe
el drehon si sambelan al locuintei Mele din nalt” (Mingana 1931, I1I: 130); ,,discipoli
ai Apostolului lui drehor” (Mingana 1931, 111: 151); ,,dupd cum l-am ficut pe drchon
sa cadd din cele zece ierarhii ale ingerilor” (Mingana 1931, I1I: 152); ,,capcanele si
viclenia blestematului drchor” (Mingana 1931, I11: 363); ,,ei nu au crezut in El i l-au
venerat pe cel revoltat si s-au vitimat pe ei insisi prin slujirea fatd de rebelul drehon”
(Mingana 1931, I1I: 382).

Revelatoare pentru relatia dintre spatiile religioase abrahamice, in contextul
istoric al islamului primar, sunt paragrafele referitoare la mentorul crestin si la cel
trei mentori evrei ai Profetului Muhammad. Apocalipsa dupd Petrn (karshini) situeaza

251

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Silviu Lupascu

in anul 589 venirea intemeietorului islamului si mentioneazd cia el a primit
invitdtura crestind din partea unei ,,0i raticite” pe care Biserica a alungat-o in
pustiu, sintagma pe care Alphonse Mingana o interpreteazi drept aluzie la cilugarul
nestorian Sergius Bahira: ,,Jar Mantuitorul mi-a spus: Oh, Petru, sd stii cd atunci
cand va veni conducitorul copiilor lupului, el va primi credinta, pe care o va invita
de la o oaie raticita care va fi alungatd de Biserica Mea in pustiu. [...| Aparitia acelui
conducitor va avea loc In anul 900 din era lui Alexandru, regele prea-puternic. |[...]
Dupi moartea oii care s-a raticit din turma Mea si a devenit mentorul sdu In anii
tineretii sale, doi barbati din poporul evreu se vor imprieteni cu el. Prima litera a
numelui celui dintai dintre ei este Kgf. Dupd moartea sa, poporul ii va binecuvanta
numele si va transmite false traditii pe seama sa. Prima literd a numelui celui de al
doilea este S7z, iar el va fi originar din Orient. Cei doi barbati sus-mentionati vor
scrie pentru asinul sdlbatic o carte compilatd din toate cartile. Acesti doi evrei vor
crede in Mine in anumite privinte si se vor dezice de Mine in alte privinte. [...]
Prima literd a numelui unui invatitor de al sau este Ddl. [...] El va spori si va
diminua cartea maestrului sau, care a fost compusd de cei trei barbati mentionati
mai sus. Datoritd lui multi oameni vor fi ucisi, iar in vremea sa nici o interpretare a
cirtii nu se va bucura de autoritate” (Mingana 1931, III: 250-255).

Desi existenta legendard a lui Sergius Bahira nu se intemeiaza pe o existenta
istoricid, monahul nestorian este investit cu o dubld identitate de citre autorii
musulmani §i autorii crestini care au tratat despre Intdlnirea sa premonitorie cu
adolescentul Muhammad!®. Daci in traditia musulmana Bahira este considerat un
martor $i un garant cu privire la prevestirea venirii Profetului Muhammad, in
concordanti cu textul evanghelic primordial, necorupt de interventia autoritatilor
ecleziastice, din perspectiva polemistilor crestini anti-musulmani el nu este decat un
cilugdr eretic, mentor al lui Muhammad si inspirator al Qwur'an-ului (Abel (1986, I:
922-923). In spatiul musulman existd doud traditii textuale despre intalnirea dintre
Muhammad si Bahira: versiunea lui Abu ‘Abd Allah Muhammad Ibn Ishaq Ibn
Yasar Ibn Khyar (cca 704-767/768)'6 din Sirat rasiul Allah sau Biografia Mesagernlui lui
Allah, lucrare pierdutd, a fost rescrisd de Aba ‘Abd Al-Malik Ibn Hisham (m. cca
833-834)V7 in As-sira an-nabawiya sau Biografia Profetulns; versiunea lui Muhammad

15 Versiunile redactate de autorii arabi musulmani mentioneazd apelativul Bahira, iar versiunile
redactate de autorii crestini sirieni mentioneazd numele Sergius sau Sergius Bahira. in limba siriaci,
bhira nu este un substantiv, ci participiul pasiv al verbului 4-b-r, ,,a Incerca asemenea argintului in
foc”. Prin valoarea sa de adjectiv, cuvantul desemneazi o persoand ,incercatd” si ,,confirmata”, iar
sensul sdu figurativ se referd la o persoand ,,renumita”, ,,eminenta”. In aceasta acceptiune, el poate
fi utilizat ca titlu onorific pentru un cilugdr sau maestru spiritual, cu sensul de ‘cel ales’. Roggema
(2009: 56-60) a sustinut cd etimologia cuvantului bhira-Bahira demonstreazi precedenta surselor
musulmane in raport cu sursele crestine: atunci cand au rescris sursele musulmane, redactate in
limba arabd, autorii crestini sitieni au inlocuit Bahira cu Sergius sau Sergius Bahira pentru a respecta
regulile gramaticale ale limbii siriace (Payne-Smith 1903: 41).

16 Istoric si hagiograf arab-musulman, originar din Medina.

17 Istoric si lingvist arab-musulman, originar din Basra, stabilit in Egipt.

252

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Un comentarin despre Facerea 17:20...

Ibn Jarir Ibn Yazid Al-Imam Abu Ja‘far Al-Tabari (839-923)'8, inclusd in Ta'rikh
al-rusul wa-"l-mnlik wa-"I-chulafa’ sau Istoria profetilor, regilor si califilor.

Versiunea lui Ibn Ishaq, rescrisi de Ibn Hisham, are drept cadru narativ
cildtoria pe care caravana condusd de Abu Talib Ibn ‘Abd Al-Muttalib (549-619)1
o face din Hijaz in Siria. Pentru adolescentul Muhammad, care insistd sd-si
insoteascd unchiul, aceastd cilitorie va avea semnificatia unui ritual de trecere, in
mdsurd si-i dezviluie menirea de intemeietor al islamului, sa-i deschidd accesul spre
nivelul ontologic de Profet (Nabi) si Trimis (Raszl) al lui Allih. Semne ale spatiului
celest si ale regnului vegetal il indeamna pe cilugirul Bahira si identifice ,,sigiliul
profetiei” pe spatele lui Muhammad, intre umeri: ,,Caravana a ajuns la Busra
(Bosra), in Siria, iar acolo se afla un cdlugir in chilia sa, pe nume Bahira, care era
invatat in intelepciunea crestinilor. [...] Se spune ca, din interiorul chiliei sale, el 1-a
remarcat pe Apostolul lui A/ah, in timp ce caravana se apropia, deoarece un nor il
acopetrea cu umbra sa, in mijlocul oamenilor. Ei au venit si s-au oprit la umbra unui
copac, langi cilugir. Acesta a privit norul care acoperea copacul cu umbra sa, iar
ramurile se indoiau si se plecau spre Apostolul lui AZah, pini cand umbra lor l-a
cuprins in intregime”. Bahira oferd alimente caravanierilor arabi, prilej cu care
incepe un dialog cu Muhammad si 1i examineazd trupul din perspectiva
fiziognomoniei profetice: ,,Cand s-au aflat fata in fatd, Bahira l-a atintit cu privirea,
i-a examinat trupul §i a gdsit semnele descrierii sale (in concordantd cu cirtile
crestine?). [...] Astfel incat a Inceput si-i pund Intrebdri in legdturd cu Intamplirile
din timpul somnului, cu obiceiurile sale si felul sdu de a fi, iar ceea ce Apostolul lui
Allah i-a rdspuns a coincis cu ceea ce Bahira stia despre descrierea sa. Apoi el i-a
cercetat spatele si a vazut sigiliul profetiei intre umerii sai, chiar in locul mentionat
in cartea sa”. Partea finald a textului contine o apologie a lui Muhammad, al cirui
destin profetic se va implini sub protectia prezentei teocratice: ,,Apostolul lui A/
a crescut, iar Dumnezeu l-a apdrat si l-a pdstrat departe de rautatea paganismului
deoarece El a vrut si-1 onoreze cu harul apostolatului, pand cand a devenit alesul
poporului siu in privinta virtutilor barbatesti, inzestrat cu un caracter excelent,
descendent din cea mai nobild obirsie, cel mai bun fata de aproapele sau, cel mai
bland, onest, statornic, cel mai indepirtat de intinare si coruptie morala datorita
miretiei i nobletei, astfel Incit poporul sdu l-a recunoscut drept Ce/ lial, gratie
calitatilor bune pe care Dumnezeu le-a sadit in el

18 Istoric, teolog si comentator al Qur’an-ului de origine persand, niscut in Amol, Tabaristan, educat in
Irak, la scolile din Bagdad, Basra, Kafa si Wasit.

19 Conducitor al clanului Bant Hashim din tribul Quraysh, unchi al Profetului Muhammad.

20 Aluzie la Ioan 16:7-15.

2 Ibn Ishaq, Szrat rasal Allab, Ibn Hisham, As-sira an-nabawiya, in Guillaume (1955: 79-81). Roggema
(2009: 38-39; 39, n. 7) mentioneazd autorii musulmani din secolele IX-XIV care au inclus in
lucririle lor descrierea intalnirii dintre Muhammad si Bahira in concordanti cu traditia lui Ibn Ishaq
si Ibn Hisham: Al-Baladhari, Ansib al-ashraf, Ibn Bukayr, Kitab al-siyar wa-l-maghazs; Ibn Sa‘d, Kitab
al-tabagat al-kabir, Al-Tabarsi, Ilm al-wara;, Al-Bayhaqt, Dala’il al-nubuwwa; Aba Nu‘aym, Dala’il
al-nubmwwa; Ibn Al-Jawzi, Sifat al-safiwa; Ibn Kathir, Albidaya wa-l-nibdya; Ibn Qayyim Al-Jawziyya,

253

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Silviu Lupascu

Al-Tabart mentioneaza ca, pe teritoriul sirian, manastirea lui Bahira se afla la
portile orasului Busra (Bosra), in apropierea unui caravanserai in care poposeste
caravana condusd de Abu Talib. Spre deosebire de marturia pastratd de la Ibn
Ishaq si Ibn Hisham, Al-Tabarl precizeaza ca Bahira nu este un ascet solitar, ci
membru al unei comunitati monastice, retorica arborelui miraculos lipseste, iar
semnul celest premergator revelatiei ,,sigiliului profetiei” este un ,,nor in forma de
mare scut”: ,,La portile orasului se afli o manastire In care locuieste un calugar pe
nume Bahira, care a citit vechile scrieri si a gasit descrierea Profetului. In apropiere
se afla un loc In care poposeau toate caravanele care traversau regiunea. Caravana
lui Aba Talib a ajuns in timpul noptii. Pe durata zilei, oamenii, cuprinsi de somn,
au ldsat cdmilele sa pascd. |...] Atunci cand cildura soarelui a sporit in intensitate,
un nor in formi de mare scut a umbrit capul Profetului. Calugirul a vdzut acest
lucru, a deschis poarta mandstirii si a iesit, iar membrii caravanei s-au trezit. |...]
Bahira l-a Intrebat despre viziunile care i se ardtau in vis si Muhammad i-a spus.
Toate acestea erau In deplin acord cu ceea ce Bahira a gasit in cirti. Apoi el a
cercetat locul dintre umerii si §i a vazut sigiliul profetiei. [...| Bahira a spus: Acesta
este cel mai bun dintre toti oamenii de pe pamant si Profetul lui .A/ah. Descrierea
sa se gaseste in toate scrierile din vechime, la fel ca si numele si rangul sdu. Eu am
implinit saptezeci de ani §i a trecut mult timp de cand astept venirea sa ca Profet”
(Al-Tabat (1867-1874, 11: 244-246)*2.

in capitolul al VIIl-lea din Kitab al-atir al-bagia ‘an al-qorin al-kdlia, Cronologia
vechilor natiuni sau Semmnele secolelor trecute, Abu Rayhan Muhammad Ibn Ahmad
Al-Birant (973-1043) mentioneaza polemica epistolard dintre teologul crestin-nestorian
‘Abd Al-Masth Ibn Ishak Al-Kindi® si teologul musulman ‘Abd Allah Ibn Ismal
Al-Hashim?*. Cele doud scrisori teologice au fost redactate cca 830 la curtea

Hidayat al-hayara;, Al-Dhahabi, Ta'rikh al-islam; Al-Imam Al-Qurtubl, % bi-ma fi din al-nasdra min
al-fasad wa-l-awham wa-izhar mabasin din al-islam wa-ithbat nubnwwat Mubammad, A1-Kala‘t, Kitab al-iktifa’;
Ibn Sayyid Al-Nas, Upysin al-athar, Al-Maqdisi, Kitab al-bad’ wa-I-ta’rikh; Ibn Habib, Almugtafa min
sirat al-mustafa.

22 Roggema (2009: 39-40; 40, n. 9) mentioneaza autorii musulmani din secolele IX-XIII care au inclus
in lucririle lor descrierea intalnirii dintre Muhammad i Bahira in concordanti cu traditia lui
Al-Tabart: Al-Tirmidhi, Aljami‘ al-sabib; Ibn Abi Shayba, Almusannaf, Ibn Kathir, A/-bidaya
wa-l-nibaya; Ibn Qayyim Al-Jawziyya, Hidayat al-hayara, Al-Bayhaqi, Dala’il al-nubmwwa; Aba Nu‘aym,
Dala’il al-nubmwwa; Ibn Sayyid Al-Nas, Uyin al-athar; Al-Dhahabi, Ta'rikh al-islam. Sase dintre autorii
sus-mentionati au transmis cele doud traditii textuale in paragrafe succesive, ca versiuni
de-sine-stititoare, in timp ce Al-Safadi in Kitab al-wafi bi Fwafayat si Ibn Al-Athir in Alkamil fi
l-a’rikh au combinat cele doud versiuni.

23 A nu fi confundat cu Aba Yuasuf Ya’kab Ibn Ishak Al-Kindi (cca 801-873), enciclopedist musulman
din perioada Abbassizilor, supranumit ,,primul filosof al arabilor”. Numele Al-Kindi videste
apartenenta la clanul Bana Kinda. Originar din sudul Arabiei, acest clan va avansa spre centrul si
nordul Arabiei in perioada islamului primar. Convertirea initiali a clanului Bana Kinda la
crestinismul nestorian a fost urmati de convertirea la islam in timpul califatului lui Al-Maman.
Apologia redactatd de Pseudo-Al-Kindi mirturiseste despre coexistenta celor doua religii monoteiste
sub dinastia Abbassizilor.

24 Membru al clanului Baniz Hashim din tribul Quraysh.

254

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Un comentarin despre Facerea 17:20...

Califului Al-Mamun, despre care o notd finald a manuscrisului egiptean utilizat de
William Muir afirma cd a tolerat atat religia acestei lumi, zoroastrismul, cat si religia
lumii ce va sd vind, crestinismul, dar a crezut in islam, adevirata religie a unititii
celor doud lumi (Al Kindr 1882: 1V). O anumita interdependenta textuald se
contureazd intre Apologia lui Pseudo-Al-Kindi si Apocalipsa dupd Petru (karshini) cu
privire la mentorul crestin $i mentorii evrei ai Profetului Muhammad, iar aceasta
abordare exegetica este confirmatid de existenta unui manuscris al Apologies in
karshin?>. Textul explica prezenta rescrierilor biblice si evanghelice in textul
Quran-ului prin rolul jucat de cilugirul nestorian Sergius si de cirturarii evrel
Abdallah si Kab in biografia religioasd a Profetului Muhammad: ,,Sergius, un cilugir
nestorian, a fost excomunicat pentru un anumit delict. in ciutarea ispasirii, el a pornit
spre Arabia cu scopul de a face misionarism si a ajuns la Mecca, oras pe care l-a gisit
locuit de evrei si de inchindtori la idoli. Acolo l-a intalnit pe Muhammad, au avut
conversatii intime, iar el l-a convins, dupi ce a fost instruit in credinta lui Nestorius,
sd abandoneze piganismul si sd devind discipolul siu. Acest lucru, desi a declangat
ura evreilor, este motivul pentru care crestinii sunt mentionati favorabil in Qur'an
(8. V, v. 85)%. Astfel situatia a avut o evolutie pozitiva, iar credinta crestind era
aproape de a fi adoptatd atunci cand Sergius a murit. Dupd aceea doi cirturari
evrei, Abdallah si Kab, au profitat de ocazie i au intrat in gratiile invégitorului tdu,
au ficut o falsd profesiune de credintd cu privire la faptul ci i-ar impartisi ideile si
ar fi adeptii sii. [...| In conformitate cu anumite autorititi religioase, prima copie (a
Qur'an-ului) a fost lasata in grija teibului Quraysh, iar ‘Ali¥’; cand a preluat puterea, a
ordonat ca ea si fie pazita cu strictete, astfel Incat sd nu fie coruptd de nici o
imixtiune?. Jar aceasta era copia care concorda cu Evanghelia, dupd cum i-a fost
propoviduitd lui Muhammad de citre Sergius” (Al-Kindi 1882: 23-25).
Bignami-Odier ez a/. (1950: 131-132) au remarcat apartenenta Apocalipsei dupd
Petru (karshini) si a Apocalipsei dupd Bahira la acelasi gen literar: literatura apocaliptica
redactata in mediul religios al comunititilor crestine din Orientul Apropiat. in
contextul istoric al intemeierii §i expansiunii islamului (secolele VII-XIII),

25 Al Kindi 1882: VI: ,,In Bibliothéque Impériale din Paris se afli un manuscris (Ms. 257) intitulat
Apologie a religiei crestine (identic cu _Apologia noastrd), scris cu caractere siriace, dar in limba arabd”.

26 Qur'an, V, v. 85, in Arberry (1991: 113): ,Vei afla cd evreil §i inchindtorii la idoli sunt cei mai
indarjiti in dusmania lor fatd de credinciosi, dupa cum vei afla cd apropierea cea mai mare fati de
credinciosi intru iubire o aratd cei care spun: Noi suntem crestini. Iar aceasta pentru ci printre ei se
afld preoti si calugdri, precum si pentru ¢ ei nu sunt plini de mandrie”.

27 Primul Zmdm al shT'itilor duodecimani si shi’itilor ismaelieni, ’Ali Ibn Abi Talib (cca 598/600-661) a
fost vir si ginere al Profetului Muhammad prin cdsidtoria cu fiica sa, Fatima.

28 Asertiunea despre coruperea (fahrif) Torei, Evanghelie: si Qur'an-ului in calitate de Kutub Allah sau
,,Cirti ale lui Dumnezeu” a fost analizatd de Nickel (2007: 207-223) si Wilde (2007: 225-240). La
inceputul secolului al IX-lea, polemica musulmani referitoare la stergerea profetiilor despre venirea
lui Muhammad, continute initial in textul Evangheliei, a fost contracarati de teologul nestorian
‘Ammar Al-Bastl, in Kitab al-burban’ sau Cartea mdrturiei si Kitab al-masd’il wa-a-ajwiba’ sau Cartea
intrebarilor §i rdspunsurilor, prin demonstrarea autenticititii inalterabile a Evangheliei in calitate de mesaj
divin (Beaumont 2007: 241-255).

255

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Silviu Lupascu

comunitatile crestinilor copti, sirieni §i arabi au conceput doua strategii literare al
ciror scop era sd prezerve identitatea teologica si liturgica a bisericilor, sd reveleze
planul divin in mésurd si structureze evenimentele istorice haotice si violente, sd
investeascd instabilitatea politicd si sociala cu semnificatie si coerentd de ordin
religios: literatura apocaliptica si literatura polemicd (Roggema 2009: 61-62).
Adeseori aceste scrieri sau rescrieri apocaliptice-polemice au drept scop construirea
unei ,,contra-istorii” anti-musulmane: distorsionarea identititii religioase musulmane
prin deconstructia istoriei sacre a islamului primar, a textului sacru revelat si a
memoriei comunitatii musulmane despre evenimentele intemeietoare ale spatiului
religios islamic (Funkenstein 1992: 66-81). In aceastd manierd, Apocalipsa dupi Bahira
exploateazd mirturia pastratd de Ibn Ishaq, Ibn Hisham, Al-Tabari despre dialogul
dintre Bahira si Muhammad impotriva ratiunii de a fi a textelor apologetice
musulmane despre biografia Profetului: scopul siu este si demonstreze ci
Muhammad a fost un fals profet, Qur'an-ul nu este un text revelat, un mesaj divin,
iar islamul nu este o religie Investitd cu legitimitate abrahamicd. Prim-planul narativ
este astfel revendicat de calugarul crestin care a avut pe Muntele Sinai revelatia
inaugurdrii teocratice a dominatiei fiilor lui Ishmael asupra lumii §i a redactat, in
calitate de magistru, o carte pentru a-i indepdrta pe arabii din desert de politeism si
a le revela adevirul monoteismului evanghelic (Roggema 2009: 29-35). Aceasti
tendintd contra-istoricd anti-musulmand este prezentd, intr-un stadiu incipient, in
Cronica mandstirii Zugnin, cea mai veche lucrare prezervati de istoriografia siriacd,
redactatd dupd invazia arabd, In anul 775: , Fiecare lege instituitd pentru ei, fie de
Muhammad, fie de orice alt om temitor de Dumnezeu, este dispretuitd si respinsa
dacd nu a fost instituita in concordanta cu plicerea lor senzuala. In schimb, el
acceptd o lege care le implineste dorintele si poftele, chiar daci este instituiti de un
nimeni din randurile lor si spun: aceasta a fost instituitd de Profetul si Mesagerul lui
Dumnezeu” (Harrak 1999: 142 si Van Ginkel 2006: 176). Fragmentul care descrie
in manierd contra-istoricd senzualitatea legislativd a arabilor musulmani a fost
rescris in Cronica lui Dionysins din Tell-Mahré®: ,,El i-a invitat unitatea lui Dumnezeu,
sub conducerea sa ei au triumfat asupra romanilor si totodatd el le-a dat legi pe
maisura dorintelor lor, iar din aceste motive ei l-au numit Profet si Trimis al lui
Dumnezeu. Acest popor era foarte senzual si carnal. Ei au dispretuit si au respins
orice lege care nu avea drept scop satisfacerea dorintelor lor, fie ca ea era datd de
Muhammad, fie ci era datd de orice alt om temitor de Dumnezeu. In schimb, ei au
primit legea care avea drept scop satisfacerea vointei si a dorintelor lor, chiar daca
ea le era impusd de cel mai josnic dintre ei. Ei spuneau: aceasta a fost stabilitd de
citre Profetul si Trimisul lui Dumnezeu. Sau chiar: astfel i-a poruncit Dumnezeu”
(Chabot 1895: 5).

In calitate de rescriere contra-istorici anti-musulmani care dateazi din perioada
califatului lui Al-Mamun (786-833), Apocalipsa dupd Bahira ilustreaza ,interactiunea

29 Patriarh al Bisericii Ortodoxe Siriace intre anii 818-845.

256

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Un comentarin despre Facerea 17:20...

gandirii §i imaginatiei apocaliptice evreiesti, crestine si musulmane, in perioada
islamului timpuriu” (Roggema 2009: 64, 87). In acest context, in cele patru
versiuni® traduse §i comentate de Barbara Roggema, dialogul catehetic dintre
calugirul Bahira si adolescentul Muhammad este incadrat de profetii apocaliptice
despre personaje definitorii ale mesianismului musulman din perioada Umayyazilor
(661-750) si Abbassizilor (750-1258): fiii lui Ishmael”, simbolizati de o fiard de
culoare albd; , fiii lui Hashim”, simbolizati de o fiard de culoare neagri; ,,Mahdi Ibn
Fatima”, simbolizat de un taur; ,fiii lui Sufyan”, simbolizati de o panterd cu
vestminte insangerate; , fiii lui Joktan”, simbolizati de o capra in varsti de un an;
,,Mahdi Ibn ‘A’isha”, simbolizat de un leu; »regele verde”, simbolizat de un birbat
imbricat cu vestminte de culoare verde. Revansa apocalipticd, probabil de
inspiratie chalcedoniana-melkitd, a comunitatilor crestine din Orientul Apropiat
fata de realitatea istorica a invadarii §i stapanirii teritoriilor bizantine de citre arabii
musulmani este exprimati prin venirea ,,impdratului romanilor”, simbolizat de un
car impodobit, la sfarsitul ciclului istoric constituit din cele doudsprezece regate ale
fillor lui Ishmael’!, inainte de sfarsitul lumii (Roggema 2009: 61-93)32. De
asemenea, intr-o rescriere dupd Dan. 7:1-9, Apocalipsa dupd Petru (karshiini) situeazi
»impdritia romanilor”, simbolizatd de ,,puiul de leu” 33, in orizontul apocaliptic, la
incheierea ciclului istoric alcituit din ,,regatul babilonienilor”, dinastia Abbassizilor
sau regatul ,,copiilor lui ‘4baus3* si ,,regatul grecilor”: ,,Prima fiard, care se asemina
cu leul, a reprezentat regatul babilonienilor; a doua fiard, care se aseamana cu lupul,

30 Versiunea siriacd orientald (nestoriand); versiunea siriacd occidentald (iacobitd); versiunea arabi
scurtd; versiunea araba lungi.

31 latd, te-am ascultat si pentru Ishmael si iatd il voi binecuvanta, il voi creste si-1 voi inmulti foarte,
foarte tare; doisprezece printi se vor naste din el si voi face din el popor mare” (Gen. 17:20). ,,Fiii
lui Ishmael” (Mingana 1931, III: 244, 261, 269, 271-276) sau ,,copiii lupului” (Mingana 1931, III:
2306, 243-244, 246-250, 260, 279-280, 357-358) sunt mentionati de mai multe ori in Apocalipsa dupd
Petru (karshini).

32 Printre cele mai vechi texte din categoria ,,raspunsurilor apocaliptice” fatd de invaziile militare ale
unor puteri strdine in Orientul Apropiat se numard textele pesharim de la Khirbet Qumran,
comentarii despre cartile profetilor biblici. De exemplu, Habakknk pesher sau 10pHab unde
profetiile biblice despre invazia caldeenilor asupra Palestinei (cca 609-587 1. de H.) din Cartea lui
Habakfkunk/ Avacum sunt Intelese drept profetii despre invazia romanilor asupra Palestinei (cca 63-54
i. de H.), prin identificarea romanilor si caldeenilor (&), a prezentului istoric $i impului apocaliptic:
»Interpretat, acest verset se referd la &ittim, care sunt iuti si viteji in rizboi, pe multi sortindu-i
pieirii. Lumea intreagi va fi stipanitd de &#ttim |...]. Interpretat, acest verset se referd la &dttim, care
inspird tuturor natiunilor teami si groazi. [..] Interpretate, aceste versete se referd la &ittim, care
calcd pamantul cu caii §i animalele lor. Ei vin de departe, din insulele marii, pentru a devora toate
popoarele precum un vultur care nu poate fi satisfacut, iar fatd de toate popoarele ei aratd manie si
urgie si furie si indignare” (Vermes 1990: 283-289 si Stegemann 1998: 122-133).

3 ,Puiul de leu”, in calitate de simbol pentru ,,regatul romanilor”, este mentionat de mai multe ori in
Apocalipsa dupd Petru (karshini), cf. Mingana (1931, 1I1: 241-242, 244, 246, 258, 260, 271, 274, 279,
281-282).

34 In limba arabd, substantivul comun @bzs, ,Jeu”, derivd din verbul “basa, cu sensul ‘a avea o infatisare
severd si austerd’. Verbul @basa constituie totodatd riddcina substantivului propriu ‘Abbds, iar pe
aceasti filierd etimologici se intemeiazd denumirea dinastiei Abbassizilor (Mingana 1931, I1I: 232, n. 4).

257

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Silviu Lupascu

ii reprezintd pe copiii lui “A4bis%%; a treia fiard, tigrul, este regatul grecilor; iar a patra
tiard, care este asemenea unui pui de leu, este regatul romanilor si intrece in putere
si maretie regatele celorlalti regi. Regatul Babilonului va dainui cinci sute de ani, iar
regatul copiilor lui ‘Abss va ddinui, in concordantd cu cuvintele profetului Isaia,
incd un an, ca anii unui simbrias (Isa. 21:16). In ceea ce priveste regatul grecilor, el
va ddinui trei cincimi §i jumadtate din durata regatului copiilor lui ‘Abis, iar regatul
romanilor va ddinui pani la a doua Mea venire. Si Eu, oh, Petru, voi lua atunci in
stapanire imparatia de la ei” (Mingana 1931: 232-233).

In contextul ecleziastic siriac al secolelor VII-IX, identitatea apocaliptica
pozitivi a ,impdratului romanilor” trebuie echilibratdi prin rememorarea unor
mdrturii istoriografice care scot in relief pozitia anti-bizantind a comunititilor
orientale anti-chalcedoniene. Propaganda anti-chalcedoniani a invocat omniscienta
si atotputernicia Dumnezeului rdzbundtor care a trimis pedeapsa divind a invaziei
musulmane asupra ,,romanilot” si chalcedonienilor. In acest sens, un fragment din
lucrarea pierduti a Patriarhului Dionysius din Tell-Mahré (m. 845), intitulatd Istoria
Bisericiz, s-a pastrat in rescrierea Patriarhului Mihail Sirianul (m. 1199)% si a fost
inclus in Chronographia sa¥’. Rescrierea lui Mihail Sirianul este o mdrturie despre
indepirtarea treptatd a bisericilor siriace de identitatea crestinismului imperial
bizantin si consolidarea identititii locale miafizite, cu scopul de a organiza defensiva
religioasd a comunititilor crestine de pe teritoriul Siriei In contextul inlocuirii
structurli  politico-legislative  bizantine de citre structura politico-legislativa
musulmand, a estompdrii prezentei sociale preeminente a limbii grecesti in favoarea
limbii siriace si limbii arabe (Van Ginkel 2006: 183-184).

Atunci caind Muhammad adreseazd, In Apocalipsa dupd Bahira, intrebarea ,,Cine
este Hristos?”, In ambele versiuni siriace (orientali-nestoriand si occidentald-iacobitd)
si in versiunea araba scurtd, Bahira ii rispunde prin enuntul ,,Hristos este Cuvantul
lui Dumnezeu si Duhul Sdu”, in conformitate cu hristologia continuta in Qur'an, IV,
v. 169 (Roggema 2009: 105, 275, 345, 397). Intrebarea ,,Este Hristos Dumnezeu sau
om?” genereazd raspunsuri care se deosebesc prin nuante doctrinare pro-nestoriene

3% ,,Copiii lui ‘Abas” sunt mentionati de mai multe ori in Apocalipsa dupd Petru (karshini). Mingana
(1931, III: 232-233, 237, 239, 259, 261, 272-273, 275, 280, 357).

36 Patriarh iacobit al Antiohiei Intre anii 1166-1199.

37 Chabot (1899-1924, II: 412-413): ,,Din acest motiv, Dumnezeul rizbundrilor, care singur este
atotputernic, care schimbd impdritia oamenilor dupid cum vrea, o déruieste cui vrea si ii ridicd intru
ea pe cei mai umili, vizdnd riutatea romanilor care pridau cu cruzime bisericile §i manistirile
noastre si ne condamnau fird mild, in toate locurile In care isi exercitau stipanirea, i-a adus din
regiunea de sud pe fiii lui Ishmael, pentru ca si ne elibereze, prin ei, din mainile romanilor.
Intr-adevir, noi am avut de indurat anumite prejudicii, deoarece bisericile ortodoxe care ne-au fost
luate i au fost date chalcedonienilor, au rdmas in stipanirea acestora. Atunci cand orasele s-au
supus fatd de Taiyayé (arabii musulmani), acestia au atribuit in mod oficial fiecirei confesiuni
licasurile de cult pe care le-au gisit In posesia sa, iar cu toate ci in epoca aceea marea bisericd din
Edessa si cea din Harran ne fuseserd deja luate, totusi pentru noi nu a fost un avantaj minor s fim
izbaviti de cruzimea romanilor, de riutatea lor, de mania lor, de zelul lor cel crud fati de noi si sd ne
gisim odihna”. Vezi si Palmer (1993: 141) si Van Ginkel (2006: 176-177).

258

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Un comentarin despre Facerea 17:20...

sau pro-miafizite, pro-chalcedoniene sau anti-chalcedoniene, in functie de
denominatiunea crestind a scribilor care au redactat fiecare versiune. Versiunea siriacd
orientali-nestoriand afirma ca ,,Duhul lui Dumnezeu a coborat din cer, iar Cuvantul
s-a Imbracat cu un trup din Fecioard” (Roggema 2009: 106, 277). Versiunea siriaca
occidentali-iacobitd descrie coboratea Cuvantului lui Dumnezeu: | Hristos este
Cuvantul. Cuvantul lui Dumnezeu Tatil a fost trimis de la Dumnezeu si a coborat si
a locuit In pantecele sfintei Fecioare Maria. [...] Cuvantul lui Dumnezeu a coborat
din cer si a luat asupra Sa trupul de la Fecioard, iar Hristos S-a nascut din ea, dupi
carne, filnd Dumnezeu in ipostas si in naturd” (Roggema 2009: 105-106, 345).
Versiunea arabi scurtd dezvolta definitia laconici ,,Hristos este Dumnezeu si om”
intr-o hristologie a Duhului i Cuvantului, iar mariologia abrahamicd evidentiazid
prezenta protectoare $i cilduzitoare a ingerului Gabriel: ,,Deoarece Dumnezeu Si-a
trimis Cuvantul si Duhul din cer, prin grija ingerului Gabriel, citre o virtuoasa
fecioard, a cdrei obdrsie se trigea din neamul lui Avraam. [..] $i acel Duh si
Cuvantul au locuit in acel om ndscut din Fecioara Maria, iar El a devenit
Dumnezeu si om. [...] Duhul lui Dumnezeu a coborat din cer si S-a imbricat cu
trup, dupd cum Gabriel i-a spus acestei femet [...], deoarece El este Cuvantul lui
Dumnezeu si Duhul Sdu, intrupat din Fecioara Maria” (Roggema 2009: 106-107,
399). Versiunea araba lungi nu construieste doctrina hristologicd prin strategia
graduald a maieuticii catehetice, ci expune In doud paragrafe compacte teologia
complexd a Trinitatii si Unititii Dumnezeului crestin, intemeiatd pe Crezul din
Nicaea: ,,Vesnicul Dumnezeu viu, care nu moare, una Sfantd Treime, Tatdl, Fiul si
Stantul Duh, unul Dumnezeu Sabaoth, Creatorul, care vorbeste prin Cuvantul Siu
tuturor, care traieste si daruieste viata prin Duhul Sau, Treime in ipostasuri, Unul in
substantd. [...] Vesnic creatorul Cuvant al lui Dumnezeu, unul in substanti cu Tatil
si cu gloriosul Duh Sfant, care a coborat din cer si S-a intrupat din Duhul Sfant si
Fecioara Maria si care a sdvarsit minuni si S-a suit la ceruri si va veni din nou ca s
judece pe cei vii §i pe cel morti, a carui imparatie nu va avea sfarsit si incetare”
(Roggema 2009: 107, 453). Totodatd, versiunea arabi lungia citeazi scena
crucificarii docetiste din Qur'an, IV, v. 155-156 si o comenteazd din perspectiva
disjungerii intre ,,substanta naturii divine” si ,,substanta naturii umane” in unitatea
persoanei lui Hristos: ,,Prin aceasta vreau si spun ci Hristos nu a murit In
substanta naturii sale divine, ci in substanta naturii sale umane” (Roggema 2009:
107-108, 138, 463). In mod surprinzator, comentariul despre Qur'an, XLIX, v. 148,
inclus In versiunea araba lunga, instituie sensul hristologic al islamului §i credintei
adevirate, precum si notiunea de ,,musulmani ai lui Hristos”: ,,Prin aceasta vreau si
spun cd adevarata credintd este credinta (zam) in Hristos, iar islamul este

38 Qur'an, X1IX, v. 14, Arberry (1991: 538): ,,Au zis beduinii: Noi credem! Spune: Voi nu credeti! Ci
ziceti: Noi ne supuneml, fiindcd nu a intrat credinta inca in inimile voastre! Si de veti ardta ascultare
lui A/lah $i Trimisului Siu, voi nu veti pierde nimic din faptele voastre”.

259

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Silviu Lupascu

supunerea (#siam) discipolilor lui Hristos” (Roggema 2009: 146-148, 493)%. Scopul
acestui rationament exegetic construit de Bahira este denudarea de adevir religios a
islamului qur’anic §i rememorarea postulatului in conformitate cu care crestinismul
este singura religie investitd cu adevar religios, a carei revelatie mantuitoare este
accesibila musulmanilor arabi in calitate de ,,islam crestin”, in conditiile in care
versiunea arabd lungd comenteaza Qur'an, 11, v. 2824, prin definirea unitatii
substantei divine a Sfintei Treimi, manifestatd prin cele trei ipostasuri: ,,Vreau si
spun marturia Tatdlui si a Sfantului Duh despre Fiu la raul Iordanului, prin vocea
pe care a auzit-o loan Botezitorul, impreund cu toti oamenii care sustin marturia
celor doud ipostasuri despre ipostas prin uniformitatea unitatii substantei,
Dumnezeul Vesnic, Unul, Viu, Rational” (Roggema 2009: 467).

In calitate de text revelat, de kalami-Allih sau Cuvant al lui Dumnezeu,
Qur'an-ul admite aprioric o exegezd comparatistd in masurd a reliefa conexiuni si
proximititi intre textul sacru intemeietor al islamului, pe de o parte si textele sacre
intemeietoare ale iudaismului §i crestinismului, Torah si Evanghelia, pe de altd parte.
Hristologia si mariologia incluse In Qur'an au drept corespondent exegeza crestind a
Qur'an-ului, exprimati intr-o serie de texte apocaliptice-polemice pseudo-epigrafice
redactate in secolele VIII-IX, la inceputul dinastiei Abbassizilor. Limbajul qur’anic
traverseazd §i este traversat de limbajul biblic si de limbajul evanghelic, iar
ingeminarea ontologicd a celor trei ipostaze ale limbajului divin care intemeiaza
spatiile religioase abrahamice genereaza eflorescenta polimorfa a discursurilor
religioase si continuitatea amiabild sau conflictuald a ideilor religioase care
caracterizeaza sacralitatea §i dinamica spirituald a iudaismului, crestinismului i
islamului. Pe cale de ipotezi, hristologia qur’anicd admite drept doctrind-martor
hristologia  nestoriand-docetistd, iar mariologia qur'anici admite drept
doctrind-martor mariologia nestoriand. Personaje definitorii ale mesianismului
musulman (,,fili lui Ishmael”, ,fili lui Hashim”, ,Mahdi Ibn Fatima”, ,.fiii lui
Sufyan”, ,fiii lui Joktan”, ,Mahdi Ibn ‘A’isha”, ,regele verde”) ocupi o pozitie

3 In ceea ce priveste originea notiunii de Zs/m, Crone & Cook (1977: 8-9, 19-20, 160, 161, n. 57)
considerd ca #skam reprezinti identificarea arabilor, in calitate de descendenti din Avraam si Hagar
(siriacd, mahgraye; araba, mubdjirin), cu legimantul lui Avraam, ca alternativd fatd de identificarea
evreilor, in calitate de descendenti din Avraam si Sarah, cu legdmantul lui Moise. Din aceastd
perspectiva, primul act de supunere (iskim) fata de vointa divind este indeplinit de Avraam prin
akedah i Tsaac (Gen. 22). in calitate de muhdjirin (,,cei care iau parte la hjra sau exod”), fiii lui
Ishmael repeta bijra lui Avraam ca hijra din Arabia in Tara Sfantd, iar invazia militard a Palestinei are
semnificatie de Ajra. Acest sens este evidentiat in Apocalipsa atribuitd sfantului copt Samuel din
Qalamun sau Samuel Mirtutisitorul (597-693), scriere redactatd in limba arabi si datatd in secolele
VIHI-IX, unde invazia arabi a Egiptului este descrisd drept venirea ,,acestei umma (natiuni) care este
alcatuitd din muhajirin” (vezi si Basset 1909: 408). Sintagma ummat al-hijra °I-‘arabiyya figureaza si in
Ziadeh (1915-1917: 377).

40 Qur'an, 11, v. 282, Arberry (1991: 42): |Si chemati si depund mirturie doi martori, barbati; iar daci
nu sunt doi barbati, luati un barbat si doua femei, dintre aceia pe care ii acceptati ca martori, astfel
incat dacd una dintre cele doud femei va gresi, si-si aminteascd una celeilalte! Martorii nu au voie si
se impotriveascd, dacd sunt chemati. [...] Dar luati martori, atunci cand faceti negot intre voil”.

260

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Un comentarin despre Facerea 17:20...

centrald In imaginarul apocaliptic al rescrierilor contra-istorice concepute de
comunitatile crestine siriene care se confrunta cu traumele istorice ale invaziei si
stdpanirii musulmane, iar intrebdri hristologice primordiale primesc drept rdspuns
catehetic, in egald masurd, citate din Qur'an sau fragmente ale Crezului din Nicaea.

In acest context, prezenta non-istoricd a calugarului Sergius Bahira are valoare
de simbol literar in masurd sa reveleze fortele de ordin istoric si religios care
actioneaza, In perioada Abbassizilor, in societatea musulmand care circumscrie
coexistenta istoricd a comunitatilor evreiesti, crestine, musulmane. Creat din ratiuni
apologetice de biografii musulmani ai Profetului Muhammad (Ibn Ishaq, Ibn
Hisham, Al-Tabari), calugirul Bahira exprima initial universalismul spatiului religios
islamic prin vocea unui exponent monastic al spatiului religios crestin. Din
perspectivd  politico-religioasd, aceastd legendd avea menirea de a legitima
profetologia muhammadiana, istoria sacrd continutd in Qur'an si adevarul religios al
spatiului musulman fati de comunitatile crestine din Orientul Apropiat, cucerite de
armatele arabe aflate sub comanda califilor. Mai mult, versiunea musulmani a
legendei lui Bahira era Investitd cu puterea retoricd de a demonstra convergenta
teologicd a revelatiei sinaitice, revelatiei evanghelice, revelatiei qur’anice si de a
incuraja convertirea crestinilor la islam.

Rescrierile pseudo-epigrafice crestine redactate la Inceputul dinastiei Abbassizilor
(textul in karshini al Apocalipsei dupd Petrn, Risdlat Al-Kindi, Apocalipsa dupd Babird) au
rasturnat insd, din perspectiva propagandei religioase contra-istorice, proportiile
narative si teologice ale versiunii musulmane initiale: spre deosebire de iudaism si
crestinism, islamul nu este o religie abrahamica, nu se intemeiaza pe o revelatie divind
autenticd, deoarece Muhammad nu este un profet adevirat, ci discipolul-catehumen
al cdlugdrului eretic Sergius Bahira, iar Qur'an-ul nu a fost revelat de Arhanghelul
Gabriel, ci a fost conceput de Bahira si transmis lui Muhammad cu scopul de a
detensiona diverse conflicte In cadrul tribului Quraysh si a-i salva pe arabi de pécatul
politeismului. Muhammad traverseaza cu constiinciozitate experienta pedagogici a
dialogului catehetic, la capatul caruia profetile muhammadiene antologate in textul
Qur'an-ului ar fi trebuit sa fie identice cu versiunea araba a Ewvangheliei, propovaduitd
de Bahira, dacd o serie de intrigi si conflicte pentru putere nu ar fi determinat
coruperea Invatiturii primordiale. Logica apocalipticd structureaza teologia crestind a
istoriei: invazia musulmand a provinciilor bizantine din Orientul Apropiat are drept
cauzi vointa teocraticd a Dumnezeului crestin atotputernic si omniscient, care aduce
la indeplinire planul divin al creatiei prin necesitatea de a supune Biserica suferintelor
de mare anvergurd inerente desfisurdrii timpului istoric, Inainte de deznoddmantul
apocaliptic anuntat de recucerirea regatelor musulmane de citre un imparat bizantin.
Deconstructia sistematicd a identitdtii religioase musulmane §i a istoriei sacre a
islamului prin mijloacele narative-teologice ale contra-istoriei continute in textele
crestine pseudo-epigrafice din secolele VIII-IX resemnifica, din perspectiva
hristologica, notiunile de Zzan si islam drept credinta crestind si supunere a apostolilor
si crestinilor fatd de divinitatea intrupati in lisus Hristos.

261

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Silviu Lupascu

Aceste rescrieri nu au numai un sens contra-istoric, ci si un sens
pseudo-teocratic, in masurd si contracareze violenta militard prin violenta literara.
Scopul politico-religios al scribilor crestini care au construit riposta apocalipticd
anti-musulmand in fata invaziei provinciilor bizantine de citre armatele arabilor
musulmani a fost substituirea unei realitti teocratice-istorice incomprehensibile
printr-un ideal teocratic sub-tins de logica universalismului crestin in conformitate
cu care vointa divind trebuie sa guverneze lumea printr-un ,imperiu al crucii’.
Daca teocratia abrahamicid a ingaduit intemeierea unui imperiu musulman apt sa
perdureze In timp §i spatiu, atunci revansa crestinismului, la nivelul fictiunii
profetice, trebuie si postuleze infringerea regatelor musulmane prin venirea unui
imparat bizantin, In orizontul apocaliptic. Insi vocea »atotputernica” gratie cireia
aceste rescrieri pseudo-epigrafice sunt investite cu structurd si sens nu este vocea
divinitatii abrahamice, c¢i vocea unor scribi crestini care imitd, din ratiuni
propagandistice, infinitul teocratic-retoric al divinitatii abrahamice. Pe acest fundal
al intreteserii temporale-textuale dintre revelatiile divine, timpul istoric, textele
sacre si textele determinate de proximitatea sacrului, atat hristologia si mariologia
incluse in Qur'an, cat §i exegeza crestind a Qur'an-ului evidentiazd intrepatrunderea
sau consubstantialitatea limbajelor divine care intemeiaza spatiile religioase
abrahamice.

Bibliografie

Abel 1986: Armand Abel, ,,Bahira”, in The Encyclopaedia of Isiam, vol. 1, H. A. R.
Gibb ez al. (ed.), E. J. Brill, Leiden, 1986.

Al-Birani 1879: Al-Birani, ,Kitab al-atar al-baqia ‘an al-qorun al-kalia”, in C.
Edward Sachau (ed.), The Chronology of Ancient Nations, W. H. Allen, London,
1879.

Al-Kind1 1882: Al-Kindi, ‘Abd Al-Masih Ibn Ishak, Risdlat A-Kindi, William Muir
(trad.), The Apology of Al-Kinds, Written at the Court of Al-Mamin (cca A. H. 215, A.
D. 830), Smith, Elder & Co., London, 1882.

Al-Tabari 1867-1874: Al-Tabarl, Ta'rikh al-rusul wa-"l-mulik  wa-l-chulafa’, 1-V,
Hermann Zotenberg (trad.), Chronigue de Tabari, 1-1V, Imprimerie Impériale (I-111)
si Nogent-le-Rotrou, Imprimerie de A. Gouverneur (IV), Paris, 1867-1874.

Amélineau 1890: Emile Amélineau (trad.), Histoire du Patriarche copte Isaac par Mina,
Ernest Leroux Libraire—Editeur, Paris, 1890.

Arberry 1991: Arthur J. Arberry (trad.), The Koran Interpreted, Oxford University
Press, Oxford, 1991.

Biblia san Sfanta Secripturd, BEditura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii
Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1988.

Basset 1909: René Basset (trad.), ,,Le Synaxaire arabe jacobite. Mois de Hatour et de
Kihak”, in R. Graffin, F. Nau (ed.), Patrologia Orientalis. Tomns Tertins,
Firmin-Didot et Ci, Paris, 1909.

262

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Un comentarin despre Facerea 17:20...

Beaumont 2007: Mark Beaumont, Awmmar A-Basri on the Alleged Corruption of the Gospels,
in David Thomas (ed.), The Bible in Arab Christianity, Brill, Leiden-Boston, 2007.

Bignami-Odier ¢z a/ 1950: . Bignami-Odier, G. Levi Della Vida, ,,Une version
latine de I’Apocalypse syro-arabe de Serge-Bahira”, in Mélanges d’archéologie et
d’bistoire, vol. 62, Ecole Francaise de Rome, Rome, 1950.

Brashler & Bullard 1988: James Brashler, Roger A. Bullard (trad.), ,,Apocalypse of
Peter”, VII, 3, 81-84, in James M. Robinson (ed.), Nag Hammadi Codex/ The Nag
Hammadi 1ibrary in English, Brill, Leiden, 1988.

Chabot 1895: Jean-Baptiste Chabot (ed., trad.), Chronique de Denys de Tell-Mabré. 117
Partie, Emile Bouillon Libraire-Editeur, Paris, 1895.

Chabot 1899-1924: Jean-Baptiste Chabot (ed., trad.), Chronigue de Michel le Syrien,
Patriarche Jacobite d’Antioche, vol. 1-IV, Ernest Leroux Libraire-Editeur, Paris,
1899-1924.

Christie-Murray 1991: David Christie-Murray, .4 History of Heresy, Oxford
University Press, Oxford — New York, 1991.

Crone & Cook 1977: Patricia Crone, Michael Cook, Hagarism. The Making of the
Islamic World, Cambridge University Press, Cambridge, UK, 1977.

El-Hibri 2004: Tayeb El-Hibri, Reinterpreting Islamic Historiography, Cambridge
University Press, Cambridge, UK, 2004.

Evelyn-White 1926-1933: Hugh Gerard Evelyn-White (trad., ed.), The Monasteries of
Wadi “n-Natrin, vol. 1-111, The Metropolitan Museum of Art, New York,
1926-1933.

Funkenstein 1992: Amos Funkenstein, ,,History, Counterhistory, and Narrative”,
in Saul Friedlinder (ed.), Probing the Limits of Representation, Harvard University
Press, Cambridge, Massachusetts, 1992.

Grillmeier 1975: Aloys Grillmeier, Christ in Christian Tradition, 1-11, John Knox
Press, Atlanta, 1975.

Harrak 1999: Amir Harrak, The Chronicle of Zugnin, Pontifical Institute of Mediaeval
Studies, Toronto, 1999.

Ibn Ishaq & Ibn Hisham 1955: Ibn Ishaq, Siat rasal Allah; Ibn Hisham, As-sira
an-nabawiya, traducere de A. Guillaume, The Life of Mubammad, Oxford
University Press, Oxford, 1955.

Loofs 1914: Friedrich Loofs, Nestorius and His Place in the History of Christian Doctrine,
Cambridge University Press, Cambridge, UK, 1914.

Mingana 1931: Alphonse Mingana, ,,Apocalypse of Peter”, in Alphonse Mingana
(ed., trad.), Woodbrooke Studies. Christian Documents in Syriac, Arabic, and Garshuni,
vol. II1, W. Heffer & Sons Limited, Cambridge, UK, 1931.

Ms. Arabe 215, Bibliotheque Nationale de France, Paris.

Ms. Arabe 4881, Bibliotheque Nationale de France, Patis.

Nau 1919: F. Nau (trad.), ,,Histoire de Nestorius d’apres la Lettre a Cosme et
I'Hymne de Sliba de Mansourya”, In R. Graffin, F. Nau (ed.), Patrologia
Orientalis. Tomus Decimus Tertius, Firmin-Didot et Cie, Paris, 1919.

263

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Silviu Lupascu

Nestorius 1910: Nestorius, ,, Tegourta Heraclidis”, . Nau, Le Livre d’Héraclide de
Damas, Letouzey et Ané Libraire-Editeur, Paris, 1910.

Nickel 2007: Gordon Nickel, ,,Early Muslim Accusations of tahrif: Muqatil Ibn
Sulayman’s Commentary on Key Qur’anic Verses”, in David Thomas, The Bible
in Arab Christianity, Brill, Leiden-Boston, 2007.

Palmer 1993: Andrew Palmer, The Seventh Century in the West-Syrian Chronicles,
Liverpool University Press, Liverpool, 1993.

Payne-Smith 1903: J. Payne-Smith, .4 Compendions Syriac Dictionary, Clarendon
Press, Oxford, 1903.

Roggema 2009: Barbara Roggema, The Legend of Sergins Babira. Eastern Christian
Apologetics and Apocalyptic in Response to Islam, Brill, Leiden-Boston, 2009.

Stegemann 1998: Hartmut Stegemann, The Library of Qumran, Grand Rapids,
Michigan — Cambridge, U. K., William B. Eerdmans Publishing Company &
Leiden — New York — Koln, Brill Academic Publishers, 1998.

Suermann 2006: Harald Suermann, ,,Copts and the Islam of the VII™ Century”, in
Emmanouela Grypeou, Mark N.Swanson, David Thomas (ed.), The Encounter of
Eastern Christianity with Early Islam, Brill, Leiden-Boston, 2006.

Van Ginkel 2006: Jan J. Van Ginkel, ,,The Perception and Presentation of the
Arab Conquest in Syriac Historiography”, in Emmanouela Grypeou, Mark
N.Swanson, David Thomas (ed.), The Encounter of Eastern Christianity with Early
Istam, Brill, Leiden-Boston, 20006.

Vermes 1990: Geza Vermes (trad.), The Dead Sea Scrolls in English, Penguin Books,
London, 1990.

Wilde 2007: Clare Wilde, ,,Is There Room for Corruption in the Books of God?”,
in David Thomas (ed.), The Bible in Arab Christianity, Brill, Leiden-Boston, 2007.

Ziadeh 1915-1917: ]. Ziadeh (ed., trad.), L Apocalypse de Samuel, supérienr de Deir
el-Qalamoun, in ,,Revue de I’'Orient chrétien”, 1915-1917.

264

BDD-A19610 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

