HERMES TRISMEGISTES
SI TEOLOGIA SUFI A SCOLII DIN BASRA

DR. SILVIU LUPASCU
Universitatea Dunirea de Jos, Galati
slupascu@yahoo.conr

Summary: The mystical theology of Hermeticism, of the Hermetic gnosis, reaches its
climax through the experience of regeneration, paliggenesia. The Jewish-Hermetic
hypothesis implies the identification of the ten Sephiroth-belima with the ten dundmeis and
with the divine omnipresence (Auwn). The North-African Patristic tendency envisages
Hermes as a pagan prophet, a forerunner of Christianity. The medieval Muslim
mentality approached Hermmes (Hardmisa) as an antediluvian prophet, susceptible to be
identified with Idris or Ukbnsikh (Henoch). The Muslim prophetology states that Hermzes-
Idris has been divinely sent in order to initiate the human beings through direct
inspiration (#ham), received from Allah. Parts of the Hermetic corpus had been re-
written in the Muslim religious space by Shrite authors, in order to prove the
theocratical causes of the historical cycle. In the context of the syncretism between
Egyptian-Greek Hermeticism and the Abrahamic religious spaces, the entering of the
Divine Powers-Attributes and the manifestation of the Word of God inside human
ontology define the metamorphosis of the human essence into theandric reality.
Keywords: Hemmes Trismegistes; Hermeticism; Regeneration  (paliggenesia);  Corpus
Hermeticum, Sephiroth; Divine Powers (dundmeis); Sefer Yetsirab; Sufism; North-African
Patristic Literature; the School of Basra.

Teologia misticd a hermetismului!, a gnozei hermetice, are drept punct culminant
experienta regeneririi, paliggenesia. André-Jean Festugiere (1898-1982) a construit o
exegeza detaliatd a tratatului Corpus Hermeticnm, X111, focalizatd asupra relatiei

1 Sistem de gindire sincretic, greco-egiptean, din perioada helenisticd, hermetismul s-a constituit in
Egipt, intre secolul al III-lea 1.d.H. si secolul al III-lea d.H., in mediul elitei sacerdotale-misterice.
Colectia de texte desemnatd prin titlul Hemmetica include, drept elemente principale, Corpus
Hermeticum, Asklepins, Koré Kosmon, Kuranides si citeva dintre manuscrisele copte incluse in Biblioteca de
la Nag Hammadi. Scrietile hermetice, considerate a fi revelate de Hermes Trismegistus, divinitate
sincreticd rezultatd prin ingeminarea dintre zeul Hermes si zeul Thoth, trateazd despre o gamad largd
de subiecte: astrologie, alchimie, magie, stiinte oculte (hermetismul popular); filosofie, teologie
misticd (hermetismul filosofic). Intim inrudit cu gnosticismul nord-african, hermetismul va avea o
influentd determinantd asupra gindirii medievale, atit in spatiul crestin-european, cit si in spatiul
musulman.

279

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Silviu Lupagcu

palingenezie-iluminare, paliggenesia-photismis?. Regenerarea teandricd este o ,,noud
nastere” sau nasterea ,,omului nou”, este reidentificarea ontologica a fiintei
omenesti cu dundmeis (Puterile divine), Idgos (Verbul divin), egdodda (Ogdoada)®, cu
Noiis, Spiritul alcituit din substanta Divinitatii Supreme, ,,Totul in Tot” sau 7 pan
en pants. ,2Matricea” (,Intelepciunea spirituald in liniste”) si ,,sdminta” (,,adevératul
bine”) reliefeazi prezenta teocraticd a Celui care insiminteaza, ,, Tatdl”, ,,Vointa lui
Dumnezeu”. Atunci cind vrea acest lucru, Tatil ceresc diruieste reamintirea
descendentei divine a fiintei omenesti: ,,Aceastd descendenta divind nu constituie
obiect al invatiturii, dar, atunci cind Dumnezeu vrea, El insu§i ne daruieste
reamintirea, andmnesis’* In calitate de magistru iluminat, investit cu puterea de a
aduce fiintele discipolilor sai pe pragul regeneririi, Hermes Trismegistus este ,,fiul
lui Dumnezeu, din vointa lui Dumnezeu”. La rindul sdu, omul regenerat va fi
»2Dumnezeu si fiu al lui Dumnezeu, Totul in Tot, alcituit integral din Puterile
divine”. Hermes descrie noul stadiu existential ca paradigma pentru fiul sau, Tat,
aflat pe pragul revivificarii: ,,Deoarece am vizut ceva in mine insumi, o aparenta
necreatd zdmislitd de Indurarea lui Dumnezeu, am iesit din mine insumi, pentru a
intra intr-un corp nemuritor, iar eu nu mai sunt cel care eram, ci am fost zdmislit
intru spirit.”’¢ Pentru a realiza paliggenesia, magistrul trebuie si-i Impdrtdseasca
discipolului ,,doctrina” si sa-1 asiste pe durata desfasuririi ,,operatiunii” divine, care
va avea loc in linistea deplina a teofaniei: ,,Astfel (prin aceastd liniste), tu nu te vel
mai impotrivi indurdrii care coboard asupra noastrd din partea lui Dumnezeu. (...)
Bucuri-te, de acum Inainte, tu esti purificat si reinnoit de Puterile lui Dumnezeu,
pentru constructia Verbului (in tine).”” In calitate de ,,ipostaze ale lui Dumnezeu”,
Puterile divine irump in suflet, distrug viciile prin care cercurile planetare si

2 (f. André-Jean Festugicre, La Révélation d’Hermes Trismégiste, 1-1V, Paris, Les Belles Lettres, 2006, IV
— Le Dieu inconnu et la gnose, p. 200-267.

Cea de a opta sferd sau sfera stelelor fixe, a celor doudsprezece semne ale Zodiacului, in cadrul
cosmologiei gnostice-hermetice, care postula, dupi modelul cosmologiei chaldeene, ci universul
geocentric este alcituit din opt sfere concentrice: Lund, Venus, Mercur, Soare, Marte, Jupiter,
Saturn, Ogdoada. Daci intervalul dintre Pimint si Lund este considerat drept o sferd distincta (pe
care secta gnosticd a ophitilor, de exemplu, in secolul al IIl-lea d.H., o denumea Bebemoth, dupi
numele monstrului primordial mentionat in literatura biblicd pseudo-epigrafici, respectiv I Ezdra,
6, 49 si Baruch, 29, 4), atunci sferele planetare concentrice alcituiesc o Eneada, ennéida. Cf Kurt
Rudolph, The Nature and History of Gnosticism, San Francisco, Harper San Francisco, 1987, p. 67-70.
Notiunea de Ogdbada isi are originea in mediul religios al orasului Khmun (j,orasul celor opt”) sau
Hermopolis, in Egiptul Mijlociu, cca 2325-1938 1.d.H. (a VI-sea Dinastie—a XI-a Dinastie), unde
desemneazi ,,demiurgia colectiva” a unui grup de opt zei (cele opt Hehu sau genii care sustin cerul),
cirora li se adauga Prah. Cf. Serge Sauneron, Jean Yoyotte, ,,la naissance du monde selon 'Egypte
ancienne”, in Anne-Marie Esnoul, Paul Garelli, Yves Hervouet, Marcel Leibovici, Serge Sauneron,
Jean Yoyotte (ed.), La Naissance du Monde (Sources orientales, I), Paris, Seuil, 1959, p. 52-54.

& Cf. Corpus Hermeticum, X111, 2, 201.7-8, Festugiere, La Révélation, IV, p. 200-201.

5 Cf Corpus Hermeticum, X111, 2, 201.5-6, Festugiere, La Révélation, 111 — Les Doctrines de l'ime, p. 154.

6 Cf. Corpus Hermeticum, X111, 3, 201.9 — X111, 6, 203.2, Festugiere, La Révélation, IV, p. 202.

7 Cf. Corpus Hermeticum, X111, 8, 203.19-204.2, Festugicre, Ia Révélation, IV, p. 202.

w

280

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Hermes Trismegistes si teologia sufi a seolii din Basra

semnele zodiacale au sigilat omul vechi, se substituie acestor vicii si Infdptuiesc
lucrarea de reinnoire ontologicid prin construirea Ldgos-ului in spatiul viului
omenesc predispus si primeascd locuirea teofanicd. Fiinta omenecascd se
metamorfozeaza astfel, prin fiziologia renasterii §i ilumindrii, prin indumnezeire, in
fiintd teandricd. Vechea realitate a trupului se preschimbd in irealitate exterioard, in
formai iluzotie, iar ,,omul nou” devine realitatea lduntricd: invizibil, imperceptibil
pentru simguri, imaterial, el nu isi manifesta existenta decit pentru propria
constiintd de sine, identificatd cu Nos, cu omniprezenta infinitului teocratic®. Fiinta
regeneratd nu va mai ,,vedea” (phantigomai) cu ochii trupului, ci prin activitatea
spitituald a Puterilor divine. Ajuns In acest stadiu de iluminare mistici prin
»extroversiune” si ,introversiune”, Tat va avea revelatia prezentei sinelui siu
pretutindeni, in toate elementele, in toate fiintele creatiei, in tot cuprinsul spatiului,
in intreaga intindere a duratei (Atwn): ,, Tatd, eu vid Totul si ma vad pe mine Insumi
intru Intelect.” in fiinta sa regeneratd, devenitd microcosmos spiritual aflat pe
pragul identificirii ontologice cu ,,natura Ogdoader” (ogdoatiken phiisin)'9, se va face
auzit imnul Puterilor divine!™.

André-Jean Festugiere a observat ci In Poimandrés sau Corpus Hermeticum, 1,
Puterile divine sunt ,,ipostaze divine pe care Dumnezeu le foloseste pentru a-Si
realiza vointa”. Nods se reveleazd sub forma unei lumini covirsitoare, din care
obscuritatea se detaseazd si se depune, inainte de zdmislirea Intiiului-ndscut din
Noiis, Ldgos. Aceastd masd de lumini nedivizati devine un dsmos ordonat, alcituit
dintr-un numdr incalculabil de Puteri care constituie insasi Fiinta Divind. Alesul
menit palingeneziei ascultd cintecul Puterilor aflate deasupra Ogdoadei, se diruieste
pe sine Puterilor, devine intru cosmosul Puterilor si astfel intrd in Dumnezeu. O
rugiciune preamareste desdvirsirea viului teandric: ,,Sfint este Dumnezeu, a Cirui
vointd este indepliniti de propriile Sale Puteri’” Indumnezeirea post-mortem a
sufletului omenesc se reveleazd drept identificare ontologica nemijlocitd cu una
dintre aceste Puteri'?. Totodatd, in Corpus Hermeticum, X111, Puterile divine sunt
,»parti componente ale Idgos-ului, prezent in om atunci cind el a fost indumnezeit”.
Gratie influxului divin care pitrunde in fiinta discipolului, cele zece Puteri se vor
substitui celor doudsprezece vicii planetare-zodiacale si vor realiza constructia
Ldgos-ului in fiinta omeneasca regeneratd. Aceasta actiune salvatoare se desfasoara
intr-un interval de liniste, dupd care o formuld initiatici proclami identitatea
omului revivificat: ,,Te salut, fiul meu, iata-te purificat in profunzime de Puterile lui
Dumnezeu, pentru imbinarea membrelor Verbuluil” Locuit de realitatea teandricad
edificatd de actiunea acestor Puteri, omul se bucuri de privilegiul de a se identifica,
inainte de moarte, cu infinitul viului dumnezeiesc. In aceasti stare de gratie, ,,atunci

8 Cf. Corpus Hermeticum, X111, 2, 201.4-X111, 3, 201.10, Festugicre, La Révélation, IV, p. 216-225.

O Cf. Corpus Hermeticum, X111, 11, 205.3-7 si X111, 13, 206.3, Festugiere, La Révélation, IV, p. 204.
10-Cf. Corpus Hermeticum, Poimandrés, 1, 26, Festugiere, La Révélation, 111, p. 130-133.

W Cf. Conpus Hermeticum, X111, 15, 206.16-207.9, Festugiere, La Révélation, IV, p. 206-208.

12 Cf. Corpus Hermeticum, Poimandres, 1, 6, 8. 16 — 1, 31, 18. 2, Festugiére, La Révélation, 111, p. 153-157.

281

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Silviu Lupagcu

cind omul indumnezeit il laudd pe Dumnezeu, Dumnezeu este Cel care Se lauda
pe Sine Insusi in omul indumnezeit”!,

Puterile divine sunt enumerate in Corpus Hermeticum, X111, 8-9: ,,Cunoasterea de
Dumnezeu” (gnisis theod), ,,Cunoasterea bucuriei” (gndsis charas), ,,Cumpdtarea”
(egkriteia), ,Ribdarea” (karteria), ,Dreptatea” (dikawsine), ,,Generozitatea”
(koinonia), ,,Adevarul” (alétheia), ,,Binele” (agathon), ,,Viata” (Zoé), ,Lumina” (phds).
wImnul Putetilot” (eslogia) origineazd in Puteri si se intoarce in Puteri, atributele
teandrice preamdresc atributele divine, Dumnezeu rosteste un imn de slavi citre
Dumnezeu prin fiinta omului indumnezeit, identificat ontologic cu Ldgos-ul'4. Calea
ontologicd parcursd de Tat are drept paradigmi calea ontologici parcursa de
Hermes, care a primit darul palingeneziei de la Nods — Poimandrés: ,,in timp ce
pastram linistea, Binele m-a Iingreunat, iar prin aducerea pe lume a Cuvintului, am
produs frumoase fructe.”!>

Cercetarile efectuate asupra Cargii Creatiei sau Sefer Yetsirah, In secolele XIX-XX,
de citre Leopold Zunz (1794-1886), Heinrich Graetz (1817-1891), Leo Baeck
(1873-1956)1¢ si Gershom Scholem (1897-1982)!7 au stabilit cd redactarea primari a
celui mai vechi tratat de cosmologie si gramaticd mistici ebraici dateazd, cu
aproximatie, din secolele III-VIII si evidentiaza influenta neo-platonismului arab
din perioada cuceririi musulmane a Palestinei (635). Sefer Yersirah a fost mentionatd
de Eleazar Ha-Qallir (secolele II-XI)!8 in poemele sale si a fost comentatd de
Sabbatai Donolo (secolul X), Saadiah Ben Yosef Gaon (882-942)1%) Yehudah Ben
Barzilai (secolul XII) si Yehudah Ha-Levi (cca 1075-1141)20, iar o copie din secolul
al Xl-lea a fost descoperitd in Genizah din Cairo si a fost publicatd de A. M.

13 Cf. Corpus Hermeticum, X111, 2, 201.5 — X111, 15, 207.3, Festugiere, La Révélation, 111, p. 153-158.

14 Cf. Corpus Hermeticum, X111, 8-9, Festugiere, La Révélation, 111, p. 157-158.

15 Cf. Corpus Hermeticum, Poimandrés, 1, 30,17.19, Festugiere, La Révélation, 111, p. 167-169.

16 Cf. Sylvie-Anne Goldberg si Geoffrey Wigoder (ed.), Dictionnaire encyclopédique du judaisme, Paris,
Editions du Cerf, 1993, p. 1202-1203.

17 Cf. Gershom G. Scholem, Major Trends in Jewish Mysticism, New York, Schocken Books, 1974,
»oecond Lecture: Merkabah Mysticism and Jewish Gnosticism”, p. 76-78, p. 368: ,,Combinatia
dintre misticismul numerologic din perioada helenisticd tirzie sau chiar din perioada neo-
platonismului tirziu si rafinamentul sistemului de gindire iudaic despre misterul literelor si al
limbajului este evidentd in cuprinsul cirtii. (...) O serie de asemdndri remarcabile intre Cartea Creatiei
si gnosticismul islamic timpuriu au fost reliefate de Paul Kraus, Jabir Ibn Hayyan, Cairo, 1942, vol. II,
Pp- 266-268.” De asemenea, Gershom G. Scholem, Kabbalah, New York, Dorset Press, 1974, p. 23-30,
p. 96-116.

18 Poet liturgic prolific din Palestina antica sau medievald. Desi intervalul vietii sale nu poate fi datat
cu certitudine, este plauzibild situarea sa in Palestina secolelor VI-VII, inainte de cucerirea
musulmani. Cf Goldberg, Wigoder, Dictionnaire encyclopédique, p. 931.

19 Celebru magistru din perioada geonim-ilor, conducitor al iudaismului babilonian si al Academiei din
Pumbedita. Cf. Goldberg, Wigoder, Dictionnaire encyclopédigue, p. 987-989.

20 Poet si filosof evreu din Spania musulmand, autor al Carii khagarilor sau Sefer ha-Kuzari. Scrisorile
sale, descoperite in Genizah din Cairo, atestd faptul cd s-a stins din viatd in Egipt, in drum spre
Palestina. Cf. Goldberg, Wigoder, Dictionnaire encyclopédique, p. 1193-1196, p. 1202-1203.

282

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Hermes Trismegistes si teologia sufi a seolii din Basra

Habermann, in 194721, Teologia cosmologici-gramaticald din Sefer Yetsirah se
intemeiaza pe o serie de termeni tradusi din limba greacd, in masurd si exprime
relatia dintre alfabetul ebraic §i elementele universului: o#yyor yesod sau | literele
clementare”?. In contextul helenismului tirziu, se cuvine a fi exploratd calea
exegeticd a proximitatii dintre teologia hermetismului greco-egiptean si cosmologia
gramaticald ebraicd pre-kabbalisticd. Sefer Yetsirah, 1I-X V1, descrie cele zece Sefiroth-
belima in calitate de numere primordiale i atribute divine: ,,Duhul lui Dumnezeu”,
weter din Duhul Sfint”, ,,apd din eter”, ,,foc din apad”, ,,sus”, ,,jos”, ,est”, ,,vest”,
»nord”, ,,sud”?. Ulterior, teologia kabbalistica va dezvolta decada sefirotica: Keter,
Hokbmab, Binah, Hesed, Din sau Gevurah, Tiferet, Netsah, Hod, Yesed, Shekhinah-
Malkhut*. Ipoteza iudeo-hermeticd presupune identificarea celor zece Sefiroth-belima
cu cele zece dundmeis si cu omniprezenta divind (Awn) din Corpus Hermeticum.
Totodatd, conexiunile dintre consoanele alfabetului ebraic, semnele zodiacale,
lunile anului §i organele corpului omenesc din Sefer Yetsirah, LII-LIV si LX11%5, pot
fi intelese prin analogie cu ,simpatia universala” (swmpditheia) care determini
yinlantuirile” (sezraz) sau corespondentele microcosmice-macrocosmice din Liber
Hermetis Trismegisti s1 Hiera Biblos, Cartea sacrd a Ini Hermes citre Asklepins®.
Algoritmul exegetic al rescrierii reciproce este in masurd sia elucideze relatia
biunivocd dintre universul spiritual al hermetismului greco-egiptean si universul
spiritual al tudaismului helenistic?’.

Cu certitudine, scrieti incluse in Hermetica au fost cunoscute de crestinii gnostici
din mediul spiritual al Bibliotecii de la Nag Hammadz, in Africa romani a secolelor
II1-1V2, In tratatul intitulat De anima, Tertullian (cca 145-220)% il va mentiona in

2 ¢f Goldberg, Wigoder, Dictionnaire encyclopédigne, p. 1202.

22 Cf. Goldberg, Wigoder, Dictionnaire encyclopédigue, p. 1203.

23 (Cf. Peter Hayman, ,,The Temple at the Center of the Universe: Some Observations on Sefer
Yetsiral’, in Journal of Jewish Studies, Yarnton, Yarnton Manor: Oxford Center for Post-Graduate
Hebrew and Jewish Studies, 35/1984, p. 164-184. De asemenea, Fabrizio Lelli, ,,Hermes among the
Jews: Hermetica as Hebraica from Antiquity to the Renaissance”, in Magic, Ritual and Witcheraft,
Philadelphia, University of Pennsylvania Press, II, 2/2007, p. 111-135.

24 Cf. Goldberg, Wigoder, Dictionnaire encyclopédigue, p. 1042.

25 Cf. Hayman, ,,The Temple”, in Journal of Jewish Studies, 35/1984, p. 164-184. De exemplu, Sefer
Yetsirah, L11, 10: ,El a ficut astfel incit ~4ysn si conducd si i-a atasat o coroani si a combinat un
element cu altul si a format cu el Capricorn in univers, Tevet in durata anului si mina stingi in fiinta
omeneasca.”

26 Cf. Festugiere, La Révélation, 1 — L’ Astrologie et les sciences occultes, p. 89-186. De exemplu, Hiera Bibls,
XIV: ,,Capricorn, primul decan: genunchi, ofit, picior de ciocitlie, anghild.”

21 Cf C. H. Dodd, The Bible and the Greeks, London, Hodder & Stoughton, 1954, p. 110: ,,El (scribul
hermetic) impartiseste conceptia despre divinele dundmeis cu iudaismul helenistic.”

28 (f. James Brashler, Peter A. Dirkse, Douglas M. Parrott (trad.), Discursul despre cel de-al optulea si cel de-
al noudlea, V1, 6, 56, 15-63, 15, in James M. Robinson (ed.), The Nag Hammadi Codex/The Nag
Hammadi Library in English, Leiden, Brill, 1988, p- 324-326: ,,Eu inteleg Mintea, Hermes, care nu
poate fi interpretat, deoarece se pastreazi in Sine Insusi. (...) Te numesc Tatd, Eon al eonilor, Mare
Spirit divin. (...) Ce anume ai sd imi spui, Tatd al meu, Hermes? (...) Tatd Trismegistus! Ce voi spune
eu oare? Noi am primit aceastd lumind. Tar eu vad, la rindul meu, aceeasi viziune in Tine. Eu vid cel

283

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Silviu Lupagcu

repetate rinduri pe Mercurins Aegyptins In calitate de Invitdtor Inzestrat cu
cunoagterea despre destinul pamintesc si celest al sufletului omenesc®. Procesiunea
preotilor care slujeau in templele egiptene in secolele II-I1I, pe care Clement din
Alexandria (cca 150-220)3' o descrie in Stromateis, era condusd de preotul-
hymnolog, care purta doua carti despre muzica, atribuite lui Heres: prima continea
imnuri adresate zeilor, iar a doua era alcatuitd din imnuri despre regalitate. Preotul-
horoskdpos, ,,cel care masoara ora” sau ,cel care rosteste ora”, detinea doctrina
exprimatd in cele patru cirti ale lui Hemmes despre astrologie: despre cerul stelelor
fixe; despre planete; despre conjunctiile Soarelui si Lunii; despre rasaritul astrelor.
Atunci cind se referd la preotul-profet, care trebuie si cunoascd pe de rost cele
»zece carti hieratice”, Clement afirma ca existd patruzeci $i doud de carti redactate
de Hemmes: treizeci §i sase dintre acestea contin ansamblul filosofiei egiptenilor si
trebuie sa fie memorizate de citre profeti; celelalte sase revin preotilor-pastophori,
sunt tratate medicale despre constitutia trupurilor, boli, organe, remedii, oftalmii,
ginecologie®2. Didymus cel Orb (cca 313-398)3 a citat texte din Hemmetica®* si a

de-al optulea (cer) si sufletele care se afld in cuprinsul siu i ingerii care cintd un imn celui de-al
nouilea (cer) si puterilor sale. Si vid cum Cel care are puterea asupra tuturor ii creeazi pe cei care
exista intru Spirit.”

2 Quintus Septimius Florens Tertullianus, Parinte Latin, retor si avocat roman de origine berbera din
Carthagina, convertit la crestinism. A desfisurat o intensd activitate literard, apologeticd, in serviciul
Bisericii, dar in jurul anului 207 va intra in secta montanistilor. Din opera sa fac parte: Apologeticum,
Scorpiace, De carne Christi, De resurrectione carnis, Ad martyres, De anima, De fuga in persecutione. Cf.
Berthold Altaner, Précis de patrologie, Paris & Mulhouse, Editions Casterman & Editions Salvator,
1941, p. 126-138.

30 ¢f Tertullianus, De anima, in Jacques Paul Migne (ed.), Patrologiae cursus completus. Patrologia Iatina, 11,
0641-0752 B, Paris, Editions Petit Montrouge, 1844-1845. De anima, 2, 3: Visa est quidem sibi et ex
sacris, quas putant, litteris hausisse, quia plerosque auctores etiam deos existimavit antiquitas, nedum divos, ut
Mercurium Aegyptinm, cui praecipue Plato adsuevit. De anima, 15, 5: (...) sed quod et Aegyptii (Mercurins
Aegyptins) renuntiaverunt et qui divinarum commentatores videbantur. De anima, 28, 1: Pythagoricus, ut volunt
quidam; divinum Albinus existimat, Mercurii forsitan Aegyptii. De anima, 33, 2: Aeque si perseveraverint in
indicium, quod et Mercurins Aegyptins novit, dicens animam digressam a corpore non refundi in animam universi,
sed manere determinatam, uti rationem, inquit, patri reddat corum quae in corpore gesserit, volo (...).Cf.
Festugiere, La Révélation, 111 — Les doctrines de 'ime, p. 1-2.

31 Titus Flavius Clemens, Pirinte Grec originar din Athena, discipol al lui Pantaenus si invititor al lui
Origen, conducitor al Scolii catehetice din Alexandria. Persecutia imparatului Septimius Severus 1-a
obligat si se exileze in Asia Micd. Din opera sa fac parte: Protreptiko pros Héllenas, Paidagogds,
Stromateis. Cf. Altaner, Précis de patrologie, p. 162-167.

32 ¢f. Clement din Alexandria, Stromateis, V1, 4, 35,3-37,3, in Jacques Paul Migne (ed.), Patrologiae cursus
completus. Patrologia Graeca, V111, 0685-1384; IX, 0040-0602, Paris, Editions Petit Montrouge, 1857.
Festugicre, Ia Révélation, 1 — 1.’ Astrologie et les sciences occultes, p. 75-76.

33 Conducitor al Scolii catehetice din Alexandria. Teologia sa trinitard urmeaza principiile enuntate de
Conciliul din Niceea (325), impotriva arianismului si macedonianismului, dar conceptia despre
preexistenta, transmigratia si restaurarea sufletului omenesc, intemeiatad pe sistemul de gindire al lui
Origen, a fost anatematizatd de Conciliile din Constantinopol (553, 680), concomitent cu
condamndrile pronuntate impotriva lui Origen si Evagrie Ponticul. Din opera sa se pistreazd: De
Trinitate, De Spirito Sancto, Adversus Manichaeos, comentarii biblice. Cf. Altaner, Précis de patrologie, p. 239.

284

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Hermes Trismegistes si teologia sufi a seolii din Basra

initiat tendinta patristici nord-africand care l-a receptat pe Hemmes drept profet
pagin, precursor al crestinismului®. In acest sens, Chiril din Alexandria (cca 378-
444)36 a utilizat in Contra Iulium fragmente atribuite lui Hermes pentru a combate
ideologia anti-crestind exprimatd de Iulian Apostatul (331-363)37 in Contra Galilaeos
prin argumente in misurd si demonstreze ci Hemres nu poate fi invocat ca autoritate
filosoficd anti-crestind pentru simplul fapt cd adevirata sa identitate religioasd este
aceea de profet al lui lisus Christos®. Totodatd, Augustinus Hipponensis (354-
430)% a citat in De Civitate Dei paragrafe din Hermetica $i a comentat ,,profetia
dureroasa” a lui Hemmes despre disparitia politeismului egiptean §i instaurarea
monoteismului crestin®. Festugiére a reliefat prezenta sintagmei heis Rai panta sau
,»Unul si Totul”, atit In Asklepius, 20, cit si in imnul Hels thedn, atribuit lui Grigore
din Nazianz (cca 330-389)#!, cu sensul de a preamdri méretia Dumnezeului Unic#.

3 ¢f. Norman Russell, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, Oxford—New York:
Oxford University Press, 2006, p. 51-52. Garth Fowden, The Egyptian Hermes. A Historical Approach
gft/ye Late Pagan Mind, Princeton, Princeton University Press, 1993, p. 179-180, p. 198.

35 Impotriva acestei tendinte, Marcellus din Ancyra (mort cca 374) a considerat ci Hemmes, Platon si
Aristotel sunt ,,inspiratorii tuturor ereziilor”, Inainte de a fi condamnat, la rindul siu, de catre
Conciliul din Constantinopol (381) pentru sabellianism, desi fusese un aliat zelos al lui Athanasie
din Alexandria in cadrul Conciliului din Niceea (325). Cf. Fowden, The Egyptian Hermes, p. 209.
Altaner, Précis de patrologie, p. 246.

36 Patriarh al Alexandriei (412), adversar al nestorianismului si presedinte al Conciliului din Ephes
(431), in cadrul ciruia Nestorius a fost excomunicat. Din opera sa fac parte: Adversus Nestorii
blasphemias, Quod unus sit Christus, Scholia de incarnatione Unigeniti, Contra Inlinm, comentarii evanghelice.
Cf. Altaner, Précis de patrologie, p. 242-246.

37 Nepot al lui Constantin cel Mare, Flavius Claudius Tulianus a fost ultimul impiarat (Caesar, 355-360;
Aungustns, 360-363) din dinastia Constantiniand. Degi a primit botezul crestin si a fost coleg de studii,
la Athena, in anul 355, cu Grigorie din Nazianz si Vasile cel Mare, a apostaziat si a promovat un
politeism greco-roman de inspiratie neo-platonica. A murit in Persia, In timpul campaniei militare
pe cate o conducea impotriva impdratului Shapar al II-lea (309-379), din dinastia Sassanizilor.

3 ¢ Chiril din Alexandria, Contra Iulinm, 1, in Migne, Patrologia Graeca, LXXVI, 552 D-553. B.
Russell, The Doctrine of Deification, p. 51.

3 Aurelius Augustinus, Parinte Latin al Bisericii, de origine berbera. Intre anii 395-430 a fost episcop
al orasului Hippone. Din opera sa fac parte: scrieri autobiografice (Confessiones), scrieri teologice si
apologetice (De Civitate Dei), scrieti dogmatice (Enchiridion ad Lanrentium), lucrdri exegetice, lucriti de
teologie morald si pastorald, predici, scrisori. Cf Altaner, Précis de patrologie, p. 349-378.

40 Cf. Augustinus Hipponensis, De Civitate Dei, V111, 23-24, in Migne, Patrologia Latina, X1.I, 0013—
0804: Nam diversa de illis Hermes Aegyptius, quem Trismegistum vocant, sensit et scripsit. (...) Deinde multis
verbis Hermes hunc locum exequitur, in quo videtur hoc tempus praedicere, quo Christiana religio, quanto est
veracior atque sanctior, tanto vehementius et liberius cuncta fallacia figmenta subvertit, ut gratia verissimi Salvatoris
liberet hominem ab eis dis, quos facit homo, et ei deo subdat, a quo factis est homo. Sed Hermes cum ista praedicit,
velut amicus eisdem ludificationibus daemonum loguitur, nec Christianum nomen evidenter exprimit, sed tamquam
ea tollerentur atque delerentnr, quornm observatione caelestis similitudo custodiretnr in Aegypto, ita haec futura
deplorans lnctnosa quodammodo praedicatione testatur. (...) Praenuntiabat illa Hermes dolendo; praenuntiabat haec
propheta gandendo.

41 Parinte Cappadocian, numit episcop de Constantinopol de impératul Theodosie I si de al doilea
Conciliu din Constantinopol (381). Din opera sa fac parte: Cele patruzeci si cinci de discursuri. Cf.
Altaner, Précis de patrologie, p. 254-258.

285

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Silviu Lupagcu

Louis Massignon (1883-1962) a redactat catalogul literaturii hermetice arabe si a
evidentiat autorii musulmani din secolele IX—XVIII care au considerat ci Hermes
(Haramisa) a fost un profet adevirat, antediluvian, In mdsurd a fi identificat cu
1drig¥ sau cu Ukhnikh (Enoh)*. Desi unanim recunoscut ca profet, #abi inzestrat
cu nobowwat al-ta’rif sau ,profetia de invatiturd”, Hermes-ldris nu detine harul
»profetiei legislative” (nobowwat al-tashr’) sau investitura de Mesager divin (risdlat)®.
El nu a fost menit de vointa divind si impdrtdseascd fiintelor omenesti una dintre
Cirtile (Torah, Enaggélion, Qnr'an) intemeietoare ale religiilor abrahamice, texte sacre
care ipostaziaza ,Legea divina” in spatiul terestru-uman. Prin urmare, profetologia
musulmana postuleazd ca Hermes-Idris a fost trimis ca sd-i initieze pe oameni prin
winspiratie directa” (i/ham), primita nemijlocit din partea lui A/ah, nu prin , revelatie
indirectd” (wahy), primitd de la Allah prin intermediul unui inger sau arhanghel, iar
scopul divin realizat prin puterea sa profeticd a fost intemeierea primelor cetiti ale
populatiilor sedentare, gratie disemindrii hermetice a tehnicilor primordiale,
necesare pentru edificarea civilizatiilor arhaice. Al-Birani (973-1043)4 mentioneaza
in Kitab al-atar al-bagia ‘an al-qorin al-kalia, lucrare cunoscuti in spatiul european sub
titlul Cronologia vechilor natiuni sau Semmnele ramase din secolele trecute™, ci ,,dupa Hermes,
rasaritul Pleiadelor coincide cu punctul vernal”, configuratie astrologica atestata cca
3300 1d.H., fapt in mdsurd sd reliefeze, in mentalitatea musulmani medievalg,
asocierea lui Hermes cu astrologia si cu vremurile arhaice. Fragmente din corpus-ul

42 Cf. Festugiere, La Révélation, IN — Le Dieu inconnu et la gnose, p. 67-69.

B Cf. Qur'an, S. XIX — Maria, v. 57: ,]ar In Carte sa fie mentionat Idris. El a fost un om adevirat, un
profet. Noi l-am ridicat intr-un loc inalt.”” Cf Arthur J. Arberry, The Koran Interpreted, Oxford,
Oxford University Press, 1991, p. 307.

44 Cf. Cartea Facerii, V, 18-24: ,lared a trdit o sutd saizeci si doi de ani si atunci i s-a nascut Enoh. (...)
Enoh a triit o sutd saizeci §i cinci de ani si atunci i s-a ndascut Matusalem. (...) Si a plicut Enoh lui
Dumnezeu si apoi nu s-a mai aflat, pentru ci I-a mutat Dumnezeu.”

4 Cf. Henry Corbin, Histoire de la philosophie islamique, 1-11, Paris, Editions Gallimard, 1964, I, p. 68-69.

4 Enciclopedist musulman gi’it de la sfirsitul perioadei Samanizilor si inceputul perioadei
Ghaznavizilor, Aba Rayhan Muhammad Ibn Ahmad Al-Birani a strilucit deopotriva in domeniul
stiintelor umaniste si in domeniul stiintelor exacte. Corespondenta sa cu Abu ‘All Hosayn Ibn Sina
(Avicenna) se pastreazd in lucrarea intitulatd Abs Raybdan Birini wa Ibn Sina, al-as’ila wa’l-ajwiba
(Tntrebiri 5i raspunsuri schimbate de Abii Rayhin Birini 5i Ibn Sind). Opera lui Al-Birani contine o sutd
patruzeci si sase de cirti, printre care se numdird Kitab al-dtar al-bagia ‘an al-qorin al-kdlia (Cronologia
vechilor natiuni saw Semnele ramase din secolele trecute), Kitab fi tabgiq ma li’l-Hind (Cercetdri despre India sau
Studin critic despre ceea ce afirma India), Al-Qanin al-Mas ‘idi (Canon Mas ‘udicus). Cf. Corbin, Histoire, 1, p.
208-210. Despre Al-Birani si originile hinduiste ale doctrinei de uniune mistica in islam (sanskritd,
samddhi — arabi, shabadab), a se vedea Louis Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de la
mystique musulmane, Patis, Editions du Cerf, 1999, p. 81-98. Al-Birani a tradus din sanskritd in arabi
Patanfijali, Yoga-Satra, sub titlul Kitab Patanjal al-Hindi f7'l kbilds min al-amthal, carte pistratd in Ms.
Kopriili 1589, Istanbul.

47 Cf. Abu Rayhan Muhammad Ibn Ahmad Al-Birani, Kitib al-dtar al-bagia ‘an al-qorin al-kalia, 342.
Tratatul calendaristic al lui Al-Birani se pastreaza intr-un manuscris ilkhanid din secolul al XIV-lea,
Ms. Arab 161/ Edinburgh Codex, Edinburgh University Library, si intr-o copie otomani din secolul al
XVII-lea, Ms. Arabe 1489, Bibliothéque Nationale de France, Paris.

286

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Hermes Trismegistes si teologia sufi a seolii din Basra

hermetic au fost islamizate initial de autori shi’iti, pentru a argumenta cauzele
teocratice ale ciclicitatii istoriei si ale ciclicitatii profetiei-imamatului, #zobowwat-
waldyat, prin rememorarea revelatilor divine primite de profetii din perioada
arhaicd, in mdsurd si demonstreze cd imamatul sau walayat este ,,partea esoterica a
profetiei” (batin al-nobowwar). In acest context, sintagma awlhiya Allih desemneazi
comunitatea ,,prietenilor lui Dumnezeu” sau a ,iubitilor lui Dumnezeu”, elita
spirituald alcdtuitd din profeti si imami, care au primit secretele divine prin
inspiratie divina*s. Filozoful Ahmad ibn al-Taib al-Sarakst (m. 899) mentioneaza ca
Al-Kindt (cca 801-873)% a admirat acuratetea invatiturilor despre fawhid™® predate
de Hermes catre fiul sdu: inefabila transcendenta divina, inaccesibild silogismului, nu
poate fi atinsd decit prin teurgie. in opinia lui Louis Massignon, prin scrierile lui
Dhw’l-Nun Misti (cca 796-859)°! demonstratia hermeticd despre lipsa de eficienta a
folosirii silogismului in teodicee a fost cunoscuti de Kharraz Baghdadi (mort in
899)52 si Al-Hallaj (857-922)%3, care au intemeiat pe opozitia dintre ,,ratiune” (‘agl)

48 Cf. Corbin, Histoire, 1, p. 44-52. Shi'a (in limba arabi, ,,grup de adepti”) defineste ciclicitatea waldyar-
ului ca supunere fati de ,,cilduzirea” spirituald a primilor sase imami, de la ’All Ibn Abi Talib (cca
598/600-661; vir si ginere al Profetului Muhammad prin cisitorie cu fiica sa, Fatima) la Ja’far Al-
Sadiq (702-765). Ulterior, imamatul siitilor ismaelieni-septimanieni se va focaliza asupra lui
Muhammad Ibn Isma’l (746-809), imam ascuns, fiul lui Ismal Ibn Ja’far (cca 721-755), iar
imamatul siitilor duodecimani se va focaliza asupra lui Muhammad Al-Mahdf (nascut in cca 869),
imam ascuns, fiul lui Hasan *Askari (cca 846-874).

49 Enciclopedist musulman din perioada Abbasizilor, Aba Yasuf Ya‘qub Ibn Ishaq Al-Kindi a fost
supranumit ,,primul filozof al arabilor”. Al-Kindi a fost primul autor arab de renume care a tradus
si a utilizat in spatiul spiritual al islamului medieval scrieri incluse in tezaurul stiintei si filozofiei
helene-helenistice. Gnoseologia sa face deosebirea intre o ,,stiintd umana” (im insani) si o ,,stiintd
divina” (%m ilahz). Opera sa cuprinde doud sute saizeci de lucrdri, printre care F7'-'agl (Liber de
intellectn). Cf. Corbin, Histire, 1, p. 217-222.

50 Profesiunea de credinta a islamului, prin care se afirma ca ,,A/ah este Unul”.

51 Mentionat de Al-Kindit in Ta'rikh al-mawali al-misriyin, Aba’l Fayd Thawban Ibn Ibrahim MistT sau
Dha’l-Nuan MistT s-a niscut la Ikhmim, in Egiptul de Sus, la sfirsitul secolului al VIII-lea. A cilitorit
la Mecca, la Damasc si pe Muntele Lokkam, in sudul Antiohiei. Citat in fata instantelor mu‘tazilite,
a afirmat natura necreatd a Qur'an-ului si a fost intemnitat in inchisoarea Matbaq din Bagdad. Ibn
Al-Nadim mentioneaza ca Dht’l-Nuan MisrT a scris doud tratate de alchimie (Rokn akbar si Thigah),
in calitate de discipol al lui Jabir Ibn Hayyan, dar aceste texte alchimice s-au pierdut. Din Intreaga sa
operi nu supravietuiesc decit aforisme, parabole si anecdote, editate de discipolii sii din Egipt si de
admiratorii sdi din Bagdad. In aceste texte, Dhi’l-Nan Mist precizeazd sensul cuvintului Zafwid
(»ddruire de sine” a misticului citre Dumnezeu) si defineste in premierd notiunea de ma'rifab
(-»gnozd”) in teologia Sufi. Cf. Massignon, Essai, p. 206-213.

52 Aba Sa‘ld Ahmad Ibn ‘Isa Kharraz Baghdadi a fost un reprezentant ilustru al mediilor S7f din
Kafah si Bagdad. Principala sa lucrare, Kitab al-sirr, a fost condamnati de instantele religioase
conservatoare din Bagdad, fapt care l-a obligat sd se expatrieze la Bukhara. in teodicee, Khattaz a
definit esenta divind drept ,,singura in mdsurd si uneascd doud atribute opuse”, iar in domeniul
psihologiei mistice a inventat ,,stiinta anihilarii (fana) si a perenititii (baga)”, al carei principiu este
»a aneantiza sinele in Dumnezeu, pentru a subzista in EI”. In acest sens, Kharraz defineste
realitatea teandrica drept ‘@yn aljam’, ,uniune esentiald” intre substanta divind si substanta umana.
(. Massignon, Essai, p. 300-303. De asemenea, Paul Nwyia, Exégése coranique et langage mystique,
Beyrouthm, Dar El-Machreq, 1991, p. 231-310.

287

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Silviu Lupagcu

si ,,spitit” (rih) teologia misticd in conformitate cu care b este investit in mod
exclusiv cu puterea de a traversa experienta indumnezeirii. Cei doi magistri care au
incercat o conciliere intre neoplatonism si doctrina S#f;, Al-Suhrawardi (1155-
1191)54 si Ibn Sab‘n (cca 1216-1271)%, au invocat autoritatea profeticd a lui Hermes.
In acest sens, Al-Suhrawardi l-a asociat pe Hermes cu Agathodémonss-Seth", iar Thn
Sab‘in a construit un ,lant al initierii” (isnad)>®, care incepe cu Hemmes si se incheie
cu Ibn Sab‘n insusi, avind ca verigi intermediare pe Socrate, Platon, Aristotel,
Alexandru cel Mare (Dhu’l-qarnayn), Al-Hallaj, Shibli, Niffari, Habashi, Qadib Al-
Ban, Shadi (Hallawi, gadz al oragului Sevilla). Acest isnad a scandalizat autorititile

53 In istoria sufismului, Aba’l-Mughith Al-Husayn Ibn Mansir Ibn Mahamma Al-Baydawi Al-Hallaj
este celebrat ca martir mistic al islamului §i magistru spiritual. A inceput si studieze fasawwuf in
scoala lui Sahl Al-Tustar1 si a ficut de trei ori pelerinajul la Mecca. La Bagdad, doctrina Safi pe care
o predica i experientele sale mistice au atras asupra sa ostilitatea autoritatilor religioase si juridice.
in anul 913, in moscheea Al-Mansiir, in cadrul unui dialog pe care il purta cu Al-Shibli, Al-Hallaj a
rostit celebrul enunt Ana’l-hakk! sau ,,Eu sunt Dumnezeu/Adevirull”, prin care declara ci, aflat in
stare de uniune misticd, sinele siu indumnezeit a devenit Dumnezeu. A fost intemnitat, judecat
pentru erezie si condamnat la moarte. Al-Hallaj a fost executat public in ziua de 24 Dha‘l-Ka‘da, la
Bab Khurassan. Din opera sa fac parte: doudzeci si sapte de Riwayat; Kitab al-Tawasin, Diwan,
culegere de poeme; Akbbar Al-Hallgj, apoftegme. Cf. Louis Massignon, L. Gardet, ,,Al-Hallaj,
Ab@l-Mughith Al-Husayn Ibn Mansar Ibn Mahamma Al-Baydawi”, in H. A. R. Gibb, J. K.
Kramers, E. Lévy-Provencal, J. Schacht, B. Lewis, Ch. Pellat (ed.), The Encyclopaedia of Isiam, 1.eiden,
E. J. Brill, 1986, vol. ITL, p. 99-104.

54 Supranumit Shaykh al-Ishrak sau ,,Seicul Hluminarii”, Shihab Al-Din Yahya Ibn Habash Ibn Amirak
Abu 1-Futah Al-Suhrawardi a fost intemeietorul scolii S#f persane cunoscuti sub numele Higmat
al-Ishrak sau ,Filozofia Ilumindrii”. Datoritd tentativei sale de a introduce teologia ilumindrii in
politicd, doctorii Legii i-au intentat un proces. Condamnat si cdzut in dizgratia sultanului Ayyuabid,
Salah Al-Din, Al-Suhrawardf a fost executat in citadela orasului Alep, in anul 1191. Din opera sa fac
parte: Higmat al-Ishrik; Risalal; Al-Tahyibat 5 Al-Mnkawamat, Al-Mashari* wa “l-mutarahat . Cf. Hossein
Ziai, ,,Al-Suhrawardi, Shihab Al-Din Yahya Ibn Habash Ibn Amirak Abua ‘-Futah”, in Gibb,
Kramers, Lévy-Provencal, Schacht, Lewis, Pellat, The Encyclopaedia of Islam, vol. IX, p. 782-784.

55 Teolog Sufi din Andaluzia secolului al XIII-lea, Aba Muhammad Ibn Abd Al-Haq Ibn Sab’in si-a
cistigat notorietatea prin conceptia sa ,,monista” (wabda), care reduce existenta la unitatea absoluti a
ontologiei divine. Ibn ‘Abbad din Ronda (1332-1390) citeazi in cheie criticd, in Rasail al-kubri sau
Marea culegere de scrisori, XXVI, unul dintre enunturile lui Ibn Sab’in: ,Nu a afirmat el oare, in
termeni definitivi: «Tot ceea ce este altceva ne izoleazd de Unul, iar tot ceea ce izoleaza este lucru
neplicut si imperfec»?” Cf Paul Nwyia, Ibn ‘Abbad de Ronda, Beyrouth, Imprimerie Catholique,
1961, p. LVII-LVIIIL, p. 162. Textul acestei scrisori a fost publicat de Louis Massignon, Recueil de
texctes inédits concernant I'histoire de la mystique en pays d’Islam, Patis, Librairie Orientaliste Paul Geuthner,
1929, p. 146.

56 Zeu egiptean din perioada helenisticd, al cirui nume inseamnd ,,daimonul cel bun” (agathds daimon).
Reprezentat in arta statuard sub forma de sarpe, Agathodémon era venerat in calitate de protector al
ciaminului si familiei. Considerat in hermetism drept ,,tatd” al lui Hermes Trismegistus, i se atribuie trei
enunturi in Conpus Hermeticuns, X11, 1; X1, 8; XII, 13. Cf. Festugicre, La Révélation, 11 — Le Dien
cosmique, p. 8.

57 In sPismul duodeciman, Seth, fiul niscut din Adam si Eva dupi Abel si Cain (¢ Facerea, 5,3-5,8),
este considerat imamul care deschide walayat, ciclu menit si fie inchis sau sigilat de Muhammad
Al-Mahdyi, al doisprezecelea imam, imamul ascuns. Cf. Corbin, Histoire, 1, p. 100, p. 107, p. 188.

58 Publicat de discipolul lui Ibn Sab‘in, Aba’l Hasan Al-ShushtarT (mort in 1252), poet din Andaluzia.

288

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Hermes Trismegistes si teologia sufi a seolii din Basra

religioase musulmane din secolele XII — XIII, deoarece afirma posibilitatea initierii
teandrice prin inspiratie divina directd, inspiratie menitd nu numai sia reveleze
adevirul divin, dar si sd sanctifice fiinta omeneasca lduntricd, prin emanatia unui
influx din esenta divind (hu/il, corespondent al teurgiei hermetice) si insertia sa in
sufletul sfintului, prin eludarea harului fondator (risala?) al spatiului religios islamic,
manifestat in persoana Profetului Muhammad>. Desi alchimia hermeticd a fost
reelaboratd in Corpus Jabirianum (cca 941), ansamblul scrierilor atribuite lui Jabir Ibn
Hayyan (cca 721-776)%0, iar Rasa'il 1khwan al-safa®' contine noud referirio? la Hermes,
influenta teologiei hermetice va fi treptat eliminatd din teodiceea islamica, iar o
serie de practici si tradifii hermetice vor supravietui doar la nivelul magiei
talismanice, al mésuritorilor astronomice efectuate cu ajutorul astrolabului si al
calculelor astrologice, al manticii numerelor¢3.

59 Kharraz afirmase incd din secolul al IX-lea ineficienta notiunii de sa/at ‘ala’l Nabi pentru progresul
pe calea mistici, in sensul cd pe pragul uniunii mistice iubirea fatd de Dumnezeu circumscrie iubirea
fatd de Profetul Muhammad: ,,Iartd-m4, dar a-L iubi pe Dumnezeu mi face si uit s te iubesc.” Cf.
Massignon, Essaz, p. 302.

60 Alchimist si teolog si’it ismaelian de la sfirsitul perioadei Umayyazilor si Inceputul perioadei
Abbasizilor, Abti Musa Jabir Ibn Hayyan Kaff a fost discipol al celui de al VI-lea imam, Ja’far Al-
Sadiq, si adept al celui de al VIII-lea imam, Reza. Desi Corpus Jabirianum (cca 941) a fost alcituit
initial din aproximativ trei mii de titluri, dintre acestea nu s-au pastrat decit doud sute cincisprezece
tratate. Kitdb al-Majid sau Cartea Celui Glorios si Kitab maydan al-’ aql sau Cartea arenei inteligentei
reveleazi legitura dintre doctrina alchimici a lui Jabir Ibn Hayyan i gnoza si’ismului ismaelian prin
intermediul ,,teoriei Balantei” (wzzan) si a raportului dintre ,,manifestat” (zabir) si ,,ascuns” (batin), in
masurd a fi identificat in fiecare corp, a cirui existentd depinde de masura in care ,,Sufletul
Universal” se incorporeazi in substanta sa. Cf. Jabir Ibn Hayyan, Kitab al-sab’in (Cartea celor saptezeci).
Trad. Pierre Lory, Dix fraités d'alchimie, Paris, Editions Sindbad, 1996, p. 34-79. De asemenea,
Corbin, Histoire, 1, p. 184-189.

1 Rasa’il Tkhwan al-safa’ wa-khillan al-wafi saw Scrisorile frafilor purititii | Serisorile fratilor sincerititii si ale
prietenilor loiali este un text enciclopedic care exptimi summa doctrinei isma i, la sfirsitul secolului al
X-lea (cca 961-986). Grupul de autori, teologi si’iti ismaelieni din Basra, este denumit i&hwainund
(»fratii nostri”) sau awliya Allah (,,prietenii lui Dumnezeu”), o comunitate a fiintelor omenesti unite
in Cetatea spirituald prin puritatea si loialitatea sufletelor eliberate de constringeri materiale, de
dualismul existentei spirituale si existentei materiale. Cele cincizeci si doud de Serisori exprima
realititile” (hakad’if) universului prin armonizarea ,stiintelor si intelepciunilor” trecutului si
prezentului cu principiile imamologiei. Din aceasti perspectivd, Scrisorile contin rescrieri ale
principalelor doctrine helene si helenistice (pythagorism, platonism, aristotelism, neoplatonism,
geometrie euclidiana, astronomie ptolemaicd). Influentele hermetice-gnostice, probabil receptate
prin intermediul sabeenilor din Harran, impregneaza Rasa’il Ikhwan al-safa’ in integralitatea sa.
Teologia ascensiunii sufletului in imparitia celestd este conceputd in concordanti cu sistemul de
gindire al hermetismului filozofic. Cf Y. Marquet, ,,Jkhwan al-safa”’, in Gibb, Kramers, Lévy-
Provengal, Schacht, Lewis, Pellat, The Encyclopaedia of Isiam, vol. 111, p. 1071-1076.

2 Rasa'il Ikbwan al-safa’ a fost tipdriti la Bombay, in 1888 (vol. I-IV), la Cairo, in 1928 (vol. I-IV) si la
Beirut, in 1957 (vol. I-X1I). in cea de a doua editie (Cairo, 1928), referirile la Hermes se afld in
urmdtoarele locuri textuale: I, 92, 168, 228; 11, 196; 1V, 331, 461, 463, 467, 472.

03 Cf. Louis Massignon, ,,Appendice III — Inventaire de la littérature hermetique arabe”, in Festugiere,
La Révélation, 1 — 1. Astrologie et les sciences occultes, p. 384-400.

289

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Silviu Lupagcu

Cea de a opta verigd initiaticd din zsmad-ul lui Ibn Sab‘n este Niffari (secolul al
X-lea), autorul scrierilor S#fi intitulate A~Mawagif (Statiile) si Al-Mubatabat
(Adresel). In opinia lui Paul Nwyia, Muhammad Ibn ‘Abdallah Al-Niffari este
ultimul teolog mistic de mare anvergurd din Scoala S7f intemeiatd de Hasan Basri
(643-728)%* si consolidati de Al-Hallaj, in secolele VII-X, dar totodati si unul
dintre ,,sclavii iubirii”¢> care dezviluie conexiunile transistorice dintre teologia S#fi
si hermetismul greco-egiptean®. In concordantd cu traditia S74f/ construitd de
Hasan Basti, Niffari si-a intemeiat doctrina despre ,,dialogul dintre cele doud
esente” si reputatia de ,,confident al lui Dumnezeu” pe textul qur'anic care descrie
»ascensiunea nocturnd” (wi‘ra)®" a Profetului Muhammad si manifestarea realitdtii
teandrice prin limbajul revelatiei teocratice: ,,Dumnezeu a revelat slujitorului Sau
ceea ce a revelat.”6® Aceeasi experientd misticd a fost descrisd lacunar de Al-Hallaj,
in Diwan, Yatima, 6: ,,A Sa aducere-aminte este a mea, iar a mea aducere-aminte
este a Sa. Cum ar fi cu putintd ca, reamintindu-ne laolaltd, si existim altfel decit
impreunar”’¢? Niffari va deveni un ,,conviv al lui Dumnezeu” (jalis Allah) si un ,,om
al viziunii” (sahib al-ru’ya) gratie ontologiei teandrice al carei har il pozitioneaza in
wstatille”  (mawaqif) care organizeazi apropierea dintre esenta umand §i esenta
diving, il investeste cu puterea de a participa, in fiecare ,,statie” (wagfa), la un dialog
al vorbirii-tacerii, al Invaluirii-dezvaluirii, al viziunii, dincolo de care fiinta
omeneasca va contempla Fiinta Divina prin ,,viziunea majora” al cirei apogeu
ontologic indepdrteazd ,,vilul” tuturor ,statiilor”: ,,Domnul meu (wawliyi) m-a
asezat In statia viziunii Sale majore, iar apoi mi-a spus: oh, tu, om al viziunii §i
conviv al lui Dumnezeu, unde sunt, prin urmare, statiile sfintilor si opririle celor
care se pozitioneaza dinaintea Mea? Priveste cum Fu am construit valul, iar in val
am construit toate statiile §i toate opririle. Priveste: acestea sunt valurile ochilor, iar
acelea sunt valurile inimilot! (...) Iar El mi-a spus: omul care se situeaza la nivelul
rostitii (gawlaniya), Ma vede atunci cind vorbeste, dar nu M vede cu aceeasi viziune
daci tace. Viziunea sa, care este adevirul siu, se afld in vorbirea sa, dar adevirurile

64 Jlustru magistru Sz si gadi al orasului Basra, Aba Sa‘ld Hasan Ibn Abr’l Hasan Yasar Maysani BastT
a contribuit la solutionarea crizei politico-religioase cu care Comunitatea musulmana primara s-a
confruntat in anii 656-661. Exegeza (Tafsir) sa despre textul Qur'an-ului se intemeiaza pe o meditatie
dinamici, pozitivista. in acest sens, el a afirmat ci in timpul ,,ascensiunii nocturne” (wi‘ray; of.
Qur’an, S. XVII — Mi‘raj, 1) Profetul Muhammad a contemplat insdsi Esenta divina si considera cd
numai actele explicite de supunere fati de Dumnezeu sunt in mdisurd si mentini vitalitatea
credintei. Hasan Basti a intemeiat ,,stiinta inimilor” (% al-qolib) pe ,ascezd” (zohd), ,abstinentd
scrupuloasd” (wara'), ,,teama” (kbawf) si ,audierea atentd” (istima’) a Cuvintului lui Dumnezeu.
Opera sa este alcituitd din Mawa'5z (Predic), Masa’il (Intrebir) si Riwaydt (Enunturi). Cf Massignon,
Essai, p. 174-201.

65 Cf Abu’l Hasan Al-Shushtati, Diwan, Alexandria, Nashar, 1960, p. 75.

66 Cf Nwyia, Exégése, p. 352-354.

o7 Cf. Qur'an, S. XVII — Mi‘raj, 1, Arberry, The Koran Interpreted, p. 274.

8 Cf. Qur'an, S. LII1 — Steana, 10, Arberry, The Koran Interpreted, p. 550.

0 Cf. Al-Husayn Ibn Mansar Al-Hallaj, Diwan, Yatima, 6. Trad. Louis Massignon, Paris, Editions du
Seuil, 1981, p. 138.

290

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Hermes Trismegistes si teologia sufi a seolii din Basra

vorbirii sale se afld in tdcerea sa, nu In vorbirea sa. (...) Prin urmare, tu esti omul
viziunii majore, deoarece tu 1l vezi pe Dumnezeu fira nici un val intre El si tine.
Vorbirea este un val in calea viziunii, la fel ca stiinta si actiunea. Dar existd slujitori
ai Mei care Ma vad dincolo de valuri.”” Paul Nwyia a observat ca experienta
trecerii prin fiecare ,.statie” (waqfa) implicd identificarea pelerinului teandric cu
doud timpuri: un ,timp al viziunii”, in care constiinta sa depaseste categoriile de
,,subiect” si ,,obiect”, este covirsita de beatitudinea uniunii mistice, este aneantizati
in realitatea reald a fawhid-ului; un ,,timp al relntoarcerii”, al redobindirii treptate a
memoriei despre continutul existential al realitatii ireale, In care constiinta sa
rememoreazd facultatea de a utiliza limbajul omenesc’!. Niffarf va evoca experienta
identificarii ontologice cu fawhid-ul prin pronuntarea cuvintului awgafani, simbol al
ontologiei teandrice: ,lar eu am spus atunci awgafani. Inainte de aceasta
reintoarcere, eu nu aveam nimic de spus, deoarece El mi-a ardtat fawhid-ul si eu
eram in El, ignoram aneantizarea (fana’) si perenitatea (baga’). E1 m-a ficut sd ascult
tawhid-ul, iar eu ignoram ceea ce ascultam. Dupd aceasta, El m-a readus la ceea ce
eram Inainte, iar eu am vazut, pe parcursul acestei reintoarceri, o foaie scrisd, al
cirei continut vi-1 comunic, dupi ce am citit-0.”7? Pentru a realiza scopul ,,uniunii”’
(ittibad), fiinta omeneasca trebuie sa prezerve puritatea ontologiei teandrice, si
elibereze calea ,,dialogului dintre cele doud esente” de toate ipostazele lumii, in
calitate de eveniment exterior atit fatd de viul divin, cit §i fata de viul uman, prin
parcurgerea unei ,,sciri” (sullam) apofatice: ,stiinta” (%m) trebuie respinsd in
Witerd”  (harf); ,gnoza” (ma'rifa) trebuie respinsd In ,stiinta”; ,reamintirea lui
Dumnezeu in inima” (dikr) trebuie respinsi In ,,gnoza”; in cele din urmi, ,,Numele
Divin” trebuie respins in ,,Esenta” (da?); la rindul ei, respingerea ,,Esentei” trebuie
sd fie urmatd de respingerea ,,respingerii” insasi in ,,viziune” (r#’ya)’>. Niffarl accede
astfel la ,,un mawgqif dincolo de wagfa’, o ,,oprire dincolo de oprire” in care fiinta
omeneasca primeste, dinaintea lui Dumnezeu, adevirul revelatiei-de-sine in calitate
de ,.fiintd-pentru-Dumnezeu”. Aflat in wagfa, omul interpelat de Dumnezeu este
identificat cu revelatia ontologiei infinitului: ,, Tu esti sensul intregului univers (anta
ma'na al-kawn kullibi)!”7> Situat in prezenta lui Dumnezeu, omul investit cu
atributele divine participd la ,,compasiunea creatoare” (rabmaniya), se bucurd de
privilegiul de a actiona asupra universului creat: ,,La dreapta ta se afld suveranitatea
Mea, iar Eu M4 aflu In spatele suveranitatii. La stinga ta se afld liberul Meu arbitru,

70 Ms. Haci Mahmud 2406, fol. 167a—168b, Istanbul. Cf. Nwyia, Exégése, p. 357-3549.

' Cf. Nwyia, Exégese, p. 360.

72 Cf. Muhammad Al-Niffasi, Kitab al-mawaqif wa-l-mubatabat. Trad. Arthur ]. Arberry, The Mawaqif and
Mubhatabat, Cambridge, UK, E. J. W. Gibb Memorial Trust, 1935, p. 79. De asemenea, Nwyia,
Excégese, p. 360.

73 Cf. Niffarl, Kitab al-mawaqif wa-l-muhatabat, Arberry, The Mawaqgif and Mubatabat, p. 89. De asemenea,
Nwyia, Exégese, p. 361.

74 Cf. Nwyia, Exégese, p. 383.

75 Cf. Niffari, Kitab al-mawaqif wa-l-mubatabat, Arberry, The Mawagif and Mubatabat, p. 5. De asemenea,
Nwyia, Exégese, p. 384.

291

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Silviu Lupagcu

iar Bu M4 aflu in spatele liberului arbitru. Lumina Mea existd in ochii tdi, iar Eu Ma
aflu in spatele luminii. Cuvintul Meu existd pe limba ta, iar Eu M4 aflu in spatele
Cuvintului. Ti-am ardtat ci Eu am agezat in fiintd ceea ce am asezat, iar Eu ma aflu
in spatele a ceea ce am agezat. Deoarece Eu nu am agezat dinaintea ta vreun obiect
care si fie altceva decit Eu Insumi””’ ,Oprit” in spatiul infinit al ontologiei
teandrice, omul indumnezeit are revelatia indumnezeirii propriului sau limbaj, a
rostirii divine care realizeazd rostirea umand: ,,Dacd tu M4 vezi, nu-ti vor rimine
decit doud rugiciuni. In absenta Mea, Imi adresezi ruga si te pistrez in viziunea
Mea. Iar in viziunea Mea, Imi adresezi ruga sa poti si spui unui lucru «Fii (Kun)! lar
el va fi7».”78 Paul Nwyia subliniazd ci textul lui Niffari se deschide cu anuntul
despre disparitia noptii si se incheie cu viziunea despre lumina eschatologici din
Ziva Domnului, in cadrul unui sistem religios al simbolurilor cosmice
fundamentale, care postuleazid ca ziua si noaptea reprezinti cei doi poli ai
experientei mistice: ,,noaptea”, divinitatea se manifestd in calitate de ,,Dumnezeu
Transcendent”, fati de Care intreaga creatie proclama ci nimeni nu se aseamana cu
El; ,,ziua”, divinitatea se manifestd in calitate de ,,Dumnezeu Imanent”, Care se
reveleazd omului prin limbajul simbolurilor care definesc esenta umani™. Creat de
vointa divina ca ,,sens al universului”, omul este investit cu puterea de a descifra
alfabetul limbajului divin, alcituit din marile simboluri cosmice?: atunci cind omul
indumnezeit vorbeste limbajul lui Dumnezeu, Dumnezeu vorbeste limbajul omului
indumnezeit.

In contextul ,hibridizirii” dintre hermetismul greco-egiptean i spatiile
religioase abrahamice, intrarea puterilor-atributelor divine si manifestarea
Cuvintului lui Dumnezeu (Ldgos, Ralamu-Allah) in spatiul ontologiei omenesti
definesc metamorfoza esentei umane In realitate teandrici. Experienta
indumnezeirii reprezintd momentul de apogeu al gnozei hermetismului helenistic si
al teologiei S#fi elaborate de Niffarl. in traditia Scolii din Basra, rescrierea Sufi a
teologiei mistice hermetice asimileazd ,,regenerarea” si consubstantialitatea dintre
rostirea omului indumnezeit §i puterea creatoare a limbajului divin. Absorbit in
ontologia divind, viul omenesc este identic cu infinitul spatial-temporal, se
reveleazd ca sens al universului, ca sigiliu al alfabetului cosmic ivit din ziua
imanentei $i noaptea transcendentei divine.

76 Cf. Niffari, Kitab al-mawaqif wa-l-mubatabat, Atberry, The Mawaqif and Mubatabat, p. 8-9. De asemenea,
Nwyia, Exégese, p. 385-386.

1 Cf. Qurian, S. XXXVI — Ya sin, v. 82.

78 Cf. Niffarl, Kitab al-mawaqif wa-l-muhatabat, Arberry, The Mawaqgif and Mubatabat, p. 52. De asemenea,
Nwyia, Exégese, p. 380.

79 Cf. Nwyia, Exégese, p. 400.

80 Cf. Nwyia, Exégése, p. 405-407.

292

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Hermes Trismegistes si teologia sufi a seolii din Basra

Bibliografie

Altaner, Berthold, Précis de patrologie, Paris & Mulhouse, Editions Casterman &
Editions Salvator, 1941.

Arberry, Arthur J., The Koran Interpreted, Oxtord, Oxford University Press, 1991.

Brashler, James; Dirkse, Peter A.; Parrott, Douglas M. (trad.), Discursul despre cel de-al
optulea i cel de-al nondlea, V1, 6, 56, 15 — 63, 15, in James M. Robinson (ed.), The
Nag Hammadi Codex | The Nag Hammadi 1.ibrary in English, Leiden, Brill, 1988.

Corbin, Henry, Histoire de la philosophie islamique, 1-11, Paris, Editions Gallimard,
1964.

Dodd, C. H., The Bible and the Greeks, London, Hodder & Stoughton, 1954.

Festugiere, André-Jean, La Révélation d’Hermes Trismégiste, 1-1V, Paris, Les Belles
Lettres, 20006.

Fowden, Garth, The Egyptian Hermes. A Historical Approach of the Late Pagan Mind,
Princeton, Princeton University Press, 1993.

Goldberg, Sylvie-Anne si Wigoder, Geoftrey (ed.), Dictionnaire encyclopédique dn
Judaisme, Patis, Editions du Cerf, 1993.

Al-Husayn Ibn Mansar Al-Hallaj, Diwan. Trad. Louis Massignon, Paris, Editions
du Seuil, 1981

Hayman, Peter, ,,The Temple at the Center of the Universe, Some Observations
on Sefer Yetsiraly”’, in Journal of Jewish Studies, Yarnton, Yarnton Manor, Oxford
Center for Post-Graduate Hebrew and Jewish Studies, 35/1984.

Jabir Ibn Hayyan, Kitab al-~sab'in (Cartea celor saptezecs). Trad. Pierre Lotry, Dix traités
d’alchimie, Paris, Editions Sindbad, 1996.

Lelli, Fabrizio, “Hermes among the Jews: Hermetica as Hebraica from Antiquity to
the Renaissance”, in Magi, Ritual and Witcheraft, Philadelphia, University of
Pennsylvania Press, 11, 2/2007.

Marquet, Y., ,lkhwan al-safa”, in H. A. R. Gibb, J. K. Kramers, E. Lévy-
Provengal, J. Schacht, B. Lewis, Ch. Pellat (ed.), The Encyclopaedia of Islam,
Leiden, E. J. Brill, 1986, vol. I11, p. 1071-1076

Massignon, Louis, Rewueil de textes inédits concernant ['bistoire de la mystique en pays
d’Islam, Paris, Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 1929.

Massignon, Louis si Gardet, L., ,,Al-Hallaj, Aba’]l-Mughith Al-Husayn Ibn Mansur
Ibn Mahamma Al-Baydaw1”, in H. A. R. Gibb, J. K. Kramers, E. Lévy-Provencal,
J. Schacht, B. Lewis, Ch. Pellat (ed.), The Encyclopacedia of Islam, Leiden, E. J. Brill,
1986, vol. 111, p. 99-104.

Massignon, Louis, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane,
Paris, Editions du Cerf, 1999.

Massignon, Louis, ,,Appendice 1II — Inventaire de la littérature hermetique arabe”,
in André-Jean Festugicre, La Révélation d’Hermes Trismégiste, 1-1V, Paris, Les
Belles Lettres, 2000, 1 — L >Astrologie et les sciences occultes, p. 384-400.

293

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)



Silviu Lupagcu

Migne, Jacques Paul (ed.), Patrologiae cursus completus. Patrologia I atina, Paris, Editions
Petit Montrouge, 1844-1845.

Migne, Jacques Paul (ed.), Patrologiae cursus completus. Patrologia Graeca, Paris, Editions
Petit Montrouge, 1857.

Ms. Arab 161 / Edinburgh Codex, Edinburgh University Library, Edinburgh.

Ms. Arabe 1489, Bibliotheque Nationale de France, Paris.

Ms. Haci Mahmud 2406, fol. 167a—168b, Istanbul.

Ms. Képrila 1589, Istanbul.

Muhammad Al-Niffari, Kitab al-mawaqif wa-l-mubatabat. Trad. Arthur J. Arberry, The
Mawaqif and Muhatabat, Cambridge, UK, E. J. W. Gibb Memorial Trust, 1935.

Nwyia, Paul, Ibn ‘Abbad de Ronda, Beyrouth, Imprimerie Catholique, 1961.

Nwyia, Paul, Exégese coranique et langage mystigune, Beyrouth, Dar El-Machreq, 1991.

Robinson, James M. (ed.), The Nag Hammadi Codex | The Nag Hammadi Library in
English, Leiden, Brill, 1988.

Rudolph, Kurt, The Nature and History of Gnosticism, San Francisco, Harper San
Francisco, 1987.

Russell, Norman, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, Oxford—
New York, Oxford University Press, 2006.

Sauneron, Serge si Yoyotte, Jean, ,Jla naissance du monde selon I'Egypte
ancienne”, in Anne-Marie Esnoul, Paul Garelli, Yves Hervouet, Marcel
Leibovici, Serge Sauneron, Jean Yoyotte (ed.), La Naissance du Monde (Sources
orientales, I), Paris, Seuil, 1959.

Scholem, Gershom G., Major Trends in Jewish Mysticism, New York, Schocken
Books, 1974.

Scholem, Gershom G., Kabbalah, New York, Dorset Press, 1974.

Abw’l Hasan Al-Shushtati, Diwan, Alexandria, Nashar, 1960.

Ziai, Hossein, ,,Al-Suhrawardi, Shihab Al-Din Yahya Ibn Habash Ibn Amirak Aba
‘-Futah”, in H. A. R. Gibb, J. K. Kramers, E. Lévy-Provencal, J. Schacht, B.
Lewis, Ch. Pellat (ed.), The Encyclopaedia of Islam, Leiden, E. ]. Brill, 1986, vol.
IX, p. 782-784.

294

BDD-A19582 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:12:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

