
 379 

Lucian Blaga - Atitudinea religioasă. 
Sub zodia unui spiritualism mitic, creator şi liber, în 

cadrul constrîngerilor fireşti și subconștiente ale unui stil 

Mihaela BACALI 

La question de la réligiosité de Lucian Blaga reste ouverte. Les critiques et les historiens 
littéraires se placent souvent sur des positions opposées: ils voient en lui soit ,,le poète 
mystique”, ,,le philosophe métaphysicien”, soit l’agnostique ou l’athée. Le destin créateur 
de Blaga est jalonné par des événements susceptibles d’offrir des images contradictoires. 
Qui a été Lucian Blaga de ce point de vue et quel type de réligiosité a-t-il eu? On essayera 
de répondre à ces questions  dans les lignes qui suivent. 
 
Mots-clés: réligiosité, mystique, mythique, dogmatique. 

 
Motto: ,,Religiozitatea mea e un element de dozaj al tuturor manifestărilor mele. S-a 
răspîndit în mine ca drojdia în aluat. Probabil şi în păcatele mele – a căror conştiinţă n-o 
prea am” (Corespondenţă Vasile Băncilă-Lucian Blaga, p. 274). 
 

Întrebarea dacă Blaga a fost cu adevărat religios a preocupat pe mulţi. Cei care 
au cercetat opera sa, dar şi cei care l-au cunoscut, sînt de multe ori pe poziţii opuse, 
văd în el fie ,,poetul mistic”, ,,filosoful metafizician”, fie raţionalistul, anti-
dogmaticul. Unii, ca Vasile Băncilă, afirmă că a fost un spirit profund religios, deşi 
nu a dorit să facă vizibilă acestă calitate, alţii îi contestă cu totul orice urmă de 
religiozitate. Disputa cu teologii ar fi un argument pentru lipsa unei religiozităţi 
autentice a lui Blaga, atitudinea comuniştilor care vedeau în Blaga un scriitor 
mistic ar fi, dimpotrivă, un argument pentru religiozitatea lui. Cine a fost, cum a 
fost de fapt Lucian Blaga? Ce fel de religiozitate a avut? 

 
,,Nu sînt necredincios. Eu sînt filosof” 
De cele mai multe ori, scriitorul îşi mărturiseşte respectul pentru tradiţia 

ortodoxă, se auto-defineşte ca persoană religioasă, dar cu anumite, fine nuanţe: 
,,Nimenea nu preţuieşte mai mult decît mine fervoarea religioasă, în orice formă s-
ar manifesta ea“, afirmă el, dar imediat adaugă parcă de teama de a nu fi considerat 
un bigot, ,,ca filosof, trebuie să privesc lucrurile  sub unghi strict şi pînă la capăt 
filosofic”, iar doctrina ortodoxă fiind în întregime constituită, ,,cel ce aderă la ea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 380 

trebuie să renunţe la orice nou şi mare act de creaţie metafizică”1. Blaga s-a 
considerat dintotdeuna filosof, iar ca cercetător al fenomenului religios, a pus pe 
primul plan onestitatea ştiinţifică. ,,Teologia creştină, ca pretins sistem închis şi 
absolut nu-mi satisface exigenţele filosofice, tactul, sensibilitatea. Ca izvor de 
sugestii o admit pentru noi românii, chiar în chip subliniat. Şi în general nu vorbesc 
despre ea decît cu respect, uneori cu admiraţie. Dovadă toate textele mele. Eu 
gîndesc aşa cum gîndesc, fiindcă nu pot altfel. Decepţiile pe care le produc sînt de 
neevitat. Ar însemna să fiu total nesincer afirmînd bunăoară: cred în revelaţie sau 
în altceva(divinitatea lui Iisus)”2. 

Liniile acestei spiritualităţi creatoare includ cu siguranţă şi o axă religioasă, 
chiar dacă ea este uneori bine disimulată. Ea se împleteşte cu alte două linii de forţă 
ale viziunii creatoare blagiene: miticul şi etnicul. Religozitatea sa îmbracă o formă 
particulară, ea refuză dogmele, susceptibile de a îngrădi cunoaşterea, 
constrîngătoare, limitatoare, şi are nevoie de o libertate a  spiritului. O altă 
particularitate a concepţiei sale este aceea că vede în fenomenul religios o 
manifestare mai mult culturală, tributară unui ,,stil”. Nu este vorba de o 
religiozitate tipică pentru un om obişnuit, un practicant, ci de o altă abordare şi 
înţelegere a fenomenului religios, dincolo de formele concrete ţinînd de specificul 
actului religios, dincolo de convenţii, de ritualuri ce aparţin mai degrabă formei, 
decît fondului, o spiritualitate a esenţelor, a ceea ce rămîne peren, deasupra 
timpului şi spaţiului. Există totodată o atitudine diferită a scriitorului manifestată în 
poezii şi o alta în filosofie. În filosofie este ,,filosof”, şi o afirmă cu atîta forţă de 
fiecare dată. Vasile Băncilă, prietenul său, accentuează această ideeîn dialogul cu 
I.Oprişan, citîndu-l pe Blaga însuşi: ,,Blaga a adoptat atitudinea, cum zicea el, 
filosofică. «Lumea, zicea el – mă acuză că sînt necredincios sau ştiu eu ce. Nu sînt 
necredincios. Eu sînt filosof»3.  Tot V.Băncilă adaugă: ,,Blaga, în privinţa asta, mi-
a spus mie: «eu nu sînt antiortodox, ci sînt numai eterodox». ,,Şi era bucuros cînd 
putea să vorbească despre religie”4.                                                     

 

 Fenomenul religios: apropieri şi distanţe 
Diferenţe în ce priveşte atitudinea religioasă putem remarca la Blaga de-a 

lungul vieţii: începuturile poetice sînt mult mai aproape de religie decît sfîrşitul 
destinului său creator. În primele volume de poezie, mai ales în Poemele luminii, se 
poate vorbi de existenţa unui filon mistic. Metaforele-cheie ale poeziilor sale sînt: 
lumina, întunericul, tăcerea, somnul, nemişcarea, întoarcerea la origini, care 
trimit, toate, spre o trăire mistică. 

                                                 
1 Lucian Blaga, Despre viitorul filosofiei, Saeculum, „Revista de filosofie”, director Lucian Blaga, 

anul I, ian. - febr. 1943, p. 3. 
2 Lucian Blaga, Scrisoare către Gh. Iftime, Manuscriptum, XXII, nr. 2-4, 1991, p. 180. 
3 I.Oprişan, Lucian Blaga printre contemporani, Dialoguri adnotate, Ediţia a II-a, revizuită, 

augmentată, necenzuraă, Editura Saeculum, Editura Vestala, Bucureşti, 1995, p. 72. 
4 Ibidem, p. 80. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 381 

În scrisoarea către Cornelia Brediceanu5 (martie 1919),  poetul se destăinuie 
viitoarei soţii: ,,Agîrbiceanu mi-a vorbit c-o deosebită lumină în faţă despre 
misticismul cald din poeziile mele. Despre acest misticism vei spune însă tu cele 
mai calde cuvinte – şi cele mai adînci, şi cele mai înţelegătoare.” Se confirmă ideea 
că la începuturile carierei ale literare, Blaga nu era deloc deranjat de ,,eticheta” de 
mistic. Era poate şi urmarea frecventării Facultăţii de Teologie. Tot din acea primă 
perioadă datează şi versurile: ,,Cum se coboară Duhul Sfînt /Ca să sfinţescă vinul 
din altar/Astfel te cobori şi tu în mine/Ca să-mi sfinţeşti în vine/Sîngele sălbatic, 
sîngele amar” (23-VIII-1917)6 pe care poetul le trimite iubitei. 

Un eveniment deosebit de important pentru existenţa sa creatoare este apariţia, 
în 1919, a revistei Gîndirea. Destinul literar al lui Blaga se va proiecta, din acest 
moment, pe fundalul Gîndirii, iar revista va deveni pentru poetul-filosof o 
adevarată rampă de lansare – o mare parte a operei sale va fi publicată aici. Ceea ce 
a contribuit la apropierea lui Blaga de Gîndirea a fost în primul rînd „cadrul 
filosofic spiritualist”. Ca membru fondator al revistei Gîndirea, Blaga a fost printre 
iniţiatorii mişcării gîndiriste, el a făcut parte din grupul de tineri care, în Clujul 
anilor de după Marea Unire, au hotărît să creeze revista care va fi ,,locul de 
întîlnire” al atîtor talente. Programul pe care îl propunea, cu cele două orientări:  
„mitul folcloric şi misterul religios”, îi oferea  lui Blaga cadrul perfect de 
desfăşurare a operei. Conştient de valoarea deosebită a poetului, Nichifor Crainic l-
a stimulat continuu, cerîndu-i să fie prezent în mai toate numerele Gîndirii, simţind 
că prin prezenţa lui creşte prestigiul revistei. 

Revista a fost pentru Lucian Blaga ,,întîmplarea” fericită care i-a permis, astfel, 
pe de o parte lansarea unei părţi considerabile a creaţiei, iar pe de alta, prin 
atmosfera specifică şi prin relaţiile umane pe care le-a cultivat în sânul ei, i-a 
favorizat  constituirea sistemului de gîndire. Direcţiile, orientările revistei au fost 
chiar axele creaţiei sale. Prieteniile cultivate în contextul revistei au dus probabil la 
o limpezire a ideilor proprii, atmosfera de prietenie, de efervescenţă caracteristică 
începuturilor Gîndirii i-au marcat cu siguranţă personalitatea creatoare. E greu de 
imaginat un Blaga activînd într-un alt mediu literar decît cel al Gîndirii. Acel 
,,spiritualism” liber de orice încorsetări, pe care l-a clamat mereu, este un 
conglomerat în care se regăsesc miticul, ca axă principală a creaţiei, misticul, atît 
de controversat totuşi, folcloricul, ca tezaur cultural din care creatorul cult se 
adapă. Toate aceste tendinţe se topesc în concepţia sa despre cultură şi în 
profunzimile creaţiei sale literare.  

Blaga a fost printre cei mai de seamă colaboratori şi unul din scriitorii foarte 
,,activi” ai Gîndirii, unde a publicat constant pînă în ultimii ani de apariţie a 
revistei. Datorită prestigiului său şi al ascendentului moral pe care îl deţinea în 
gruparea revistei, el este menţionat printre membrii colectivului redacţional, chiar 
şi cînd o părăseşte, după 1941. 
                                                 

5 Scrisoare către Cornelia Brediceanu, XI, martie 1919, Manuscriptum, an X, nr.1, 1979 (34), p. 
88. 

6 Ibidem, p. 163. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 382 

Alte evenimente ale existenţei creatoare blagiene care mărturisesc o apropiere 
de fenomenul religios sînt cele marcate de apariţia, începînd cu anul 1931, a unei 
serii de lucrări de filosofia religiei, în care accentul va fi pus însă nu pe 
dimensiunea teologică, ci pe cea stilistic-culturală.(Eonul dogmatic-1931, 
Cunoaşterea luciferică-1933, Cenzura transcendentă-1934, Diferenţialele divine-
1940).  Lucrările de spiritualitate vor fi publicate în mare parte, fragmentar, în 
Gîndirea. Dacă la început studiile vor fi primite cu entuziasm de gîndirişi, cu 
timpul ele vor antrena o amplă dezbatere ce va căpăta, în anii 1942-1944, accente 
polemice. 

Relaţiile cu personalităţile din sfera Gîndirii sînt, în primii ani de existenţă a 
revistei, marcate de optimismul şi de vigoarea tinereţii. Pe măsură ce timpul ,,se 
osifică” iar istoria năvăleşte în vieţile lor, relaţiile devin tot mai tensionate. Cel mai 
tare este afectată relaţia cu Crainic, care reprezintă de fapt relaţia cu Gîndirea. 
Atîta timp cît ,,amiciţia” lor rămîne vie, şi relaţia lui Blaga cu Gîndirea se menţine. 
Atunci cînd ea se clatină, apar semnele rupturii de revista care-i fusese atît de 
aproape, iar el se delimitează încet-încet de Gîndirea, urmînd să o părăsească în 
1941. Ultimul articol apărut aici este O gravă tentativă de expropriere literară, 
publicat în nr.5, din mai 1941, urmat în următorul număr, de reproducerea 
discursului de recepţie a lui Nichifor Crainic la Academie. Prietenia cu Vasile 
Băncilă, deşi profundă şi armonioasă, suferă şi ea o fază de răcire, tot în anii ’40. 

Anii războiului sînt şi pentru Blaga ani de tensiuni, de conflicte: el trece prin 
,,furcile caudine” ale teologilor, în fruntea cărora s-a situat părintele Dumitru 
Stăniloae şi ale ,,filosofilor ştiinţifici”, avîndu-l pe C. Rădulescu-Motru ca 
promotor. Apogeul acestor polemici şi controverse îl constituie momentul în care 
Blaga publică celebrele sale pamflete în care ridiculizează cu o vervă satirică 
demnă de un adevărat Urmuz persoanele care, la rîndul său, intraseră ,,cu 
forcepsul” în viaţa şi creaţia sa. Odată cu acestea, şi legătura lui Blaga cu Gîndirea 
se se curmă, scriitorul repudiază revista de a cărei existenţă îşi legase destinul. 

Imaginea celor ,,doi Dionişi”7: Dionisie Areopagitul şi zeul antic Dionysos, de 
care cei doi prieteni Blaga şi Crainic se simţeau atraşi în tinereţe se schimbă odată 
cu trecerea vremii. Dacă în perioada de formare inteectuală se lasă sedus de ideile 
sfîntului Dionisie, cunoaşterea (filo-sophia) îl îndreaptă pe Blaga mai degrabă către 
celălalt Dionisie, cel al misteriilor antice; influenţa întîiului se estompează, în 
schimb cîştigă teren cel de-al doilea, reprezentînd zona mitică. ,,Nu neg că din 
punct de vedere mitic-simbolic, doctrina creştină n-ar conţine elemente de supremă 
valoare care îşi vor păstra această valoare atîta timp cît omenirea va avea 
preocupări de înaltă spiritualitate. Dovadă de altfel şi faptul dramelor şi poeziilor 
mele”, afirmă el într-o scrisoare către Nichifor Crainic8. 

Fiecare epocă a vieţii are însă specificul ei, sîntem, fiecare, un rezultat al 
predestinărilor, dar şi al circumstanţelor concrete care ne compun viaţa. Deşi venea 
                                                 

7 Lucian Blaga, Începuturile şi cadrul unei prietenii, Gîndirea, anul XIII, nr. 8, apr. 1940, p. 227. 
8 Corespondenţă Lucian Blaga-Nichifor Crainic, Scrisoare L. Blaga către N. Crainic, 10.III.1931, 

Manuscriptum, nr. 1-4, p. 159. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 383 

pe lume cu o zestre genetică primită de la tatăl său, Isidor Blaga, preot, şi de la o 
linie paternă constitută din mai mulţi preoţi, deşi urmează cursurile facultăţii de 
teologie (se pare că numai pentru considerentul de a scăpa de înrolare), lecturile 
sale filosofice sînt cele care îl direcţionează în final către această latură a 
cunoaşterii, iar filosofia este cea care se impune ca dominantă a creaţiei. 

Poziţa faţă de fenomenul religios se schimbă astfel pe măsură ce scriitorul 
înaintează cu vîrsta. Dacă la începutul carierei literare, el era mai aproape de 
religios, o mărturisesc  atitudinea mistică din primele volume de versuri, operele de 
filosofie a religiei, ideea Marelui Anonim, a cenzurii transcendente, a 
,,diferenţialelor divine”, volumele Spaţiul mioritic şi Religie şi spirit, lunga 
colaborare cu revista Gîndirea, odată cu trecerea anilor, situaţia se modifică. 
Parcursul său biografic, care l-a ,,mînat” prin lume, contactul cu alte culturi, alte 
forme de spiritualitate, l-au îndepărtat probabil de ortodoxie, dar l-au făcut să 
înţeleagă mai profund fenomenul religios şi să-l considere marcat de ,,matricea 
stilistică” a fiecărui popor. Cartea Religie şi spirit este o mărturie a interesului său 
pentru fenomenul religios, dar în acelaşi timp, al subordonării acestuia factorului 
stilistic. Chiar dacă a devenit cu timpul ,,heterodox”, el nu a fost niciodată ateu, 
mai mult, aşa cum se poate vedea în Spaţiul mioritic, unde analizează cu mare 
fineţe religiile creştine: catolicismul, protestantismul, ortodoxia, el îi acordă în mod 
foarte vizibil acesteia din urmă ,,une place de choix”. 

 
Avataruri ale ,,privirii” contemporanilor 
Cum se vede el însuşi în raport cu fenomenul religios? Blaga nu-şi recunoaşte 

decît arareori propensiunea către mistic, are un fel de jenă, de discreţie, 
religiozitatea sa este, conform propriei tipologii, o religiozitate difuză, o 
religiozitate-fior. În articolul omagial consacrat lui Nichifor Crainic, apărut în 
1940, în Gândirea, scriitorul îşi defineşte poziţia în raport cu religia, afirmînd că 
este adeptul unui ,,spiritualism mitic, creator şi liber, liber în cadrul constrîngerilor 
fireşti şi subconştiente ale unui „stil”9. Se poate afirma că Blaga a avut întotdeauna 
o înţelegere proprie a fenomenului religios, nu l-a văzut niciodată cu ochii unui 
teolog, ci cu aceia ai ,,fostului teolog” (Vasile Băncilă), sau cu ai filosofului. Latura 
mistică nu apare, aşa cum arătam mai sus, în formă pură, ci este legată de cea 
mitică. Atitudinea sa este întotdeauna nuanţată. 

Cum l-au văzut ceilalţi? Atitudinea sa în privinţa religiosului a fost  şi un 
rezultat al atitudinii contemporanilor, al curentelor de idei specifice perioadei 
istorice pe care a traversat-o, de aceea diferenţele de receptare sînt vădite: într-un 
fel este văzut în epoca interbelică, marcată de tendinţa către religios (Gîndirea), 
altfel în perioada comunistă în care este marginalizat dar nu închis, ca de pildă 
Crainic şi reuşeşte să fie încet-încet reabilitat. Din punct de vedere al istoriei, dar şi 
al poveştii sale de viaţă, el a avut neşansa de a  nu fi înţeles pe deplin niciodată: 
dacă teologii vremii i-au criticat incapacitatea de acceptare a dogmelor, şi chiar 

                                                 
9 Lucian Blaga, Începuturile şi cadrul unei prietenii, Gîndirea, an XIX, nr. 4, aprilie 1940, p. 226. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 384 

Crainic, unul dintre prietenii săi cei mai buni îl dezavuează, sub regimul comunist, 
Blaga este, dimpotrivă, văzut ca ,,poet şi filosof mistic”, această acuzaţie aducîndu-
i în final discreditarea. Vasile Băncilă, ca un adevărat raisonneur, comentează din 
nou: ,,Blaga a fost un om chinuit din punct de vedere metafizic, chinuit în sens 
filosofic! A avut gravitate de filosof. Şi dacă nu era critica aceasta, să-l acuze 
mereu că e mistic, şi dacă nu era şi critica din partea cealaltă, care-l acuza prea 
mult că nu e pe linie ortodoxistă – ceea ce probabil l-a iritat şi l-a făcut să 
exagereze în direcţia cealaltă –, nu s-ajungea la unele gesturi ale lui, care pe urmă 
au fost accentuate”10. 

În special în perioada de colaborare la Gîndirea, prieteniile cu oameni ataşaţi 
valorilor religioase(Nichifor Crainic, Vasile Băncilă) îl influenţează către o 
apropiere de religios, dar, pe măsură ce apar disputele, cea cu teologii, apoi cea cu 
filosofii ,,ştiinţifici”, Blaga se distanţează tot mai mult de religie. Conflictul cu 
teologii, pe care i-a deranjat prin libertatea sa spirituală şi prin atitudinea anti-
dogmatică, a adîncit în el anti-dogmatismul. 

În anii ’40, problema religiozităţii lui  Blaga devenise atît de discutată, încît V. 
Băncilă simte nevoia să-şi exprime punctul de vedere. O face în cadrul conferinţei 
Lucian Blaga şi religia, susţinută la 27 februarie 1944, la Bucureşti, la Institutul 
Augustineum. Erau momentele dificile ale războiului, Blaga începuse să se 
distanţeze din ce în ce mai mult de religie, fapt care îl îndepărtase şi de celălalt 
mare prieten al său gîndirist, Nichifor Crainic. Pentru că problema religiozităţii lui 
Blaga devenise deja un subiect de controversă, aşa cum a rămas, de altfel, pînă azi, 
Băncilă îşi spune punctul de vedere, în termeni de o delicateţe şi fineţe exemplare, 
aşa cum vorbea şi conferenţia de obicei. Un rezumat al conferinţei, semnat 
Gheoghe Zamfir11 şi apărut în ziarul Seara, reia ideile prezentate de Băncilă într-un 
mod, se pare, deformat, exagerînd anumite luări de poziţie. El pusese în valoare 
,,atitudinile pozitive în materie de religie ale lui Blaga”, dar arătase şi ,,neajunsurile 
atitudinii lui”. 

Scopul său fusese acela de a pune în evidenţă ,,deosebirile dintre concepţia 
blagiană şi teologia creştină, dar cu toată drama, complexitatea şi nuanţa” care 
vibraseră în sufletul său şi să arate ,,aderenţele religioase ale autorului Trilogiilor”, 
chiar ignorate de el însuşi, şi care sînt la fel de adînci ca ,,unele din afirmaţiile lui 
opuse teologiei”. Băncilă crede că şi-a atins scopul, iar drept confirmare aduce 
opiniile unor auditori(Tatu, Ţuţea) pe care i-a întrebat, după conferinţă, ce cred că 
ar fi spus Blaga, dacă ar fi fost în sală. Toţi i-au răspuns:«Ar fi fost mulţumit!»12 

Dezamăgit de articolul din Seara, Băncilă trimite o scrisoare de protest 
conducerii ziarului(expediată şi lui Blaga). Scrisoarea, datată 1 martie 1944, deci 
imediat după apariţia zarului, atrage atenţia că darea de seamă a conferinţei, 

                                                 
10 I. Oprişan, op. cit., p. 54. 
11 Gheorghe Zamfir, Conferinţa profesorului Vasile Băncilă: Lucian Blaga şi religia, Seara, 

partea I, an VIII, nr. 1906, 1-2 martie 1944, şi partea a II-a, 2-3 martie 1944, nr. 1907. 
12 Vasile Băncilă - Lucian Blaga, Corespondenţă, Editura Muzeul Literaturii Române, Editura 

Istros-Muzeul Brăilei, 2001, p. 258-259, Scrisoare din 1 martie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 385 

apărută în ziarul menţionat, deşi ,,făcută cu inteligenţă şi elan” este ,,prea personală 
şi nu redă tonul exact al conferinţei”, că ,,afirmaţiile pe care le face, desfăcute din 
complexul expunerii”, dau ,,o direcţie ce nu coincide cu aceea voită”. Apoi adaugă 
că intenţia sa a fost de a pune în valoare ,,deosebirile dintre Lucian Blaga şi 
teologia creştină” şi că a încercat să o facă cît a putut ,,de complet şi cu toată 
precizia, dar cu multă durere şi cu toată grija de nuanţe, aşa cum merită un creator 
de valoarea lui Lucian Blaga”13. 

Textul conferinţei Lucian Blaga şi religia nu va fi redactat niciodată iar teama 
lui Băncilă de o posibilă supărare lui Blaga se dovedeşte neîntemeiată. Acesta îi 
răspunde senin că, deşi nu a citit  darea de seamă din Seara, şi dacă ar fi citit-o, ar 
fi ştiut să aleagă ce îi aparţine lui Băncilă.  

Vasile Băncilă a înţeles în profunzime atitudinea lui Blaga, a surprins esenţa ei. 
,,Eu, mărturiseşte el din nou în dialogul cu I. Oprişan, faţă de religie am altă 
atitudine faţă de Blaga. Aici n-am semănat prea mult. Ei, şi cînd am început să 
citesc lucrările lui din urmă – cu mare strîngere de inimă citeam – ajungînd la unele 
expresii  ale lui, în materie de religie... Deşi el era mai apropiat de religie decît se 
crede...(...) Dar unora le place să exagereze lucrul acesta. Şi chiar Blaga, de la un 
timp, a început să se cam sperie de cuvîntul ,,mistic”. Asta mi-o spunea chiar 
Corneliu Blaga, acum zece ani. Zicea că de nimic nu se înfuria mai mult, nu se irita 
mai mult, decît că lumea îl făcea mistic. Criticii voltairieni de la noi de atunci – 
Voltaire de pe malul Dîmboviţei – cu raţionalismul acesta superficial, îl criticau pe 
Blaga pentru motivul că le mirosea puţin a misticism. Ei simţeau că e altceva decît 
ce-ar fi vrut ei! Ei ce simţeau din viaţă, în definitiv?(...) Nu se gîndeau ei la 
probleme metafizice, sau să facă caz de conştiinţă din lucrurile acestea”14. 

Blaga a studiat totuşi teologia. Deşi imediat după ce se afirmă adevărul acesta, 
se adaugă, în toate biografiile, ca un fel de scuză, ideea că a fost obligat să o facă 
din motivul că nu dorea să fie mobilizat. Credem că este o reminiscenţă a unui mod 
de a gîndi de care nu am fost străini în anii de după 1944, cînd, din considerente 
ideologice, tot ce ţinea de latura religioasă, era, în cel mai bun caz, trecut sub 
tăcere. De aceea, poate că ar trebui reconsiderată această opinie, revizuită şi din 
perspectiva libertăţii religioase pe care am cucerit-o cu atîtea sacrificii. Deşi atît de 
criticat de teologi, Blaga foloseşte în scrierile sale multe idei din patrimoniul 
creştin: cea a Marelui Anonim, al cărui nume îl preia de la Sfîntul Dionisie 
Areopagitul, cea a cenzurii transcendente şi a misterului, care există în ortodoxie 
sub forma tainei(Cele Şapte Taine) şi a imaginii unui Dumnezeu care nu permite 
cunoaşterea oricui; el îmbracă însă conceptele într-un  limbaj original, metaforic, 
mai puţin accesibil. Şi Vasile Băncilă, prietenul său, afirmă că Blaga a studiat 
serios teologia. ,,Blaga ştia multă teologie, nu jucărie! Ar trebui cercetată opera lui 
şi din acest punct de vedere, cum am cercetat-o eu din punct de vedere al etnicului. 
Căci Blaga a fost un suflet foarte complex!(...) Acum însă, Blaga e privit cu totul 

                                                 
13 Ibidem, p. 260, Scrisoare din 1martie 1944. 
14 I. Oprişan, op. cit., p. 54. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 386 

ciudat. După ce a fost pus o vreme în categoria misticilor, e pus astăzi în categoria 
ştiinţificilor, fiindcă el ştie şi ştiinţă multă”.  

 Tot Băncilă remarcă însă şi acea latură uşor luciferică a personalităţii 
filosofului, afirmînd ,,că Blaga are – nu prea vreau să spun cuvîntul acesta – dar are 
ceva uşor luciferic în el” şi o ilustrează cu o anecdotă pe seama lui Blaga, pe care o 
citise recent în cartea lui Bazil Gruia, Blaga inedit. Aflat într-o vizită la un sculptor 
clujean, şi remarcînd o statuie reprezentîndu-l pe Michelangelo, Blaga  a făcut 
remarca: ,,L-ai făcut ostenit ca pe Dumnezeu după ce făcut lumea”. Băncilă 
comenteză faptul că ,,se cunoaşte că e un om care vine din mediul teologic, dar 
care are o oarecare emancipare, o oarecare notă de luciferism, numai o notă, aşa, o 
nuanţă”, adaugă el, ca să atenueze parcă mica acuzaţie. Finalul pune în evidenţă 
delicateţea extraordinară a lui Băncilă, incapabil să critice o atitudine care pe el, ca 
persoană religioasă, îl leza oarecum15. 

 
Corespondenţa: clarificări, luări de poziţie şi puneri în gardă 
Corespondenţa este o mină de informaţii în ce priveşte atitudinea religioasă a lui 

Blaga. O primă luare de poziţie aflăm în scrisoarea  către Tudor Vianu(datată 
Berna, 2 mai 1930). Interesul ei este deosebit, deoarece, pentru prima oară, Blaga 
îşi defineşte foarte clar poziţia sa în raport cu gîndirismul, independenţa sa de 
gîndire, delimitarea de dogmatismul, rigid pentru el, al mentorului Gîndirii. El îşi 
autodefineşte poziţia ca ,,spiritualism mitic”, şi se auto-caracterizează ca ,,eretic” 
faţă de ideologia promovată de Crainic. 

,,Citesc în ziarul Pax de la Paris un articol al tău despre ideologia română 
contemporană. În acest articol m-ai amintit şi pe mine ca discipol întru ortodoxie al 
prietenului nostru comun, Nichifor”. Blaga pune în evidenţă ,,diferenţa de 
concepţie” între Crainic şi el, afirmînd că ,,însuşi Nichifor Crainic a primit de la 
mine o serie de scrisori prin care ceream să nu se limiteze programul Gîndirii la 
spiritul ortodox, visam ca acest program să fie simbolic – o verticală bipolară, 
spiritualitate sus, adîncirea anonimatului etnic sus(...). Ideologia aceasta am expus-
o şi în Filosofia stilului, în 1924. Ortodoxia e numai un caz al spiritualităţii spre 
care tinde apetitul metafizic al generaţiei noastre”. 

A doua idee pe care o enunţă Blaga este aceea că ,,spiritualismul”său ca 
ideologie literară s-a constituit încă de la începutul carierei literare, că, în timp, el 
şi-a deplasat accentul spre ,,anonim”. Această ,,adîncirea a etnicului” a realizat-o 
deja cu Zamolxe, însă Tulburarea apelor(1923) este întîia operă în care a reuşit să 
redea ,,expresia poetică a etnicului în sens adîncit”. În piesă ,,misticismul panteist-
creştin” triumfă asupra luteranismului şi ortodoxiei şi chiar dacă există anumite 
paralelisme cu articolul lui Crainic: Iisus în ţara mea apărut exact în momentul în 
care drama era sub tipar, în realitate piesa exprima o altă ideologie decît cea a lui 
Crainic: ,,era o spiritualizare pur şi simplu, şi un mit(Iisus-Pîine).” 

                                                 
15 Ibidem, p. 80. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 387 

Continuîndu-şi periplul ideologico-spiritual prin dramele sale, el arată că în 
Fapta se întîlnesc, pe lîngă această ,,verticală spirituală” şi unele elemente de 
,,stricăciune bizantino-preoţească şi un motiv bogumilic”, iar în Meşterul Manole 
stareţul care reprezintă ortodoxia e ,,bogumilist”. Deşi atmosfera este ortodoxă, 
spiritualitatea piesei ,,e spirit pur şi simplu”. În una din ultimele sale piese, 
Cruciada copiilor, ,,nu e triumful ortodoxiei asupra catolicismului, cum  a crezut 
cineva, ci triumful tragic al spiritualităţii copilului, dincolo de sterila dialectică 
catolico-ortodoxă”. 

După această punere în gardă privitoare la dramaturgie, Blaga se consideră 
îndreptăţit să vorbească despre opera sa poetică, în care a utilizat ,,uneori motive 
«ortodoxe»”, dar le-a întrebuinţat ,,pe un plan mitic şi nu ideologic”; ele sînt 
folosite, conform concepţiei sale spiritualiste, ,,verticale”, ,,ca mărimile aritmetice 
algebrice”, adică ,,unuia şi aceluiaşi termen abstract al metafizicei spiritualiste îi 
pot corespunde diverse valori mitice-concrete”. 

Poetul-filosof îşi defineşe aici cu claritate ,,spiritualismul mitic” în care intră atît 
idei creştine ortodoxe cît şi motive şi mituri păgîne, punînd în evidenţă 
coordonatele gîndirii sale în raport cu ideologia gîndiristă. Acestea sînt expresia 
unei ,,verticale” care leagă ,,cerul” spiritualităţii de ,,pămîntul” etnicului. ,,Sînt la 
fel de departe de dogmatica creştină, ca şi de metafizica laică”, mărturiseşte el, 
punînd în evidenţă starea sa de insubordonare faţă de orice sistem codificat, 
singularitatea şi independenţa sa în sînul grupării de la Gîndirea16. 

Într-o altă scrisoare, datată 10.III.1931, adresată de astă dată lui Nichifor 
Crainic, Blaga, confruntat cu reacţia teologilor, îşi expune încă o dată punctul de 
vedere ,,Gîndirea reprezintă o grupare” şi ,,în ea orice membru îşi poate exprima 
ideile”. ,,E curios că teologii despre care îmi scrii nu-şi dau seama că toate 
expunerile şi teoriile mele constituiesc o bază filosofică interesantă şi nouă pentru 
multe sisteme de metafizică (unele existente, altele posibile în viitor) între ele e şi 
doctrina creştină, cu toate că eu o socot din alta motive «perimată»17. 

,,Blaga este în cultura noastră un răsturnător de idei şi valori cum nu mai avem 
pe altul între cei puternici şi influenţi ca imaginaţie”, scria Gh.Iftime, unul din 
teologii care, în 1944, abordează într-un studiu, apreciat în epocă, lucrările de 
filosofie a religiei ale lui Blaga. După apariţia cărţii sale, pe care autorul i-o trimite 
în dar lui Blaga, acesta din urmă îi răspunde printr-o scrisoare (publicată abia în 
1991, de revista Manuscriptum), în care îşi explică încă o dată poziţia faţă de 
creştinism şi ortodoxie. Blaga îi mulţumeşte mai întîi pentru carte, considerînd-o 
mult mai obiectivă decît a altor gînditori ortodocşi. Unele din observaţii sînt însă 
false, afirmă el: de pildă, Marele Anonim nu poate avea teamă de făptura umană şi 
nu poate fi gelos, iar Revelaţia este posibilă, consideră el, numai la modul relativ, 

                                                 
16 N. Tertulian, Originalitate şi conformism, Scrisoarea adresată în 1930 de Blaga lui Tudor 

Vianu, Manuscriptum, an X, nr. 1, 1979(34), p. 90-92. 
17  Corespondenţă Blaga – Nichifor Crainic, Manuscriptum, nr. 1-4 (98-101), anul XXVI, număr 

special dedicat lui Nichifor Crainic, Lucian Blaga către Nichifor Crainic, prezentare M. Cenuşă, 
Scrisoarea 15, p. 159. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 388 

prin mit. ,,Teologia creştină, ca pretins sistem închis şi absolut, nu-mi satisface 
exigenţele filosofice, tactul, sensibilitatea. Ca izvor de sugestii o admit pentru noi 
românii, chiar în chip subliniat. Şi în general nu vorbesc despre ea decît cu 
respect, uneori cu admiraţie. Dovadă toate textele mele.(subl.nstr.) Eu gîndesc aşa 
cum gîndesc, fiindcă nu pot altfel. Decepţiile pe care le produc sînt de neevitat. Ar 
însemna să fiu total nesincer afirmînd bunăoară: cred în revelaţie sau în altceva 
(divinitatea lui Iisus)”18. 

În corespondenţa Lucian Blaga-Vasile Băncilă, anul 1945 devine unul al 
clarificărilor, al explicaţiilor, chiar şi a celor ţinînd de latura religioasă. Băncilă este 
probabil singurul dintre prieteni care îl cunoaşte pe Blaga cu adevărat şi care-i 
înţelege poziţia – acel spiritualism liber de orice constrîngeri. Influenţat, totuşi, şi 
el, de contestările al căror subiect fusese poetul-flosof, de atitudinea negatoare a 
teologilor, îi cere acestuia, aproape imperios, să se împace cu Dumnezeu.  

Problema pe care Băncilă o abordase în conferinţă, ,,cu multă durere” şi cu 
conştiinţa că este o problemă extrem de gravă, aceea a religiozităţii lui Blaga, este 
repusă în discuţie într-o serie de epistole, cele mai multe aparţinînd lui V. Băncilă. 
Ca şi Crainic, Băncilă este dezamăgit de atitudinea din ce în ce mai liberă a lui 
Blaga în raport cu religia. Neliniştile sale sînt amplificate de vremurile tulburi pe 
care ambii le traversează. 

Scrisoarea lui Băncilă din  28 martie 1945 începe cu temerile sale privind 
perioada dificilă pe care o trăieşte. Băncilă intuieşte că destinul nostru naţional a 
ajuns într-un moment de cumpănă, că istoria  ne întoarce spatele, că situaţia este 
extrem de gravă. El abordează apoi problema spinoasă a mîntuirii lui Blaga, 
încercînd să-l determine pe acesta să se întoarcă la Dumnezeu: ,,Dragă Lucian, în 
acest moment, care s-ar putea să nu se mai repete, te rog din adîncul sufletului, 
împacă-te cu Dumnezeu.  E adevărat, nu eşti deloc certat cu el, dar ai un sistem 
filozofic ce îţi impune anume reţineri. Nu poţi schimba acest sistem, dar poţi, cel 
puţin în viitor(dacă îl vom mai avea) să atenuezi forma şi să pui în valoare coarde 
religioase cari există prestigios în sufletul tău, dar au fost, în parte, umbrite de 
vegetaţia ecuatorială a tinereţii şi bărbăţiei. Adevărul cel mai însemnat  e cel 
religios şi nu e religie mai bună decît cea a copilăriei noastre creştine. Mă voi gîndi 
la tine, la destinul tău mare, la familie, la prietini, la Ţară, la oameni, la ce am vrut 
să fac pe lume, şi peste retina mea vor trece, în ora supremă, umbre de iaz 
singuratic, dacă voi înţelege că nu numai eu, dar şi cei scumpi mie au greşit, nu 
numai faţă de lumea aceasta, ci şi faţă de lumea cealaltă. Cînd catastrofa se va fi 
consumat, voi trece liniştit, fără regret dincolo, dar voi fi chinuit de gîndul 
păcatelor proprii şi ale acelora pe cari nu i-am împiedicat să le facă. De aceea, 
dragă Lucian, te rog mult, reflectează la problema religioasă, şi nu numa ca 
filozof”19. 

                                                 
18 Gheorghe Eftimie (Iftime), Lucian Blaga, poziţia faţă de creştinism, Manuscriptum, XXII, nr. 

2-4, 1991, p. 180, text însoţit de o scrisoare autografă a lui Blaga din 1 martie 1944, p. 183. 
19 Vasile Băncilă - Lucian Blaga, op. cit., p. 271-272, Scrisoare din 28 martie 1945, Bucureşti. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 389 

Urmează scrisoarea din 4 mai 1945, în care, cu multe precauţii, Băncilă îl roagă 
pe Blaga să se explice, în privinţa atitudinii sale religioase. Băncilă îi relatează 
prietenului său că în urmă cu un an, de Paşte, se spovedise, după ce n-o mai făcuse 
de douăzeci de ani. Se simţise ,,foarte înălţat”, deşi fusese ca în faţa unui examen 
greu. Tot în momentul acela îşi amintise că Blaga nu crede în revelaţie. ,,Şi m-a 
durut profund pentru mîntuirea ta”, îi mărturiseşte el. De aceea mă socotesc în 
primul rînd dator să-ţi scriu. Afară de problema filosofiei tale şi a influenţei ei 
asupra altora. Evenimentele m-au împiedicat pînă acum să-ţi scriu despre această 
chestiune. O fac acum, dar fragmentar”20. 

Răspunsul lui Blaga este semnificativ: el mărturiseşte că nu este ateu, numai că 
religiozitatea sa este una specială21. ,,La întrebarea şi îndemnul ce le-ai cuprins 
într-o scrisoare către mine – e foarte greu să răspund. Te rog să mă crezi că nu mă 
simt deloc certat cu Dumnezeu ca să trebuiască să mă împac şi să mă explic cu el. 
Religiozitatea mea e un element de dozaj al tuturor manifestărilor mele. S-a 
răspîndit în mine ca drojdia în aluat. Probabil şi în păcatele mele – a căror 
conştiinţă n-o prea am. Dacă ai citit Discobolul, poate ai aflat încă unele lucruri, şi 
mai ales cît de ex-centric sînt chiar şi în raport cu ceea ce unii cred că ar putea să 
fie dogma mea”. 

Băncilă nu se declară însă mulţumit de răspuns, el revine asupra problemei, 
subliniind că ideea mîntuirii este cea care îl preocupă şi că i se pare de datoria lui 
să-şi ajute prietenul să-şi salveze sufletul: ,,...dacă tu rămîi într-un fel religios în 
toată fiinţa ta, pînă şi în păcate, după cum spui, apoi aceasta nu e de ajuns pentru 
mîntuire. Ai un chip în parte ciudat de a înţelege religia şi singur declari că nu prea 
ai conştiinţa păcatelor. Ştiu că nu-ţi pui problema mîntuirii, care n-are loc în raport 
cu viziunea ta, dar ea nu rămîne mai puţin o datorie pentru mine, ca prieten, şi ca 
om care vrea să fie creştin. Raportul dintre religia şi filozofia ta nu e, aşadar, pentru 
mine numai o problemă teoretică, ci e şi una practică, pe care eram dator să o 
discut în legătură cu sufletul tău, care, mai mult decît cele mai multe, are dreptul la 
un destin de pace în transcendent”22. 

În romanul autobiografic Luntrea lui Caron, într-o discuţie între erou, un alter-
ego al scriitorului, şi unul din marii reprezentanţi ai ideologiei oficiale, Constant 
Mironescu, Blaga încearcă din nou să-şi clarifice punctul de vedere asupra viziunii 
sale ,,spiritualiste”. La observaţia acestuia că poezia sa ,,cuprinde adesea motive 
religioase, uneori aproape bisericeşti” pentru care îi dă ca exemplu o poezie, 
Drumul sfîntului care conţine ,,două versuri despre  «duhul vechi care cîntă la 
tîmpla Sfîntului Gheorghe»”, Blaga răspunde, prin glasul eroului său: ,,«E 
adevărat, zic, că în poezia mea sînt frecvente şi motivele mitice, chiar teologice. 
Dar de aceste elemente uzez în chipul cel mai liber ca mijloace de expresie poetică. 
Motivele nu sînt tratate «dogmatic». Le folosesc în sens totdeauna creator, liber; le 
modific şi le amplific după necesităţi. Născocesc motive mitice la fiecare pas, 
                                                 

20 Ibidem, p. 273, Scrisoare din 4 mai 1945, Bucureşti.  
21 Ibidem, p. 274, Scrisoare din 26 iunie 1945, Sibiu. 
22 Ibidem, p. 276, Scrisare dn 20 martie 1946, Bucureşti. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 390 

fiindcă fără o gîndire mitică nu ia fiinţă, din păcate sau din fericire nici o poezie. 
Nici chiar poezia socialistă(...) Daţi-mi voie să vă spun că în volumele şi plachetele 
mele nu se găsesc numai poezii mitologice, mistice, metafizice, etnologice. Pe cînd 
eram încă la Cluj, îmi spunea cineva, un critic literar, că, răsfoindu-mi opera, ar fi 
găsit, printre atîtea poezii mistice şi una «pe linie»“. Era vorba de poezia 
Lucrătorul23. 

 
Domnule Blaga, iartă-ne! Poziţia Bisericii faţă de ,,cazul Blaga”  
Dacă în anii 1942-1944, poziţia Bisericii faţă de Lucian Blaga a fost extrem de 

rigidă, iar prin vocile teologilor şi mai ales prin cea a părintelui Dumitru Stăniloae, 
i s-a negat acestuia calitatea de filosof al religiei, în anii din urmă, prin personalităţi 
ca mitropoliţii Antonie Plămădeală şi Nicolae Corneanu, prin vocile monahului-
scriitor Nicolae Steinhardt, sau a părintelui Ioan I.Ică jr., ea s-a simţit datoare să-şi 
reconsidere poziţia. Lucian Blaga a fost repus în drepturi, iar judecata aspră care i 
s-a aplicat a fost regretată. 

,,Polemica dintre teologi şi Lucian Blaga este un eveniment tragic în istoria 
culturii noastre, pentru că nici de o parte, nici de cealaltă nu s-a găsit punctul de 
legătură între religie şi cultură.”, remarcă mitropolitul Antonie Plămădeală. Dacă în 
privinţa poeziei lui Blaga, aprecierea a fost unanimă, în ce priveşte filosofia, 
teologii s-au aflat pe o poziţie opusă filosofilor, iar judecăţile aspre care au fost 
emise au fost nedrepte. Căci, observă el, ,,despre Lucian Blaga şi despre sistemul 
său filosofic, dacă n-am fi noi, teologii, s-ar vorbi numai cu admiraţie”. Tot el 
consideră învinuirea de ateism şi cea de anti-românism nejustificate. Din 
perspectiva timpului, conflictul teologilor cu Lucian Blaga, devine ,,nedrept”. Se 
impun ,,unele reconsiderări” şi mai ales ,,exprimarea părerii de rău” pentru 
nedreptatea ,,pe care i-am făcut-o noi teologii”24. 

În 1986, într-o scrisoare adresată lui Nicolae Steinhardt, care urma să ţină o 
comunicare despre Lucian Blaga la festivalul Blaga de la Sebeş, mitropolitul 
Antonie îşi exprimă din nou încrederea într-o posibilă împăcare, chiar tardivă, între 
filosof şi teologi. Cu toate distanţările ei dogmatice, filosofia lui Blaga îşi păstrează 
valoarea peste veacuri: ,,Preaiubite părinte Nicolae,  îi scria mitropolitul acestuia, 
îmi pare rău că răspund atît de tîrziu scrisorii dumneavoastră din 31.03.1986, dar 
abia acum i-a venit rîndul după întoarcerea dintr-o călătorie şi dintr-o suferinţă la 
mîna dreaptă. Îmi faceţi o cinste deosebită că îmi trimiteţi studiul dvs.: 
Cunoaşterea: luciferică ori paradisiacă la Lucian Blaga (...) Dincolo de toate, 
lucrarea mi-a plăcut şi cred că ar putea merge pe drumul unei posibile împăcări, 
după ce i s-a trîntit în nas lui Blaga o uşă puternică. Nu era însă nici el invulnerabil. 
Încercarea dvs. de a merge spre o împăcare pe căile unei culturi de dincolo de 
prejudecăţi şi de dogme, operată din subtilităţi de mare fineţe(...), poate face bine. 
Personal am fost întotdeauna în afara conflictului declanşat odinioară ex catedra, 
                                                 

23 Lucian Blaga, Luntrea lui Caron, Editura Humanitas, 2006, p. 330-331. 
24 Mitropolit Antonie Plămădeală, Cu admiraţie, cu regrete şi cu speranţă despre Lucian Blaga, 

Telegraful Român, an CXII, nr. 31-34, 15 august 1992, p. 1-2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 391 

pentru simplul motiv că mi l-am tradus pe Marele Anonim pe înţelesul în care cred 
că l-a abordat şi Blaga. Dincolo de multele amănunte care l-au despărţit de 
creştinismul nostru oficial şi instituţionalizat, el îl va fi simţit altfel, căutînd o ieşire 
din încurcăturile în care l-a împins o minte puternică şi exigentă. Îmi vine greu să 
cred că s-ar fi catalogat el însuşi printre atei. Cu Marele Anonim a fost prieten. Şi 
pentru cîţi din noi, ca şi pentru Dionisie Areopagitul, nu este El un Mare Anonim? 
Atît numai că inima noastră îl simte ca pe o existenţă vie”25. 

Comunicarea susţinută de Nicolae Steinhardt la Festivalul Blaga de la Sebeş-
Alba, initulată Cunoaşterea: luciferică ori paradisiacă la Lucian Blaga, s-a 
bucurat de o atenţie cu totul deosebită. Succesul a fost copleşitor. ,,Aplauzele au 
continuat minute în şir, (...) plin de emoţii părintele Nicolae nu şi-a revenit ore în 
şir”, povesteşte Achim Mihu, organizatorul festivalului. În studiu, el afirma că 
,,deosebirea dintre cunoaşterea luciferică şi cea paradisiacă susţinută de Blaga şi 
care îl punea într-o situaţie aparte faţă de biserica ortodoxă, ar putea fi relativizată 
printr-o inversare, de genul trecerea termenilor în contrariul lor: «să fie numită de 
nu paradisiacă în orice caz rodnică şi binevoitoare, cea luciferică, şi de nu 
luciferică, în orice caz hărăzită cu titlul de antropomorfică, aceea de Blaga socotită 
paradisiacă. Dar atunci Marele Anonim se cuvine reconsiderat şi privit ca metaforă, 
vai, prea omenească, a Dumnezeului celui bun, a strămoşului Părinte, a Celui 
Vechi De Zile. Numai aşa basmul luciferic îşi va afla paradisiaca-i încheiere» 
Bineînţeles, părintele Nicolae a încercat să-l împace pe Lucian Blaga cu ideea 
creştină subordonîndu-l acesteia, văzînd, în ultimă instanţă, în Marele Anonim, pe 
Dumnezeul cel bun. ,,El a sperat într-un progres al cunoaşterii ce să modifice 
esenţial modul actual de înţelegere a ei de către filozofi, oamenii de ştiinţă şi 
teologi deopotrivă”26. 

Tot în seria eforturilor de reconsiderare a polemicii se înscrie articolul părintelui 
Ioan I. Ică jr., Filosofia lui Lucian Blaga din perspectivă teologică, reconsiderarea 
unei polemici, publicat în Eonul Blaga, întîiul veac, culegere de lucrări dedicată 
centenarului Lucian Blaga (1985-1995). 

,,În ciuda polemicii aprinse care se iscase prin anii ’40, între Blaga şi filosofi, ca 
şi între el şi teologi, opera sa continuă să exercite o permanentă atracţie în rîndul 
tineretului gînditor,” remarcă el. Ideile sale despre «Marele Anonim», 
«transcendentul care coboară», «perspectiva sofianică» a lumii, religia ca 
«autototalizare» plenară a omului, «existenţa umană între mister şi revelare» 
«destinul creator al omului» rămîn vii şi pline de substanţă, în ciuda timpului care 
s-a scurs. 

Pentru construcţia sistemului său filosofic, Blaga a prelucrat ,,concepte şi 
motive (mitologice şi teologice) gnostice şi creştine” pe care le-a abordat ,,dintr-o 
perspectivă filosofică proprie şi într-un limbaj nou, nonconformist, care a surprins 

                                                 
25 Achim Mihu, Lucian Blaga, Mioriţa cultă a spiritualităţii româneşti, Editura Viitorul 

Românesc, Bucureşti, 1995, Capitolul Părintele Nicolae, Biserica Ortodoxă şi Lucian Blaga, p. 111, 
Scrisoare adresată de mitropolitul Antonie lui Nicolae Steinhardt. 

26 Ibidem, p. 110. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 392 

atît pe filosofi, cît şi pe teologi. Afirmaţiile sale exprese, de totală libertate faţă de 
dogmele creştine, ca şi despre «conţinutul perimat al acestora», şi ideea că «singură 
filosofia este în stare să smulgă dogme, virtuţi creatoare”» au fost o primă punere 
în gardă”. Ce i se reproşa lui Blaga? ,,Considerarea dogmei ca simplu «tip de 
ideaţie», detaşat de conţinutul ei revelat, socotit perimat, respingerea Revelaţiei 
divine, contestarea divinităţii reale a lui Hristos, considerat o simplă întruchipare a 
«mitului mesianic», definirea pur antropologică a religiei, ca o plăsmuire spiritual 
autototalizantă, supusă determinărilor stilistice, mitologia neognostică a Marelui 
Anonim, cosmogonia mitic-gnostică panteizantă a Diferenţialelor divine, 
agnosticismul şi relativismul gnoseologic ca postulat al creativităţii, exaltarea 
«luciferic» soteriologică a creaţiei culturale, ca singură formă supremă de 
«mîntuire a omului, fără har, numai prin sine însuşi»”. 

Ioan I. Ică jr. remarcă pe de o parte incompatibilitatea ,,dintre cele două sisteme 
de gîndire”, iar pe de altă parte, faptul că ,,disputa privitoare la caracterul 
«românesc» sau «neromânesc» al gîndirii blagiene”, ,,considerată în bloc ca o 
filosofie «antireligioasă», «anticreştină» şi prin aceasta şi «antiromânească»”,  a 
dus ,,la ascuţirea polemicii şi la degenerarea ei regretabilă în pamflete, ironizări 
deplasate şi atacuri la persoane, de o parte şi de alta, ceea ce l-a afectat profund pe 
Blaga şi l-a determinat să-şi ceară demisia din ASTRA”. Teologul pune în evidenţă 
,,lipsa de tact şi de măsură în declanşarea şi desfăşurarea acestei polemici în presa 
vremii”, care ,,nu au putut duce însă la un dialog real şi la o depăşire constructivă a 
polarizărilor create, ci numai la un divorţ şi la o ruptură definitivă”. 

Vehemenţa cu care a fost tratat Blaga de teologi, şi mai ales asprimea punctului 
de vedere exprimat de  părintele D. Stăniloae sînt remarcate de comentator. E 
necesară, însă, afirmă părintele Ioan I. Ică jr., o explicaţie şi o justificare a ambelor 
puncte de vedere,  şi a celui teologic, şi a celui filosofic: dacă teologii ,,priveau 
religia din perspectivă teocentrică”, Blaga judeca fenomenul religios din 
,,perspectivă antropocentrică”. ,,Din această cauză nu s-a reuşit nici de o parte, nici 
de alta să se unească cele două perspective: ,,teologii, gîndind teocentric, 
înţelegeau corect revelaţia divină, dar n-au văzut în ea şi împlinirea şi justificarea 
creaţiei umane”, iar Blaga, ,,gîndind antropocentric, înţelegea creaţia umană ca 
mijloc de revelare a misterului existenţial”,  nu ca pe ,,un răspuns din partea omului 
la Revelaţia lui Dumnezeu, ci ca opusul luciferic al Revelaţiei divine”, 
,,fundamentată chiar pe refuzul explicit al oricărei revelaţii de către Marele 
Anonim”. ,,Deşi în gîndirea creştină cele două perspective sînt solidare şi corelate, 
în unirea firii omeneşti şi dumnezeieşti în persoana Logosului divin întrupat, după 
L Blaga, filosofia în esenţa ei este şi rămîne o formă a «antropomorfismului» fără 
speranţa de a ieşi cîndva din el. Neputînd ajunge vreodată în posesia adevărului 
absolut, spiritul uman rămîne veşnic în «coordonatele relativităţii». În acest sens, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 393 

Blaga atribuie chiar şi teoriilor sale metafizice doar «caracterul de încercări, 
perspective, anticipaţii, viziuni mistice, în nici un caz caracter de dogme»”27. 

O altă personalitate a bisericii care a militat pentru reconsiderarea atitudinii în 
privinţa lui Lucian Blaga este mitropolitul Nicolae Corneanu. În articolul Domnule 
Blaga, iartă-ne, publicat în 1995, în Jurnalul literar mitropolitul evocă momentul 
în care, în perioada contestărilor, infuenţat de curentul de opinie defavorabil lui 
Blaga, dorise el însuşi, să participe la ideea restaurării adevărurilor credinţei pe 
care Lucian Blaga le demolase ,,Ce i se imputa scriitorului şi gînditorului Blaga? 
Multe! În esenţă cartea Religie şi spirit a fost interpretată ca reeditînd cele mai 
tipice ipoteze raţionaliste şi naturalist-evoluţioniste asupra originii şi fiinţei 
religiei”. Blaga a fost acuzat că practică ,,o filosofie a religiei fără religie (...) de N. 
Terchilă. În aceeaşi epocă, Crainic îi reproşa faptul că ,,neagă categoric Revelaţia 
divină şi în consecinţă dumnezeirea lui Iisus Hristos, adică piatra fundamentală a 
creştinismului”. În perioada de comunism însă, Blaga a fost ,,umilit, batjocorit şi 
persecutat”, alungat de la catedră, acuza principală ce i s-a adus a fost ,,idealismul 
şi misticismul”. El, duşmanul «religiei» creştine şi ortodoxe, a fost denunţat «ca 
mistic» şi «potrivnic poporului»”. Timpul a adus însă schimbarea opticii. ,,Poate că 
numeroasele şi gravele critici care i s-au adus, l-au obligat la reflecţie şi l-au ajutat 
să nu-şi piardă credinţa, dar faţă de duritatea modului cum l-am tratat noi teologii, 
parcă îmi vine să-i cer iertare, scrie mitropolitul Nicolae Corneanu. E greu să 
judeci un om după nişte criterii pe cît de  rigide, tot pe atît de dure, mai ales cînd 
omul în cauză e un gînditor profund şi un scriitor de geniu”28. 

Dacă ,,înainte de 1945 într-un fel, iar după 1945 într-alt fel, Blaga a fost pus la 
zidul infamiei, el a trăit ca un bun creştin şi adevărat român”, afirmă Nicolae 
Corneanu. El aduce în sprijinul ideii, amintirile mitropolitului Nicolae Colan. 
Acesta evocă ultima întîlnire (se cunoşteau din perioada studiilor la liceul Andrei 
Şaguna din Braşov), vizita pe care i-a făcut-o Blaga la Sibiu în septembrie 1957. 
,,Într-una din zile ne-am repezit cu maşina la mînăstirea Sîmbăta de Sus. Ctitoria 
brîncovenească de la călcîiul Carpaţilor făgărăşeni a făcut asupra lui Lucian Blaga 
o impresie deosebită. Într-o după amiază, la vremea vecerniei, mai bine de două ore 
nu s-a clintit din strană. Încordările de adîncime ale cufundării în zbuciumatul 
nostru trecut ale cărei urme stăruie, trimfătoare, şi acolo, i-au învăluit chipul 
marmoreean în împietrirea unei seninătăţi grave. Atunci, la 23 septembrie 1957, a 
scris în cartea de aur a mînăstirii «am venit şi am văzut în frumuseţea locului, 
frumuseţea acestei aşezări duhovniceşti. Cu toate că plec, într-un fel rămîn totuşi 
aici»”29. 

                                                 
27 Ioan I. Ică jr., Filosofia lui Lucian Blaga din perspectivă teologică, reconsiderarea unei 

polemici, în Eonul Blaga, întîiul veac, culegere de lucrări dedicată centenarului Lucian Blaga (1985-
1995), Editura Albatros, Bucureşti, 1997, Ediţie îngrijită de Mircea Borcilă, p. 383-386. 

28 Nicolae Corneanu, Domnule Blaga, iartă-ne, Jurnalul literar, serie nouă, an VI, nr. 33-36, 
octombrie 1995, p. 1, 4. 

29 Nicolae Colan, Amintiri, Revista Mitropolia Ardealului, an XI, nr 7-8, iulie-august 1966, p. 
473-474. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 394 

Asemenea mitropolitului Nicolae Corneanu, părintele Ioan I. Ică jr. este de 
părere că ,,în ciuda multor afirmaţii exprese de necredinţă din cărţile lui, Lucian 
Blaga a fost totuşi un om religios, discret. Fără să fie un bigot, a fost adeptul unei 
«religiozităţi difuze» de tip goethean. În nici un caz n-a fost un ateu şi a murit ca un 
creştin, împăcat cu Dumnezeu şi cu Biserica. La dorinţa lui a fost înmormîntat, 
după datina creştinească de părintele I. Laşiţa, lîngă biserica din Lancrăm, alături 
de bunicul lui, preot Simion Blaga”. 

Un fapt mai puţin cunoscut de unii e că, ,,în ultimii ani ai vieţii lui, ani de 
suferinţă şi umilinţă sub presiunea totalitaristă, L Blaga îl căuta tot mai des pe 
părintele I. Laşiţa la Lancrăm, care îi era şi nepot şi care mi-a confirmat această 
împăcare a lui Blaga cu Biserica”, povesteşte profesorul teolog Ioan I. Ică jr.30. 

Desigur, dacă L Blaga ca persoană s-a împăcat cu Biserica în ultimii ani ai vieţii 
sale, el n-a mai apucat să marcheze această cotitură şi în opera lui. Revine de aceea 
generaţiilor actuale de gînditori români, sarcina de a realiza acest testament nescris. 

Lucian Blaga nu a păstrat nimănui ranchiună, o dovadă în plus că  fost totuşi un 
om religios, de o religiozitate discretă. Ca şi în cazul polemicii cu Botta sau a celei 
cu Rădulescu-Motru, mărturiile care ne-au parvenit atestă faptul că relaţiile cu 
,,opozanţii” s-au ,,destins” la un moment dat. Aşa s-a întîmplat şi în  cazul relaţiei 
cu părintele Dumitru Stăniloae. Fiica acestuia, Lidia Stăniloae, în cartea Lumina 
faptei din lumina cuvîntulu., Împreună cu tatăl meu, Dumitru Stăniloae, publicată 
de Editura Humanitas în anul 2000, evocă momentele acestei polemici, aşa cum le-
a perceput ea, copil fiind, dar şi momentele ulterioare, de destindere a conflictului. 

,,Da, relaţiile cu clujenii au fost foarte amicale, cu o singură excepţie, faimoasa 
controversă cu Blaga. N-am să insist aici asupra conţinutului ei. Ea este prea bine 
cunoscută celor care au citit cartea tatei, Poziţia d-lui Lucian Blaga faţă de 
creştinism şi ortodoxie apărută întîi sub forma unei succesiuni de articole de fond 
în Telegraful român. 

La început Blaga a manifestat o arogantă surprindere: «Ce mai vrea şi părinţelul 
ăsta?» Mai apoi a devenit oarecum nervos, şi unele persoane din Universitate au 
relatat că ar fi spus: «Ce mai vrea Stăniloae cu campania lui de distrugere?» Eram 
copil şi am reţinut expresia, care în capul meu se asocia cu războiul, cu 
bombardamente, cu armate şi tancuri. Mi-l imaginam greu pe tata sus pe un tanc, 
distrugînd ceva şi pe cineva (...). 

Tata n-a păstrat nici un resentiment faţă de poetul clujean. Nu ştiu dacă şi 
reciproca este valabilă… Oricum, ei s-au întîlnit întîmplător de mai multe ori şi s-
au întreţinut amiabil, aşa cum se cuvenea unor oameni de cultură pe care îi 
despărţeau convingerile lor, şi nu o duşmănie personală. Mi-amintesc cum odată, 
fiind cu tata la plimbare în parcul sibian, ne-am întîlnit cu un domn înalt, 
impunător, care venea din sens contrar «Uite-l pe Blaga», a spus tata. S-au oprit, şi-

                                                 
30 Ioan I. Ică jr., op. cit., p. 387. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 395 

au dat mîna cordial şi au stat îndelung de vorbă, după care s-au despărţit cu aceeaşi 
atitudine politicoasă”31. 

Din perspectiva trecerii timpului şi a ,,tocirii orgoliilor”, conflictul rămîne 
simptomatic pentru neputinţa oamenilor, chiar şi a celor de cultură, de a găsi punţi 
pentru o adevărată comunicare şi de a depăşi un anumit limbaj. Conceptele create 
de Blaga pot reprezenta un mod de reflecţie personală asupra fenomenului religios, 
din perspectivă culturală, iar spiritualismul său autohton, liber şi creator, un mod de 
abordare propriu al religiei, care nu împiedică adevărurile creştine să existe şi să fie 
receptate ca atare. 

 
 

Bibliografie 
Băncilă, Vasile – Blaga, Lucian, Corespondenţă, Editura Muzeul Literaturii Române, 

Editura Istros, Muzeul Brăilei, 2001, ediţie îngrijită de Dora Mezdrea 
Blaga, Lucian, Despre viitorul filosofiei, Saeculum, Revista de filosofie, diector Lucian 

Blaga, anul I, ian.-febr.1943 
Blaga, Lucian, Începuturile şi cadrul unei prietenii, Gîndirea, an XIX, nr.4, aprilie 1940 
Blaga, Lucian, Luntrea lui Caron, Editura Humanitas, București, 2006 
Blaga, Lucian, Scrisoare către Cornelia Bredceanu, XI, martie 1919, Manuscriptum, an X, 

nr.1,1979(34) 
Blaga, Lucian, Scrisoare către Gh. Iftime, Manuscriptum, XXII, nr.2-4, 1991 
Colan, Nicolae, Amintiri, Revista Mitropolia Ardealului, an XI, nr 7-8, iulie-august 1966, p 

473-474 
Corneanu, Nicolae, Domnule Blaga, iartă-ne, Jurnalul literar, serie nouă, an VI, nr.33-36, 

octombrie 1995, p.1 şi 4 
Eftimie, Gheorghe, Lucian Blaga Poziţia faţă de creştinism, Manuscriptum, XXII, nr.2-4, 

1991, p.179-183(Scrisoare autografă Blaga, 1 martie 1944, p.183) 
Mihu, Achim, Lucian Blaga, Mioriţa cultă a spiritualităţii româneşti, Editura Viitorul 

Românesc, Bucureşti, 1995, Capitolul Părintele Nicolae, Biserica ortodoxă şi Lucian 
Blaga, p.109-111 

Oprişan, Lucian Blaga printre contemporani, Dialoguri adnotate, Ediţia a II-a, revizuită, 
augmentată, necenzuraă, Editura Saeculum, Editura Vestala, Bucureşti, 1995 

Stăniloae, Dumitru, Poziţia domnului Lucian Blaga faţă de creştinism şi ortodoxie, Editura 
Paideia, 1992 (reeditare) 

Stăniloae, Lidia, Lumina faptei din lumina cuvîntului, împreună cu taăl meu, Dumitru 
Stăniloae, Editura Humanitas, Bucureşti, 2000 

Tertulian, N., Originalitate şi conformism, Scrisoarea adresată de L.Blaga lui Tudor 
Vianu(1930), Manuscriptum, an X, nr.1, 1979(34) 

                                                 
31 Lidia Stăniloae, Lumina faptei din lumina cuvîntului, împreună cu tatăl meu, Dumitru 

Stăniloae, Editura Humanitas, Bucureşti, 2000, p. 93-94. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:14:30 UTC)
BDD-A19560 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

