
 Libraria 

 

 

 
Consideraţii privind politicul în lumea greacă în viziunea lui Tucidide, 

Platon şi Aristotel 
 
 

Dr. FABIAN ISTVÁN 
Universitatea „Petru Maior” 

Târgu-Mureş 
 

Abstract 
Considerations About Politics in the Greek World in Thucydides, Plato and Aristotle Works 

 

The paper entitled Considerations About Politics in the Greek World in 

Thucydides, Plato and Aristotle Works  has as aim to emphasize the political ideology and 
their thoughts about the role of leadership, and of the laws in the state management. It is interesting to 
observe the evolution of these ideas, the parallels and the differences of opinions between this three great 
philosophers whose ideas are at the same time ancient and modern, being the basis of the ideological 
evolution of the modern state. 

 
Keywords: politics, state, laws, Pericles, democracy, assembly. 

 
Tucidide este unul dintre gânditorii antici prin opera căruia se poate 

descoperi minunata civilizaţie greacă, dar nu numai. Prin opera sa Războiul 

peloponesiac se poate contura imaginea celui care a fost Pericle, cât şi sistemul 
pe care acesta a încercat să îl impună în acea perioadă. Începând cu reformele 
lui Clistene, continuând cu activitatea lui Pericle, a apărut un nou regim, şi 
anume democraţia. 

Tucidide vede forma de guvernământ a lui Pericle ca „puterea poporului,” 
„guvernământul poporului,” acest lucru deoarece guvernarea nu se face doar 
pentru câţiva, ci pentru mulţi. Astfel, continuă explicaţia regimului: „În faţa legii 
toţi cetăţenii, bogaţi sau săraci, sunt egali, iar reputaţia fiecăruia se stabileşte nu după 
categoria socială căreia aparţine, ci după serviciile pe care le aduce cetăţii, iar săracii nu sunt 
împiedicaţi de la conducerea treburilor obşteşti fiindcă sunt săraci. Cetăţenii respectă atât 
legile scrise şi organele de stat, care au scop să vină în ajutorul celor nedreptăţiţi, cât şi pe cele 
nescrise.”1  

De asemenea, Tucidide evidenţiază faptul că exista o Constituţie „care nu 
imită legile vecinilor, ci mai degrabă noi înşine suntem un exemplu, fără să imităm pe alţii.”2 

                                                 
1 Tucidide, Războiul peloponesiac, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1966, p. 63. 
2 Ibidem, (II, 37, 1), p. 256. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:56:27 UTC)
BDD-A19478 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

 

Influenţa politică ce se putea exercita nu era deţinută doar de câţiva, ci fiecare 
cetăţean putea să se evidenţieze în cetate după munca pe care o depunea sau 
după interesul lui. Acest cetăţean nu era ales după categoria socială din care 
făcea parte, ci după virtute, deoarece un cetăţean sărac, dacă poate să facă ceva 
pentru cetate, nu este împiedicat din cauza categoriei sociale. 

În privinţa legilor, Tucidide observa că acestea erau cu stricteţe 
respectate de către toţi indivizii - fie cetăţeni, fie non-cetăţeni - normal, 
existând şi anumite excepţii, asupra cărora se intervenea prin judecată: „nu 
călcăm legile, când chibzuim la treburile publice, mai ales din respect pentru legi, dând 
ascultare şi oamenilor care sunt, în orice împrejurare, la conducere, şi legilor, atât acelora care 
sunt promulgate, spre a veni în ajutorul oamenilor păgubiţi, şi legilor care, deşi nu sunt scrise, 
comportă totuşi un respect unanim consimţit.”3 

Cât despre gândirea politică a secolului al IV-lea a.Chr., aceasta este una 
foarte bogată, prin viziunile cunoscuţilor Platon, Aristotel şi altor mari 
gânditori.4 

Una din temele fundamentale abordate de către aceştia este aceea a 
regalităţii. Astfel, se poate face o clasificare a autorilor şi a operelor lor - în 
materia interesată - cum urmează: 

- Platon: Gorgias, Republica, Politica, Legile, Scrisori; 

- Aristotel: Etica nicomahică, Etica lui Eudemos, Retorica, Politica, 

Constituţia ateniană; 
Aceşti doi gânditori nu sunt singurii în ale căror opere figurează ideea 

regalităţii, putându-se menţiona şi Xenofon sau Isocrate.  
Textele despre regalitate sunt de o diversitate extremă în ceea ce priveşte 

genurile lor literare şi nivelele de analiză. Astfel, Aristotel şi Platon au fost 
interesaţi în conceperea operelor lor de regalitate în general; Isocrate adresa 
îndemnuri regilor contemporani, iar Xenofon schiţa portretul - în mare parte 
imaginar - al unui rege cuceritor. 

Mai mult chiar, aceste texte sunt de o mare diversitate şi în ceea ce 
priveşte luările lor de poziţie. În legătură cu fiecare punct fundamental se 
disting păreri contradictorii. Se poate trage concluzia, astfel, că literatura 
politică a secolului al IV-lea a. Chr. deţine un caracter net polemic. Se poate 
adăuga, totuşi, faptul că gândirea aceluiaşi autor se schimba adesea de la o 
operă la alta şi, uneori, chiar între pasaje aparţinând aceleiaşi opere există 
nuanţe importante. 

                                                 
3 Ibidem, (II, 37, 2), p. 256. 
4 Pierre Carlier, Secolul al IV-lea grec, Bucureşti, Editura Universitas, 1998, p. 

234-235. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:56:27 UTC)
BDD-A19478 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 

Opinia publică greacă din secolul al IV-lea este mai greu de distins decât 
opinia publică ateniană din secolul al V-lea. Temele abordate de autorii 
dramatici erau teme familiare publicului sau, pur şi simplu, deveneau familiare 
după reprezentaţii. 

Aceşti mari teoreticieni politici nu au putut sau nu au vrut să participe 
direct la viaţa politică a cetăţii lor. Chiar mai mult, publicul căruia îi erau 

adresate operele pare să fi fost destul de restrâns. Politica lui Aristotel este 
martoră a acestui fapt: prin natura sa ezoterică, nu era destinată oricui, iar 
celelalte texte - fiind publicate - ajungeau în câteva cercuri cultivate. 

Opoziţia dintre regalitate şi tiranie este un loc comun al secolului al IV-
lea; regalitatea reprezintă forma corectă a monarhiei, iar tirania - forma 
degenerată. Există câteva criterii prin care se pot distinge cele două regimuri, 
astfel:  

- originea socială - regele era nobil sau bogat, iar tiranul de provenienţă 
umilă; 

- atitudinea în luptele de clasă - regele menţinea ordinea tradiţională şi îi 
proteja pe cei săraci, pe când tiranul îi favoriza pe săraci prin măsuri 
revoluţionare; 

- din punct de vedere instituţional - regalitatea era o monarhie cu atribuţii 
determinate şi limitate, pe când tirania era fără limite; 

- acordul guvernanţilor; 

- supunerea indivizilor - supuşii regelui o făceau de bunăvoie, pe când cei ai 
tiranului se supuneau contra voinţei lor; 

- componenţa gărzii - regele era înconjurat de supuşi, iar tiranul de mercenari 
străini; 

- atitudinea conducătorului - regele lucra în interesul supuşilor lui, pe când 
tiranul în interesul său. 

În Politica, Platon încerca să arate că imaginea tradiţională a regelui-
păstor nu era una nepotrivită pentru un rege real.5 Nici un rege real, nici măcar 
filosoful-rege, nu va putea să îşi conducă supuşii, ci putea doar să îi îngrijească. 
Oamenii nu au asupra lor un păstor decât atunci când divinitatea domneşte 
direct asupra lor. Divinitatea conduce mişcarea lumii şi se îndepărtează de ea; 
în această a doua fază apare munca, războiul şi necesitatea unei guvernări 
umane. 

Filosoful-rege nu este decât un om, dar se defineşte prin stăpânirea 
Ştiinţei (episteme). Se poate întâmpla, totuşi, să existe mai mulţi filosofi-regi, dar 
cum Ştiinţa nu este accesibilă decât unui număr limitat de oameni, aceştia nu 

                                                 
5 Ibidem, p. 237-238. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:56:27 UTC)
BDD-A19478 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

 

sunt niciodată numeroşi. Dintre toţi guvernanţii, singurul care cunoaşte Binele 
este filosoful, care, totodată este singurul care impune dreptatea şi care va 
guverna în interesul întregii cetăţi. Ştiind mai bine decât guvernanţii ceea ce le-
ar putea face bine acestora, filosoful-rege nu are nevoie nici de legi imperfecte, 
nici chiar de acordul celor guvernaţi - cetăţeni sau non-cetăţeni. Singurul 
criteriu care desparte regalitatea filosofică de toate celelalte regimuri este 
realizarea interesului comun, datorită Ştiinţei.  

Toate celelalte regimuri sunt guvernate de ignoranţi: persoanele sau 
grupurile la putere îşi văd doar propriul interes, şi nu pe cel al întregii 
comunităţi. Platon îi califică pe toţi guvernanţii ca fiind rebeli. 

Unei ierarhii a regimurilor îi corespunde o ierarhie a criteriilor; în 
clasificarea regimurilor imperfecte stabilită de Platon, monarhia se găseşte la 
cele două extremităţi: regalitatea este cel mai bun dintre regimurile legale, iar 
tirania cel mai rău dintre regimurile arbitrare: 

 
Zeul-păstor (din epoca de 
aur) 

- - 

Filosoful-rege - - 

Imitaţiile imperfecte 
„rebele” 

Regimuri legale Deviaţii arbitrare  

Un guvernant Regalitate Tiranie  

Un număr mic de 
guvernanţi 

Aristocraţie  Oligarhie  

Un număr mare de 
guvernanţi 

Democraţie legală Democraţie arbitrară 

 
Andre Bonnard îl califică pe Platon ca fiind „educatorul tinerimii şi educatorul 

cetăţii”6 şi că, alături de Aristotel, a încercat să aşeze pe baze noi vechea cetate 
greacă. În esenţă, Platon vroia să guverneze ca un om drept într-o cetate 
dreaptă, care trebuia refăcută, construită, dar nu „o cetate de vis, o utopie, ci o cetate 
a raţiunii, la antipozii democraţiei delirante.”7  

Pentru a putea salva cetatea, susţinea Platon în Republica, era nevoie de 
un rege sau suveran care să deţină atât puterea politică, cât şi pe cea filosofică. 
Doar atunci vor deveni cu adevărat suverani, căci „adevărata politică înseamnă pur 
şi simplu a-i face mai buni pe cetăţeni în cetăţi.”8 

                                                 
6 André Bonnard, Civilizaţia greacă, vol. III, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 

1969, p. 75. 
7 Ibidem, p. 79. 
8 Ibidem, p. 81. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:56:27 UTC)
BDD-A19478 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 

După cum susţine şi autorul, regimurile politice răspândite la momentul 
respectiv în lumea greacă - democraţia şi tirania - îi erau odioase lui Platon. 
Punctul de plecare al cercetării lui Platon era acela al căutării celei mai bune 
forme de guvernare, pe consideraţia că democraţia ateniană era o încercare 
nefericită. 

În cetatea lui Platon există trei clase foarte inegale ca număr - chiar fără a 
ţine cont de sclavi, care nu erau altceva decât materie musculară, sau rezervă de 
unelte.9 Existenţa acestor trei clase arată clar eşecul experienţei democratice; ea 
demonstrează, de asemenea, extinderea plăgii sclaviei, contaminarea segregaţiei, 
care câştiga tot mai multe pături ale societăţii, pentru că nici clasa lucrătorilor, 
nici cea a soldaţilor nu participau la guvernare. La temelia edificiului social se 
afla clasa cea mai numeroasă, adică clasa lucrătorilor-negustori, mai ales 
meşteşugari şi ţărani. Această clasă avea obligaţia de a asigura prin munca lor 
toate nevoile materiale ale ansamblului comunităţii. 

Deasupra acestei clase se afla clasa războinicilor pe care Platon îi numea 
şi paznici, deoarece cetatea nu avea nevoie doar de îmbrăcăminte, hrană etc., ci 
şi de a fi apărată.  

Clasa cea dintâi era aceea a magistraţilor-filosofi, fiind însă în minoritate. 
Aceşti magistraţi-filosofi nu intră în funcţie decât după îndelungate studii, 
începând cu geometria, în care se forma raţionamentul. Treceau apoi la toate 
celelalte ştiinţe cunoscute, la dialectică, care îi conduceau la studiul şi 
contemplarea ideilor, adică existenţele obiective: Binele, Frumosul şi Dreptul - care 
constituiau singura realitate a universului filosofic al lui Platon. 

Ei erau denumiţi stăpâni ai statului şi nu se îngrijeau de libertatea 
individuală, iar filosofii nu erau obligaţi să convingă pe fiecare cetăţean de 
justeţea fiecărei reforme.10 În acest sens, era de ajuns ca reformatorul să fie 
convins el însuşi de normele introduse în reformă. 

În Republica se găseşte ca punct de plecare un principiu fundamental al 
gândirii lui Platon. El susţinea că „politica era declarată o cheie a psihologiei.”11 
Nevoia de autocunoaştere era cea mai importantă înaintea unui demers politic, 
deoarece sufletul fiecărui individ se leagă de viaţa socială, iar viaţa particulară şi 
cea publică sunt interdependente. Platon nu s-a lăsat influenţat de vreo credinţă 
religioasă în conceperea operei sale, sau de judecata politică, astfel, nu a devenit 
un om de stat şi gânditor politic prin vocaţie, ci din datorie.  

                                                 
9 Ibidem, p. 85-86. 
10 Ibidem, p. 88. 
11 Ernst Cassier, Mitul statului, Iaşi, Editura Institutul European, 2001, p. 90-

92. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:56:27 UTC)
BDD-A19478 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

 

Platon considera, în Republica, faptul că o Justiţie nu se limitează doar la 
a plăti datoriile către stat, deoarece aceasta intervine atât în timp de pace, cât şi 
de război. Formele de guvernământ sunt diferite, cunoscându-se tirania, 
democraţia şi aristocraţia. Oricare ar guverna dintre acestea, există întotdeauna 
puterea de stat concentrată în mâna unuia, câtorva sau tuturor12. 

Acesta forme diferite de guvernământ fac legile democratice, aristocratice 
sau tiranice, având fiecare câte o viziune proprie asupra lor. Aceste legi, care 
sunt create pentru propriul lor interes, sunt cu forţă obligatorie pentru toţi 
indivizii care se găsesc în cetate, iar nerespectarea lor atrage răspunderea în faţa 
legii. În toate statele există acest principiu al justiţiei, prin care se înţelege, de 
fapt, interesul guvernului, care, presupunând că deţine puterea, ia forma 
interesului străinului - străin prin normele pe care le impune, fără a fi interesat 
de bunăstarea poporului.  

Aristotel, însă, îşi continuă viziunea asupra cetăţii - în general - şi asupra 
regimului - în special. Pentru el, ideea reabilitării legilor şi criticile regalităţii 

absolute intră într-o sferă mult mai aprofundată. În Politica, Aristotel se leagă 

direct de argumentaţia dezvoltată de Platon în a sa Politică; pentru cel dintâi, 
un regim legal este superior guvernării absolute, pentru că legile sunt 
inaccesibile pasiunii. Legile, susţine Aristotel, prin definiţie au un caracter de 
generalitate şi nu deţin forţa să rezolve toate cazurile particulare.13 Oricare ar fi 
regimul, cazurile particulare sunt oricum prin natura lor supuse deliberării.  

Dacă regalitatea absolută substituie legii voinţa unuia singur, ea atrage 
după sine şi urmarea de a priva de orice putere totalitatea cetăţenilor, cu 
excepţia unuia singur: în această privinţă, ea este în contradicţie cu idealul 
tradiţional al isonomiei, care nu înseamnă numai egalitate în faţa legii, ci şi o 
repartiţie egală a puterilor şi a onorurilor. 

Pentru Aristotel, regalitatea absolută este radical incompatibilă cu natura 
însăşi a cetăţii, care nu este altceva decât o comunitate a egalilor. În capitolul I 

al Politicii, Aristotel stabileşte o distincţie radicală între puterea politică şi 
puterea regală; reia, de asemenea, asimilarea tradiţională a autorităţii regale cu 
autoritatea paternă. Regele este în mod fundamental tatăl supuşilor săi. Oricare 
ar fi virtuţile acestei domnii patriarhale, ea se bazează pe o profundă lipsă de 
egalitate naturală: ca şi tatăl în relaţia cu copiii săi minori, regele din timpurile 
străvechi îşi exercita autoritatea asupra supuşilor săi incapabili să se guverneze 
singuri. În această privinţă, puterea regală este, în sensul strict al termenului, un 

                                                 
12 Platon, The Republic, sursa: http://www.demonoid.com, Book I, p. 41. 
13 Pierre Carlier, op.cit., p. 240-242. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:56:27 UTC)
BDD-A19478 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 

 

 

mod de guvernare prepolitică ce nu se potriveşte decât familiilor, comunităţilor 
din alte timpuri.  

Pentru Aristotel, toţi indivizii sunt alăturaţi în gospodării; toate aceste 
gospodării formează cetatea, iar în fiecare gospodărie - ca să fie completă - se 
găsesc sclavi şi oameni liberi.14 Comunitatea completă formată din mai multe 
sate este cetatea, în cadrul căreia indivizii trăiesc pentru bunăstare. Oricare 
cetate „există prin natură, odată ce aşa există şi primele comunităţi. Ea - cetatea - este 
finalitatea lor - a comunităţilor.”15 

Le fel ca şi la Platon, se găseşte şi în opera lui Aristotel o clasificare a 
regimurilor guvernante, dar cu unele diferenţe:16 

  

 Public  Privat  

Conduce o 
persoană 

Monarhie  Tiranie  

Conduc câţiva  Aristocraţie  Oligarhie  

Conduc mulţi  Politeia  Democraţie  

  
Asupra oligarhiei, Aristotel17 susţine că nu reprezintă altceva decât 

concentrarea puterii de stat în mâna câtorva oameni. Pentru a veni în ajutorul 
guvernării, s-au instituit legi, după care oamenii să se ghideze în anumite acţiuni 
pe care le fac sau vor să le facă. Acestea „erau scrise pe bucăţi de lemn şi expuse în 
faţa porţii regelui, trebuind să jure supunerea faţă de ele.”18  

Totul în cetate porneşte de la puterea instituantă. În stat, legea 

fundamentală - Constituţia - este aceea care organizează sistematic toate 
puterile, dar mai ales puterea suverană. Suveranul cetăţii, în toate locurile, nu 

este decât guvernământul, iar el însuşi reprezintă Constituţia. 
Înainte de a se putea vorbi despre vreo formă specială de guvernământ - 

în viziunea lui Aristotel - trebuie să fie explicat termenul de stat. Este posibilă o 
explicaţie, în vorbirea obişnuită, a termenului de stat, prin care unii indivizi 
înţeleg că un anumit act emană de la stat, dar pentru alţii înseamnă actul unei 
minorităţi oligarhice, ori al unui tiran. Cu toate acestea, omul politic şi 
legiuitorul de asemenea, au în vedere numai statul în toate lucrările lor, iar 

                                                 
14 Aristotel, Politica, Bucureşti, Editura Paideia, 2001, p. 8. 
15 Ibidem, p. 7. 
16 Terrence Ball, Richard Dagger, Ideologii politice şi idealul democratic, 

Bucureşti, Editura Polirom, 2000, p. 38. 
17 Aristotel, The Athenian Constitution, sursa: http://www. demonoid.com  
18 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:56:27 UTC)
BDD-A19478 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  

 

 

guvernământul nu este altceva decât o oarecare organizare impusă tuturor 
membrilor statului. Statul, prin sistemul său organizat şi format din părţi 
numeroase, este format - mai întâi - din cetăţeni. Aceştia sunt liberi sau alte 
categorii - în care intră metecii, femeile şi sclavii. Dintre aceste categorii, 
virtutea unui cetăţean - sau bunătatea lui - se deosebeşte, iar calitatea de 
cetăţean ar aparţine doar omului politic, care este capabil, fie singur, fie prin 
alţii, să se îngrijească de afacerile publice. 

Pentru o bună guvernare şi respectare a principiilor politice de către toţi 
indivizii societăţii - a cetăţii - este nevoie de o constituţie. În viziunea lui 
Aristotel, Constituţia este formată din trei părţi: partea deliberativă (to 
buleuomenon), magistraturile (arkhai) şi tribunalele. Partea deliberativă este aceea 
care decide în mod suveran asupra războiului şi păcii, asupra alianţelor sau 
ruperii lor, asupra legilor, a pedepsei cu moartea şi a exilului, asupra confiscării 
bunurilor, alegerii magistraţilor şi dărilor lor de seamă.  

Se poate observa, astfel, că atribuţiile părţii deliberative depăşesc cu mult 
domeniul legislativ, deoarece ele includ şi deciziile cele mai importante din 
politica externă şi judecarea cauzelor foarte grave. Prin această delimitare, 
Aristotel redă structura instituţională a celor mai multe dintre cetăţile greceşti: 

- partea deliberativă - este organul colectiv care, în cele mai multe dintre 
cetăţi, ia deciziile cele mai importante - militare, diplomatice, legislative şi 
judiciare. Democraţia ateniană cunoaşte prin această caracterizare instituţia 
Ecclesia.  

- magistratura înseamnă de fapt conducere; înseamnă puterea de a decide, 
dar mai ales de a da ordine. Alcătuirea sa este cu mult mai restrânsă decât 
Ecclesia, iar modul democratic de a fi ales magistrat este tragerea la sorţi. 

- tribunalele - nu sunt singurele instituţii care au ca obligaţie judecarea 
unor fapte. Tribunalele variază ca număr în funcţie de cetăţi, iar competenţele 
lor sunt diferite. Modul de desemnare a judecătorilor diferă în funcţie de regim 
- ca şi în cazul magistraţilor.  

Plecând de la aceste premise, societatea - statul - nu poate exista fără a fi 
instituită, fără legi. În societatea greacă antică, un termen reţine atenţia, şi 
anume nomos: El reprezintă ceea ce este particular fiecărei societăţi sau grupuri 
etnice, iar prin natura sa este opus lucrului natural. În acelaşi timp nomos este 
legea, fără de care oamenii nu pot exista şi nu exista un polis fără lege sau 
comunitate politică. Aristotel susţinea că în afara polis-ului omul nu poate fi 
decât o bestie sălbatică, ori un zeu, plecând de la premisa că omul se 
umanizează în cadrul, şi prin, polis.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:56:27 UTC)
BDD-A19478 © 2011 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

