
 Libraria 
 

 
 

 
 

Biblia lui Petru Pavel Aron. 
Premisele traducerii Vulgatei în limba română 

 
 

Prof. dr. IOAN CHINDRIŞ 
Institutul de Istorie „George Bariţ,” Cluj-Napoca 

 
 

Textul Bibliei este un subiect privilegiat în toate culturile lumii creştine. Nici 
o ediţie a Cărţii Cărţilor nu a trecut neobservat vreodată, în oricare dintre 
literaturile europene ne-am arunca privirea. Dimpotrivă, nu arareori evenimentul 
apariţiei unei Biblii a influenţat periodizarea istoriei lumii, cum este cazul celei 
tipărite le Martin Luther la 1543, care încununează triumful Reformei şi divizarea 
culturală a continentului. 

La o scară determinată de condiţii îndeobşte cunoscute, apariţia Bibliei la 
români a avut întotdeauna un impact cultural major. Biblia de la Bucureşti din 
1688 marchează încununarea umanismului în lumea românească, unde acest 
curent european esenţial a avut un caracter naţional puternic, manifestat prin 
traducerea întregii literaturi bisericeşti în limba română. Ştim cu toţii că în 
occident, în pofida progresului cultural al limbilor vernaculare, imperiul limbii 
latine nu a putut fi învins definitiv decât în secolul al XIX-lea, odată cu 
pătrunderea ideilor lui Herder şi cu apariţia romantismului. Limba „sacră” de care 
s-au servit românii în evul mediu, slavona, a cedat cu relativă uşurinţă în faţa 
impulsului de naţionalizare a cultului divin, impuls ce i-a avut ca genii dominante 
pe un Varlaam, Dosoftei sau Nicolae Milescu, încât secolul al XVIII-lea, privit 
prin prisma producţiei de carte, este unul profund românesc. Pe acest teren 
generos, la care se adaugă, din lumea laică, influenţa lui Dimitrie Cantemir, 
iluminismul ardelean al noului secol s-ar putea crede că a avut o ascensiune 
uşoară, pe câtă vreme a apărut în istorie cu o faţă naţională declarată. 

Lucrurile se nuanţează însă, din cauza situaţiei de provincie înstrăinată a 
Transilvaniei şi, în proximitatea epocii, de acţiunea devastatoare a calvinismului 
unguresc, a cărui consecinţă a fost, după opinia marelui istoric David Prodan, 
dispariţia de facto a vechii ortodoxii româneşti, desfigurată la sfârşitul secolului al 
XVII-lea în două epave: „ortodoxia” calvină a ierarhiei bisericeşti şi „ortodoxia” 
eşuată în folclor şi superstiţii păgâne a poporului de jos, refractar la orice 
ademenire eretică. Numeroase mărturii, autohtone şi străine, vin să întărească 
observaţia aceasta de cea mai înaltă semnificaţie pentru istorici. Prin prisma ei se 
poate înţelege cu acurateţe succesul general şi fulgerător al Unirii cu Roma de la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:48 UTC)
BDD-A19292 © 2004 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
1700, ca necesitate disperată de salvare a bisericii româneşti, pe care a înţeles-o cu 
acurateţe casta protopopilor români din Ardeal, care, în viziunea lui Petru Maior, 
protopop şi el, întruchipau tradiţia însăşi, din vremuri paleocreştine, a religiei 
răsăritene în interiorul Carpaţilor. Istoricii prea zeloşi ai Unirii cu Roma vor să 
creadă că românii ardeleni au acţionat în direcţie catolică din necesitatea „salvării 
sufletului”. Sintagma îşi poate dobândi un înţeles doar dacă o proiectăm la scară 
naţională, ca necesitate de a salva sufletul universal al românilor ardeleni, biserica, 
din primejdia calvinizării previzibile.  

Nu cred că este necesar să intrăm mai adânc în carnea istoriei, pentru a 
înţelege valoarea de început de lume a Unirii cu Roma pentru românii ardeleni, şi, 
ulterior, pentru naţiunea română în ansamblu. Numim secolul al XVIII-lea la 
români „epoca luminilor”, o numeşte astfel ortodoxul Dimitrie Popovici, 
demonstrând amplu faptul că, fără Unirea cu Roma şi fără elita erudită a Blajului, 
nu ar fi existat nici un fel de iluminism la români. La rândul său, Nicolae Iorga 
desemnează secolul al XVIII-lea în literatura română drept „epoca lui Petru 
Maior.” Auspiciile s-au schimbat prin actul Unirii, nu fără frământările inerente 
reformelor religioase la toate popoarele, însă direcţia culturală naţională a păstrat 
o impresionantă constanţă în manifestare. Există o uimitoare asemănare, neglijată 
din păcate, între secolul umanismului, al XVII-lea, în Ţările Române şi secolul 
iluminismului, al XVIII-lea, în Transilvania. Exceptând influenţele universale 
care au imprimat coloritul general al ideilor, în sfera culturii bisericeşti, regentă 
desigur, umanismul moldo-valah şi iluminismul ardelean s-au manifestat absolut 
identic. Asemeni celui precursor, timpul succesor şi-a centrat eforturile în direcţia 
creării unei teologii şi literaturi bisericeşti puternice, încununate de cele două 
Biblii: Bucureşti 1688 şi Blaj 1795. Simetria poate fi contemplată şi mai adânc, la 
nivelul cronologiei personalităţilor şi operelor capitale, cu perspectiva unor 
surprize sugestive. 

Tributar ontologic interferenţei dintre cultura umanistă românească şi 
influenţele occidentale, Blajul unit cu Roma a produs curentul încă insuficient 
cercetat al Şcolii Ardelene. De două generaţii, exegeţii Şcolii îi reaşează mereu 
fruntariile cronologice, odată cu descoperirea sau reinterpretarea unor documente 
şi idei care infirmă debutul clasic odată cu apariţia, în 1779, a Cărţii de 
rogaciuni a lui Samuil Micu. Acest debut poate fluctua, la rândul său, în măsura 
în care vorbim despre activitatea laică sau religioasă. Punctul de vedere cel mai 
agreat şi mai convingător este acela că Şcoala Ardeleană, în sensul cultural al 
termenului, debutează odată cu începutul activităţii episcopului Petru Pavel Aron. 
Meritul de fond al său este organizarea unui ordin călugăresc de tip occidental, 
erudit, disciplinat şi lucrativ, care în scurt timp va transforma Blajul într-un focar 
de cultură eficient şi modern. O altă iniţiativă epocală a fost democratizarea 
cunoştinţelor acestor benedictini valahi, instruiţi la înalte universităţi apusene, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:48 UTC)
BDD-A19292 © 2004 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 
 

prin înfiinţarea la Blaj a şcolilor româneşti de toate gradele, în 1754, eveniment de 
la care, iată, se împlinesc 250 de ani. Pentru însemnările de faţă, însă, importantă 
este revoluţia episcopului Aron în domeniul culturii scrise. Niciodată nu s-a simţit 
mai acut nevoia de carte şi cuvânt românesc în Ardeal ca pe vremea lui Aron, 
după ce un edict recent şi ferm al Mariei Tereza interzisese aducerea de cărţi 
bisericeşti de peste Carpaţi. În 1750, de sub teascul vechii tipografii româneşti din 
Ardeal, ajunsă acum la Blaj, vede lumina zilei prima carte românească din 
constelaţia Şcolii Ardelene. Este încă misteriosul opuscul intitulat Floarea 
adevărului, cea mai rară carte veche românească, din care se păstrează un singur 
exemplar, şi acela în străinătate. Ea este, după sunetul titlului, opera colectivă a 
„cuvioşilor ieromonaşi” de la Blaj, adică a tuturor călugărilor, în frunte cu 
călugărul-episcop Aron. Cartea este, în esenţă, o explicare foarte doctă a celor 
patru puncte dogmatice sub care s-au unit românii cu Roma la 1700, implicând, 
fireşte, justificarea minuţioasă a evenimentului. Ca formă de exprimare, însă, 
Floarea adevărului este un mesager timpuriu al ecumenismului panromânesc 
postulat de cele mai luminate minţi ale noastre, în trecut şi astăzi. Contrar tuturor 
seismelor polemice care zbuciumau lumea românească în legătură cu Unirea, 
cartea este străbătută de un ton ireneic, calm şi tolerant, care vrea să convingă şi 
nu să învingă. Aparent modesta tipăritură, reeditată de Ioan Bob la 1813, a fixat 
pentru totdeauna tonul moderat, erudit şi civilizat în care românii uniţi cu Roma 
şi-au apărat şi îşi apără confesiunea în faţa nu puţinilor detractori. 

Într-o societate legată organic de credinţă şi biserică, aşa cum erau românii 
ardeleni, confesiunea catolică de rit oriental – şi i-am numit aici pe greco-catolici 
– trebuia să oglindească valenţele superioare ale catolicismului şi ortodoxiei, într-o 
sinteză asimilabilă de către poporul Ardealului. Este verosimil ca acest efort să 
explice reuşita şi să motiveze progresul impresionant al culturii de tip european şi 
naţional în acelaşi timp, într-o aşezare minusculă de la confluenţa Târnavelor, 
unde clericii şi elevii acestora întreceau ca număr populaţia târgului Blaj. În timpul 
păstoriei de 14 ani a lui Petru Pavel Aron, tiparniţa Blajului a dat românilor 
aproape toate cărţile necesare cultului divin: Ceaslovul în 1751, Strastnicul în 
1753, Psaltirea în 1755, Liturghierul în 1756, Molitvenicul în 1757, Octoihul 
în 1760, Evangheliarul în 1765. În paralel, se pun bazele teologiei pendinte de 
noua confesiune, prima lucrare de acest fel fiind chiar Floarea adevărului din 
1750. În opera teologică, unde a excelat însuşi episcopul Aron, se observă cel mai 
bine rezultatul erudit produs de o religie de sinteză cum era cea greco-catolică. 
Ilustrativă pentru această fază a teologiei blăjene este importanta lucrare, atribuită 
tot lui Aron, Începerea, aşezământul şi iscăliturile Sfântului şi a toată lumea 
săbor de la Florenţia, din 1762, cu o ediţie paralelă în limba latină. Cartea evocă 
momentul luminos de la 1439, când cele două biserici creştine erau pe punctul de 
a restabili unirea ruptă la 1054 şi îşi are tâlcul său profund pentru românii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:48 UTC)
BDD-A19292 © 2004 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
ardeleni. Ea pune Unirea românilor cu Roma de la 1700 sub autoritatea acestui 
sinod celebru, în virtutea căruia aderenţa ortodocşilor la Biserica Catolică se putea 
realiza prin simpla recunoaştere a patru puncte dogmatice, dintre care doar 
supremaţia Papei de la Roma avea un sunet perceptibil de către masa 
credincioşilor. La Florenţa, însă, prin eforturile unor genii teologice cum a fost 
Marsilio Ficino sau Gheorgios Ghemistos Plethon, apoi printr-o îndelungă 
dezbatere a tuturor teologilor vremii, s-a realizat cel dintâi dialog ecumenic de 
după marea ruptură. Cu acest prilej, valorile estului şi vestului creştin s-au 
analizat, confruntat şi influenţat. Eşuat pe moment, sinodul şi atmosfera lui vor 
rămâne peste veacuri simboluri vii, pia desideria tuturor învăţaţilor preocupaţi de 
unitatea lumii creştine. Petru Pavel Aron este cel dintâi ierarh de la Blaj care 
înţelege şi valorifică moştenirea culturală a conciliului florentin, prin ataşamentul 
egal faţă de erudiţia catolică şi cea ortodoxă. Această opţiune de răscruce îi va fi 
pusă la încercare atunci când, doritor să încununeze opera teologică a Blajului cu 
o versiune românească a Bibliei, apelează la Vulgata occidentală, şi nu la 
Septuaginta Bisericii Orientale. Cum se explică această opţiune, în condiţiile 
când mentalul popular era ataşat tocmai de Biblia orientală, care se impusese 
temeinic la noi prin ediţia de la Bucureşti din 1688? Răspunsul este greu de dat în 
acest moment. Cunoscând echidistanţa lui Aron, se poate presupune că el 
considera Septuaginta românească realizată şi suficientă, prin Biblia de la 
Bucureşti. 

Într-adevăr, prestigiul acesteia a fost covârşitor iar modestul sihastru de la 
Blaj s-o fi gândit că nu o poate concura. Ea circula printre românii uniţi din 
Ardeal, era Biblia lor de căpătâi. De ce nu ar avea însă aceştia, după sunetul 
geminat al numelui religiei, şi o Biblie occidentală la îndemână? Pe firul unei 
asemenea gândiri posibile putea ajunge Aron la ideea traducerii Vulgatei latine. 
Ipotezele sunt în acelaşi timp prietenul şi duşmanul istoricului, în măsura în care 
cercetarea le confirmă sau le infirmă. Cea de faţă îşi aşteaptă verdictul. Oricum, 
evenimentul rămâne epocal, Biblia lui Petru Pavel Aron fiind unica traducere a 
Vulgatei latine din cultura noastră. 

Traducerea s-a petrecut într-un timp record, în cunoscutul ritm febril al 
întregii activităţi a lui Aron, care şi-a presimţit parcă sfârşitul prematur. În anii 
1760 – 1761, Vechiul Testament a fost tradus în timpul record de nouă luni. 
Spre deosebire de Biblia de la Bucureşti, care este în proporţie covârşitoare 
opera lui Nicolae Milescu spătarul sau de Biblia lui Samuil Micu din 1795, 
Vulgata pe care o numim „a lui Aron” nu este o operă de autor, ci una 
colectivă. Au lucrat la traducere toţi învăţaţii Blajului din prima generaţie, între 
care cu siguranţă pot fi amintiţi Grigore Maior, Gherontie Cotorea, Atanasie 
Rednic, Silvestru Caliani şi, după cum arată autografele lor, însuşi episcopul Aron, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:48 UTC)
BDD-A19292 © 2004 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 
 

cu cea mai consistentă parte de muncă. Psaltirea, de pildă, este tradusă în 
întregime de asceticul episcop iniţiator. Este cea mai extinsă operă colectivă din 
cultura noastră veche şi, chiar prin acest fapt, se constituie într-un instrument 
inestimabil de investigare a acestei culturi. 

Biblia lui Petru Pavel Aron este prima întâlnire a tălmăcitorului român cu 
un text latin de proporţii. Nu exista nici un precedent, ca atare felul cum au 
acţionat „cuvioşii ieromonaşi” de la Blaj în faţa acestui test istoric este un 
subiect consistent de investigaţie filologică. Erau cu toţii buni cunoscători ai 
limbii latine, însuşită în instituţii occidentale, Grigore Maior fiind chiar autorul 
unui dicţionar latin-român excepţional realizat, care a fost scos din umbra 
arhivelor printr-o ediţie recentă. Testul cel greu trebuie să fi fost limba română. 
Nici unul dintre traducători nu a urmat cursurile vreunei şcoli româneşti, în afara 
unei eventuale buchiseli de copilărie la biserica satului de unde provenea fiecare. 
O uriaşă prăpastie se ridică între ei şi mai tânărul Samuil Micu, care, peste două 
decenii, va traduce Biblia într-o limbă literară actuală în structura ei şi astăzi. El 
este geniul, însă la 1760 nu îşi făcuse încă apariţia. Tălmăcitorii Vulgatei aveau la 
îndemână doar exemplul nefast al limbii româno-calvine din cărţile tipărite la 
Alba Iulia în secolul al XVII-lea, împestriţată până la mutilare cu cuvinte şi 
întorsături de frază ungureşti. Or, prima îndatorire a erudiţilor greco-catolici de la 
Blaj era tocmai curăţirea limbii de acest gunoi primejdios, în beneficiul unei 
exprimări româneşti autentice. Nu a putut fi o muncă uşoară, însă bunul simţ le-a 
indicat calea de urmat. În lipsa limbii literare româneşti, al cărei creator urma să 
fie elevul lor Samuil Micu, învăţaţii amintiţi fac apel la limba populară din Ardeal, 
mai exact la varianta ei de la nordul Mureşului, de unde erau originari cu toţii. Pe 
fundalul acestui grai pitoresc, ei experimentează şi încetăţenesc, sau cel puţin vor 
să o facă, cuvinte, expresii şi formulări stilistice inspirate de limba latină, ca şi o 
seamă de forme lexicale din cultura lor occidentală, pe care le propun limbii 
române. Experimentul este fascinant şi vom avea ocazia să ascultăm chiar aici 
comunicarea doamnei profesoare Niculina Iacob despre limba Bibliei lui Petru 
Pavel Aron, prima încercare făcută până acum pe această temă. 

Biblia lui Petru Pavel Aron, unica Vulgată în limba română, a rămas în 
manuscris până astăzi. Cauza pare clară: moartea episcopului. Ca şi în cazul lui 
Samuil Micu, Noul Testament a pus probleme mult mai grele traducătorilor, 
astfel că ritmul alert al Vechiului Testament nu s-a putut repeta. Se poate crede, 
cunoscând firea tenace a lui Aron, că dacă moartea nu l-ar fi răpit în 1764, Biblia 
ar fi avut soarta celorlalte cărţi lucrate la Blaj în vremea sa: tiparul. Astfel, cultura 
noastră veche ar fi cunoscut încă o carte monumentală, Biblia ar fi circulat în 
două variante opţionale iar posteritatea ar fi fost scutită de tristeţea de a privi o 
muncă de atari dimensiuni, rămasă nevalorificată.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:48 UTC)
BDD-A19292 © 2004 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

Petru Pavel Aron’ s Biblia.  
The Translation’ Premises of Vulgata into Romanian 

 
Abstract 

 
Biblia always represented some kind of a reference point in human 

civilisation and its publication marked a major impact in cultural life. 
One of these moments is represented by the publication of Petru Pavel 

Aron’ s Biblia, as a proof of his attachment for both Catholic and Ortodox faith. 
In spite of Romanians preference for Eastern Church’ s Septuaginta, Aron 
chosen the Occidental Vulgata, maybe because he considered the first one as 
being enough known and spread in Romanian communities. In this respect, he 
offered the unique translation of Vulgata in Romanian culture. 

Aron’ s Biblia is in fact a collective work and among contributors we may 
mention G. Maior, G. Cotorea, A. Rednic, S. Caliani. They all succeeded in 
finding the golden mean of translating the text from Latin into Romanian 
language, too poor in expresions and nuances. 

Unfortunately, the work has never been published because of Aron’ s 
sudden death. It remained as a manuscript, impoverishing Romanian culture with 
an unpardonable deficiency.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:48 UTC)
BDD-A19292 © 2004 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

