
DACOROMANIA, serie nouă, III–IV, 1998–1999, Cluj-Napoca, p. 201-212 

GEORGE  USCĂTESCU 

LINGUAGGIO  E  CREATIVITÀ   
NELLE  SCIENZE  UMANE 

Lo sviluppo delle scienze umane risponde senza dubbio ad una delle grandi 
esigenze dello spirito umano nel nostro secolo. Secolo di un incontro più felice 
insomma tra la filosofia e la scienza, ma che sotto l’insegna dello storicismo più o 
meno trionfante, provocando una esasperazione delle scienze della cultura o 
storiche o umane, ha portato un vasto processo ad una inevitabile crisi 
dell’humanitas dell’uomo, crisi della creativitá e della metafisica stessa che della 
creatività stessa come „poiesis” è l’espressione più nobile e più transcendente. 

Non c’è dubbio che le scienze umane hanno in certo senso culminato la loro 
attività nel linguaggio stesso come espressione ultima del loro sforzo. È stato 
questo un processo necessario ed inesorabile, già proposto e previsto dallo stesso 
Husserl nella sua celebre Quinta meditazione cartesiana. Quella meditazione che 
altro non era nella sua essenza che la replica alla obiezione che la fenomenologia 
porta al solipsismo. Husserl voleva allora dimostrare che l’intenzionalità, elemento 
motore della fenomenologia stessa sulle orme del grande Brentano, è la 
manifestazione dell’alter ego nell’ambito del nostro Io trascendentale. Così una 
filosofia che voleva raggiungere il limite della scienza e rispondere alla sfida delle 
nuove scienze umane, voleva impostare il problema del linguaggio come 
condizione della intersoggettività trascendentale e stabilire i rapporti tra linguaggio 
e comunicazione, la struttura del silenzio e i limiti della comunicazione. Tutto ciò 
ha derivato ulteriormente nella esasperazione del problemi del linguaggio e la 
comunicazione in una cultura di massa che rivendica in definitiva il silenzio stesso 
come uno dei ridotti ultimi della creatività. Nasce così una certa specie di nuovo 
pensiero scolastico e nominalista, fenomeno che giustifica il successo ultimo tra i 
contemporanei, filosofi del linguaggio come Wittgenstein, o linguisti come 
Jakobson o teorici del positivismo logico, del fascinante pensiero di un Guglielmo 
di Ockham o Duns Scoto. 

È estremamente curioso scoprire le anticipazioni di Nietzsche in questa 
complessa e fascinante materia. Dominato lui stesso dal sentimento della solitudine, 
il profeta di Sils Maria parla esplicitamente dell’impossibilità della comunicazione e 
del silenzio come limiti della verità. Ma è sempre Nietzsche quello che proclama che 
„un individuo isolato sbaglia sempre, però con due incomincia la verità”. La verità e 
la saggezza e la „comunità confortevole”. E Zarathustra viene a dire, parlando 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



GEORGE  USCĂTESCU 
 

 
202 

con gli stessi animali: „Il vostro favellare è il mio riposo. Son così degni di amore 
parole e suoni! Non sono forse gli arcobaleni e i ponti tra quelli che sono 
eternamente separati?... Che bella follia le parole!”. C’è in Nietzsche una vera 
ossessione della necessità di comunicare e nello stesso tempo della violenza e 
limitazione che il linguaggio fa alla verità. „Il linguaggio estremo mostra la 
violenza per la quale si cerca di ritenere l’illusione”. Perciò si è detto di Nietzsche 
come di Kierkegaard, che preferisce il linguaggio indiretto e il giogo e la maschera. 
La maschera come follia e la follia come maschera. Arlecchino. „Dio ed 
Arlecchino sono vicini”. Arlecchino, doppio inquietante di Zarathustra ed anche di 
Socrate. E di Shakespeare. „Non conosco, afferma Nietzsche, nessuna lettura più 
assurda di quella di Shakespeare. Quanto avrà dovuto soffrire quell’uomo per 
sentire in quella maniera la necessità di essere arlecchino? Si capische forse 
Hamlet? Non à il dubbio, ma certezza ciò che lo rende folle. Abbiamo bisogno di 
essere profondi, abissali, filosofi per sentire così. Tutti abbiamo paura della verità”. 

„Non voglio essere un santo, ma piuttosto un arlecchino”. Nietzsche 
stabilisce anche in ciò che  è la sostanza del linguaggio e la creatività, la curiosa e 
strana avventura delle scienze dette dell’uomo. Scienze che si allontanano mentre 
crescono e danno i loro frutti – notevoli frutti in molti aspetti – della essenza 
dell’humanitas dell’uomo. Tutto ciò come uno dei risultati deleterei dello studio 
dell’uomo e delle sue manifestazioni e realizzazioni come essere storico. Tra 
linguaggio e creatività, il rapporto è permanente come presupposto delle scienze 
umane. Ma si arriva ad un momento in cui questo stesso rapporto permanente fa sì 
che la creatività stessa sia puro linguaggio. Che tutto sia linguaggio. Come nel 
pensiero dei sofisti. O come nella tensione metafisica del teatro di Beckett, il più 
profondo tra i contemporanei: „Non c’è altro che parole”. Non c’è bisogno di 
approfondire l’avventura delle scienze umane, per determinare questo risultato 
ultimo. E con tutto ciò è indubbio che lo sviluppo importante della teoria del 
linguaggio è arrivato ad un punto in cui costituisce un patrimonio di valori ed una 
apertura verso orizzonti e punti di vista continuamente rinnovati. È senzaltro merito 
suo quello di aver introdotto nella dialettica realtà – immaginario un elemento di 
natura ambivalente che appartiene ad un ordine differente ed allo stesso tempo ad 
una identità nel senso hegeliano della parola. Ci rifferiamo all’elemento simbolico. 
La sua natura si stende oltre il reale e l’immaginario ed è precisamente nella 
capacità di rifiutarsi a confondere il simbolico con l’immaginario, confusione 
possibile in più di un ordine, in cui risiede l’originalità di alcune teorie 
contemporanee del linguaggio con le quali culminano, forse in un ambiente di 
cultura europea di carattere alessandrino, i risultati più stupefacenti delle scienze 
della cultura. Quelle scienza della cultura denunciate in varie occasioni da 
Heidegger come pericolo massimo della filosofia e della poesia, simboli eterni 
della creatività la cui espressione non meno eterna è il linguaggio. 

Nel suo incontro culminante con la creatività, il linguaggio cerca le 
strutture estetiche e semiologiche in un terreno che va oltre il reale e 
l’immaginario. Nel simbolico. „Noi non sappiamo assolutamente per ora in che 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



LINGUAGGIO  E  CREATIVITÀ  NELLE  SCIENZE  UMANE 
 

 
203 

cosa consiste questo elemento simbolico. Possiamo dire per lo meno che la 
struttura sensibile non ha rapporto alcuno con la forma sensibile, né con una figura 
della immaginazione, né con una essenza intelligibile. Niente mediante una 
autonomia del tutto o la pregnanza del tutto sulla parte, attraverso una Gestalt che 
si eserciterebbe nel reale e nella percezione; la struttura si definisce, al contrario, 
per la natura di certi elementi atomici che pretendono di rendere conto alla volta 
della formazione del tutto e della variazione delle sue parti. Niente da vedere 
neanche con figure della immaginazione, sebbene lo strutturalismo sia tutto 
penetrato di riflessioni sulla retorica, la metafora e la metonimia. Perche queste 
figure implicano esse stesse spostamenti strutturali che devono rendere conto 
qualche volta del proprio e del figurato. Niente da cedere finalmente con una 
essenza, per quanto si tratti di una combinatoria che si riferisce ad elementi formali 
che non hanno per se stessi né forma, né significazione, né rappresentazione, né 
contenuto, né realtà empirica data, né modello funzionale ipotetico, né intelligibilità 
dietro le apparenze” (Gilles Deleuze, À quoi reconnaît-on le structuralisme?, in 
Histoire de la Philosophie. Le XXe siecle, Paris, Hachette, 1973, p. 301). 

Situazione complessa, questa che nel campo della creatività si riflette in una 
possibile spiegazione globale nel fenomeno delle avanguardie del secolo con una 
nuova e singolare unità fondamentale della poiesis, la physis e la tecné nel processo 
dell’arte. Quel processo dell’arte pura „come contrapposto della pura religiosità”, 
che diceva Gentile. Ma si tratta di una situazione la cui spegazione resta mutilata se 
noi vogliamo e possiamo precisare quale è la situazione della metafisica nell’ora di 
massima tensione delle scienze dell’uomo. Quale è dunque il posto della filosofia 
nel punto in cui le scienze umane situano il loro rapporto culminante in una 
„comunità intermonadica” alla maniera di Husserl, formata dalla sintesi tra 
linguaggio e creatività? È ora la filosofia linguaggio, creatività o ambedue le cose? 
Quale il rapporto essenziale tra una cultura essenziale – la nostra – con la sua sfera 
primordiale, come diceva Husserl, e qualunque cultura straniera? Tutto ciò in un 
momento in cui forse esaudito il desiderio di Husserl, la filosofia vuol essere 
scienza che non è la stessa cosa con la filosofia della scienza. 

L’esperienza capitale delle scienze dell’uomo con dei risultati speculativi e 
conclusivi che, senza ignorare il patrimonio di progressi che queste nuove scienze 
incarnano, non sono lontani da un certo numero di aporie, ha collocato lo stesso 
problema della metafisica in una speciale situazione. Quella esperienza culmina in 
certo modo in una filosofia della scienza, che pretende come si vedrà di realizzare 
un incontro più o meno felice con la metafisica stessa. E crea uno stato di cose 
angosciosamente, bellamente riflesso, come vedremo anche dopo, nel pensiero di 
uno dei filosofi più irrequieti delle ultime generazioni di pensatori italiani: Michele 
Federico Sciacca. 

La filosofia della scienza pone in una maniera radicale il problema della 
sopravvivenza della metafisica. Dinanzi all’affermazione paradossale del nostro 
tempo riguardo al carattere „cibernetico” della metafisica stessa, la questione 
implica non soltano una comprensione della situazione della  metafisica, ma anche 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



GEORGE  USCĂTESCU 
 

 
204 

l’idea stessa dell’essenza della cibernetica, del suo significato, del suo destino e del 
suo posto nella cornice della scienza dell’avenire. Ora bene, questa idea della 
essenza della cibernetica che si pone in funzione della „morte della metafisica”, è 
una idea che il nostro spirito non può ricevere e concepire al di fuori dell’origine 
stessa del nostro pensiero che è un’origine greca. La filosofia contemporanea della 
scienza, infatti, è pienamente cosciente dell’incontro tra scienza e metafisica nella 
linea della metafisica greca. Nessuna meditazione filosofica sulla essenza della 
scienza e della tecnica, nessuna spiegazione valida sulla scienza, la cibernetica e 
l’informatica è stata portata a termine senza che si sia manifestata una 
approssimazione reale ed una ricettività costante al cospetto della filosofia antica. 
La meditazione di Heidegger relativa alla essenza della scienza e della tecnica, la 
esplorazione che egli compie nello stesso tempo nei domini della cibernetica sulle 
orme della filosofia „provocatrice” di Eraclito, la piena attualizzazione che egli da 
delle prove. Ogni volta che le scienze fisiche e tecniche e la tecnologia applicata, 
hanno offerto delle contraddizioni e delle difficoltà apparentemente insormontabili, 
si è sentita la necessità di arrivare ad una spiegazione „aurorale”, che il pensiero 
greco mai aveva tralasciato di offrire nelle materie più complicate. Tutto in 
funzione di ciò che, nel 1937, Max Horkheimer, capostipite di quell'orientamente 
noto ancora come la „Scuola di Francoforte”, definiva come „der neveste Angriff 
auf die Metaphyzik” ed affermava categoricamente: „Wissenschaft and Metaphysik 
sind schwer miteinander in Einklang zu bringen”. 

Per questa ragione si è ritornato agli antichi testi nella familiarità delle lingue 
in cui sono stati scritti, con il loro peso semantico, sul quale tanto si è insistito, con 
la loro struttura e la loro lettura, con i dibattiti, le tensioni che mai hanno cessato, 
nei domini della traduzione. Basti pensare agli sforzi realizzati in questa materia 
durante gli ultimi anni nei domini della antropologia e della medicina per farsi 
un’idea dell’importanza di questa prospettiva. 

Ed a questa prospettiva se ne aggiunge un’altra nella quale si esercitano oggi 
le scienze sociali: quella dell’interpretazione. Ci possiamo limitare a ricordare 
l’approccio a Freud che Ricoeur realizza nel suo libro sulla Interpretazione e che si 
realizza in compagnia di un testo di Eraclito. Ricoeur trova la relazione attuale tra 
simbolo ed enigma, la provocazione della intelligenza, la fusione del doppio senso, 
in una parola la simbolica naturale dell’interpretazione, nientemeno che in Eraclito. 
Tutto applicabile alla metodologia delle scienze sociali ed antropologiche. La 
stessa accettazione ermeneutica e provocatrice permette di attualizzare il pensiero 
di Eraclito in altri casi: basti ricordare l’atteggiamento di Heidegger ultimo, quello 
della accettazione eraclitiana della cibernetica, fedele ad un dialogo provocatore 
con il filosofo greco. Secondo un principio a lui caro nel suo proprio dialogo con i 
Greci, questi „ci significano una mostruosa sfida”. È nello spirito di questa sfida 
che si iscrive, secondo Heidegger, la provocazione di Eraclito verso la scienza e la 
metafisica attuali. È affascinante la capacità di Heidegger durante i suoi ultimi anni 
di vita di stabilire delle connessioni tra le esperienze più avanzate del nostro tempo 
e gli istanti in cui si produce l’aurora della metafisica greca. Il filosofo che durante 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



LINGUAGGIO  E  CREATIVITÀ  NELLE  SCIENZE  UMANE 
 

 
205 

molti anni aveva manifestato un atteggiamento in un certo modo sprezzante verso 
qualunque specie di immersione nella storia e nel tempo storico, nella tarda 
maturità acquista nuove forze e si avvicina al suo tempo ed al suo spirito, in una 
incandescenza impressionante, lancia raggi di luce sugli avvenimenti. 

In una delle sue ultime apparizioni universitarie, la direzione del Seminario 
dell’Università di Friburgo in Brisgovia su Eraclito, nel semestre d’inverno 1966 – 
67, il cui testo è stato pubblicato ulteriormente, Heidegger dimostra una specie di 
tensione dello spirito che lo porterà ai risultati di questo sforzo attualizzante. 
Prodigioso è, senza dubbio, il lavoro ermeneutico realizzato nel Seminario di 
Friburgo sui frammenti di Eraclito. Si tratta di un autentico modello per una 
Università in crisi, orientata nelle sue ricerche verso la „prassi”; una „prassi” 
tendente in realtà a promuovere la pigrizia e ad eliminare dei veri sforzi di 
creatività. In mezzo a questi sforzi si afferma tutta la pienezza della figura del 
Maestro. Heidegger è un maestro che fa delle domande; le domande dominano i 
suoi interventi. Attraverso queste domande, egli stabilisce un nesso tra frammenti 
dissimili, dirige lo sforzo verso un orizzonte comune dove brilla, nell’ora del 
crepuscolo, la luce maestosa della metafisica. 

Con un sentimento poetico il maestro si avvicina a questa ora prima della 
filosofia. La discussione porta sul significato eracliteo del tutto, dell’uno, del fulmine 
che governa l’universo, della discordia, della lotta, della colpevolezza, tutti questi 
concetti destinati a giustificare fino ai nostri giorni il soprannome di Eraclito: Eraclito 
l’oscuro. E Heidegger dice: „Ricordo un pomeriggio che ho trascorso ad Egina. 
Bruscamente intesi un colpo di tuono. Pensai: Zeus. Il vostro compito consiste oggi 
nel ben vedere in Eraclito colui che cerca di dire ta pánta”. E Heidegger raccomanda 
un dialogo diretto, vivo, con Eraclito per analizzare né più né meno, uno dei 
problemi che oggi interessano di più l’umanità: il problema del governo degli uomini 
nell’età della cibernetica. In funzione di essa si sviluppano „le scienze della natura e 
del comportamento dell’uomo”. 

„Il fatto che le scienze della natura nella nostra vita presente siano dominate 
in una misura crescente dalla cibernetica, non è un azzardo, ma tutto ciò si trova in 
qualche maniera predeterminato dalla storia della scienza e della tecnica moderne”, 
afferma Heidegger. L’essenza – libertà o determinismo – del governo degli uomini 
dipende radicalmente oggi da una teoria della informazione operante nell’ordine 
biologico e tecnico e di una compresione delle origini e dei fini della cibernetica. Il 
filosofo è colui che dice agli uomini di scienza „quello che essi fanno veramente”. 
Perciò, non ci si deve „lanciare fino all’azzuro, si devono misurare le parole nel 
loro peso secondo le realtà più alte”. 

Ma questo colloquio – più o meno provocante – si stende più o meno a tutte 
le scienze attuali. Tra esse le scienze antropologiche, l'a antropologia stessa „che è 
una interpretazione dell’uomo (e) che nel fondo sa già cosa è l’uomo e pertanto mai 
può domandarsi chi è l’uomo. Per un tale modo di porre la questione, essa 
dovrebbe, in effetti, riconoscere se stessa capovolta e superata” (Heidegger, 
Holzwege). I frammenti di Eraclito hanno trovato nella scienza contemporanea una 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



GEORGE  USCĂTESCU 
 

 
206 

ampia attualità. Ciò è vero in primo luogo per le scienze fisiche che si fanno eco di 
testi come il frammento famoso 90: „Il mondo, che è il medesimo per tutti, nè il dio 
nè l’uomo sa ciò che è, se non che esso fu sempre, è ancora e sarà eternamente un 
fuoco vivo che si rianima e si spegne periodicamente. Tutte le cose si cambiano in 
fuoco ed il fuoco in tutte le cose, come le merci si cambiano in oro e l’oro in 
merci”. Non ci si deve stupire che Heisenberg abbia scritto a proposito di Eraclito 
nel suo libro Fisica e Filosofia: „In una certa maniera, la fisica moderna è 
estremamente vicina alle idee di Eraclito. Se noi sostituiamo la parola fuoco per la 
parola energia, noi possiamo quasi ripetere le sue affermazioni parola per parola 
adoperando il nostro punto di vista moderno”. A misura che la scienza moderna 
abbandona quel sentimento di autosufficienza che Wittgenstein criticava nella 
logica della scienza di Carnap, la prezenza della civiltà antica diventa più 
manifesta. Questo si rivela nell’atteggiamento di un umanesimo sereno che adotta 
Heisenberg in delle opere come Das Naturbild in dei heutigen Physik o Die Künste 
in technischem Zeitalter o l’idea dell’humanum nelle concezioni biologiche di Jean 
Rostand (Biologie et humanisme) o ancora nella nemesi dell’uomo, nelle riflessioni 
di Jean Monod sulla biologia. 

Si può dire anche che nei limiti di un umanesimo classico si situa il 
panbiologismo di Teilhard de Chardin, con la sua affermazione secondo la quale la 
vera fisica è quella che riuscirà un giorno a integrare l’uomo totale nella 
rappresentazione coerente dell’universo. D’altra parte, conviene tener conto della 
situazione particolare che è oggi quella della metafisica, per concepire l’influsso 
potente del pensiero antico nel terreno della antropologia e delle scienze sociali e 
fisiche. In un momento già definito da Hegel come riduzione (Umhebung), della 
metafisica, l’incontro con un momento aurorale, pre-metafisico del pensiero, è 
facilmente realizzabile. Si tratta di un incontro che si effettua tra il pensiero attuale 
e la filosofia dei presocratici, che erano anche i fisici, pensiero ametafisico per la 
sua medesima situazione. D’altra parte, ciò che si chiama propriamente metafisica 
a partire da Kant e forse anche da Cartesio, non è altro che antropologia, come è 
testimoniato dall’evoluzione delle idee e dalla irruzione deleterea delle cosidette 
scienze della cultura, anch’esse in crisi, in quanto prova della coscienza della crisi 
o „morte” dell’uomo. 

Rivelatore è, in questo senso, il richiamo che si fa attualmente al concetto 
della physis aristotelica. Trattasi di un concetto essenziale, come ha dimostrato 
anzittutto con vero lusso d’argomenti lo stesso Heidegger. Nel concetto di physis, 
afferma Heidegger, si è riportato „il termine fondamentale che denomina certi 
rapporti essenziali per l’uomo occidentale, l’uomo della Storia; Natura e Grazia 
(sopranaturale), Natura ed Arte, Natura e Storia, Natura e Spirito”. E d’un tratto 
Heidegger fissa la sua ammirevole penetrazione sull’essenziale: „Tuttavia si parla 
anche della natura dello spirito, della natura della Storia, della natura dell’uomo. La 
natura dell’uomo è stata al di sopra di tutto, uno dei più gravi problemi della 
metafisica: qualunque cosa si possa dire, la natura appare come una realtà la quale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



LINGUAGGIO  E  CREATIVITÀ  NELLE  SCIENZE  UMANE 
 

 
207 

filosofi e poeti hanno collocato in un rango più antico che tutte le età e superiore 
agli dei del crepuscolo d’Oriente”, come cantava il poeta Hölderlin. Natura e 
Storia, nel loro incontro con l’essere, sono senza dubbio i pilastri della metafisica 
occidentale. Per questa ragione, Heidegger considera la „Fisica” d’Aristotile come 
„il libro di fondo della filosofia occidentale”, un libro che implica questa certezza 
originaria: la fisica è la metafisica, per tanto in quanto la metafisica è fisica. Questa 
questione ci conduce d’altronde all’idea, fondamentale per la storia della filosofia e 
senza dubbio essenziale per comprendere l’attualità, la modernità del pensiero 
tradizionale, che il destino della filosofia di Aristotile consiste nell’essere concepita 
in una maniera assolutamente „non greca”, cioè dire „a partire dalla scolastica, 
dalla filosofia moderna e dal neokantismo” (Heidegger). Filosofia greca trasferita 
in un linguggio non greco. 

Come „non greca” appare quindi la distinzione Natura-Spirito. Essa non lo è 
„assolutamente”, afferma Heidegger. Ed è lì, senza dubbio, che l’incontro tra il 
concetto della physis secondo la filosofia greca e la concezione moderna che la 
filosofia occidentale istaura sulle orme di Aristotile diventa possibile nella sua 
autenticità radicale e secondo la determinazione essenziale dell’uomo nel dominio 
della fisica. Questa determinazione rende a sua volta possibile l’idea del logos e la 
sua spiegazione. Essa è il nesso fondamentale tra l’uomo e il logos. Cos’è l’uomo 
per la metafisica greca, e più concretamente per Aristotile? L’essere vivente che 
possiede la proprietà della parola. Il carattere specifico dell’uomo, questo animal 
rationale, è il logos. Il logos stabilisce una connessione, un accordo; costituisce la 
determinazione greca dell’essenza dell’uomo, cioè dire „questa relazione sul fondo 
della quale qualunque cosa presente si stacca necessariamente in quanto tale 
attorno all’uomo e per l’uomo” (Heidegger). 

Un aspetto essenziale della metafisica di Arisotile è che precisamente in 
questo incontro tra l’uomo e il logos, essa mantiene la sua fedeltà di fronte alla 
natura dell’uomo. Così il pensiero dello Stagirita non ci conduce affatto a negare i 
nessi trascendenti e significativi che esistono tra l’essere dell’uomo e la sua 
perfezione, la sua pienezza trascendente: questi nessi sono già impliciti 
nell’aristotelismo e questa pienezza è espressa dalla Grazia, la rivelazione e lo stato 
stesso della beatitudine. 

Il nostro discorso ci porta così ad un incontro significativo: l’incontro tra la 
metafisica e l’antropologia. Ciò è essenziale in Aristotile, in San Tommaso ed in 
Kant. Le grandi linee del problema sono state tracciate da Heidegger nei termini 
più suggestivi a proposito dei momenti della metafisica che precedono il momento 
kantiano. Si tratta dell’istaurazione del fondamento della metafisica come 
antropologia. „Cosa succede in questa istaurazione kantiana?”, si domanda 
Heidegger. Succede questo: „Fondare la possibilità intrinseca dell’ontologia 
significa mostrare che essa è una eccezione relativa alla trascendenza, cioè dire alla 
soggettività del soggetto umano. La questione dell’essenza della metafisica è quella 
dell’unità delle facoltá fondamentali dello Spirito umano. L’istaurazione kantiana 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



GEORGE  USCĂTESCU 
 

 
208 

del fondamento rivela che fondare la metafisica significa stabilire una 
interrogazione sull’uomo. È l’antropologia parte dell’idea che la metafisica è 
compresa „come disposizione naturale dell’uomo”. L’interrogazione – oppure tutte 
le interrogazioni in questa materia – restano implicite nella quarta domanda 
metafisica di Kant: cos’è l’uomo? Questa questione è implicita nel pensiero di 
Aristotile, di San Tommaso e nel centro dell’antropologia filosofica di Max 
Scheler. Tuttavia non è essenziale soltanto la questione, ma, su una vasta scala, la 
varietà delle risposte. Questo è del resto il fondamento delle scienze della cultura o 
scienze dell’uomo. Esse si iscrivono nella crisi della metafisica, la giustificano 
attraverso la autosufficienza delle loro ricerche, nella loro posizione eletta ultima, e 
nella loro propria grave crisi. È il nesso metafisico della crisi stessa. 

In questo contesto si iscrive anche l’essenza e il destino della tecnica. Nella 
sua determinazione in quanto fisica, in quanto cammino – ódó, in quanto „mobilità 
del movimento” – enérgeia, in quanto verità e rivelazione dell’occulto – alétheia, 
in quanto relazione tecné – „Poiesis”. 

È questa  senzaltro una prospettiva vera della situazione della metafisica, la 
cui crisi è connessa alla crisi del gigantismo e la autosufficienza delle scienze 
dell’uomo. Ed in questo contesto vorrei collocare la fede, bella, ottimista, nella 
metafisica di M. F. Sciacca, grande scomparso. In un ambiente culturale che ha 
proclamato ogni volta con più tenace convinzione sulle orme di Hegel e sopratutto 
di Nietzsche e la schiera dei suoi continuatori del secolo XX, la crisi o 
semplicemente il superamento della Metafisica, pochi sono stati coloro che hanno 
saputo, e meno ancora quelli che lo hanno fatto con entusiasmo e convinzione, 
credere in una reale ed attuale sopravvivenza della Metafisica. Tra questi ultimi 
M. F. Sciacca occupa un posto, un vero autentico posto di combattimento, che gli 
fa onore e che offre una prospettiva del tutto speciale alla sua opera. 

Il discorso in cui Sciacca fissa il suo atteggiamento specifico di fronte alla 
questione della crisi della Metafisica è un discorso di granissime implicazioni 
culturali. Non sarebbe infatti possibile capire questo discorso, se non si coglia 
l’idea che Sciacca medesimo ha del concetto di crisi. La crisi è per lei una realtà 
permanente nella storia umana. È un fatto dell’esistenza ed al medesimo tempo una 
costante della Storia. Si possono modificare le tensioni della crisi e le modalità 
della sua manifestazione, però la crisi è una permanenza. È da una concezione 
dell’esistenza quotidiana, da un „magnifico oggi”, che Sciacca realizza un 
approccio al problema in una specie di testimonio ultimo del suo intenso travaglio 
per raggiungere l’essenza della realtà del suo tempo. La crisi della Metafisica è una 
realtà sempre collegata alle dimensioni costanti della cultura occidentale, alla 
propria crisi della religione. Per abbordare congiuntamente questi due problemi 
fondamentali, Sciacca fa suo un moderno, diremmo attualissimo metodo che si 
integra nella dottrina dell’ interpretazione, che ha trovato nel suo coetàneo Luigi 
Pareyson, uno studioso di autentica classe. 

Certo è che mentre la più spettacolare ricerca filosofica d’oggi, ed anche la 
più attuale teologia centrano la loro attenzione sul problema della crisi della 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



LINGUAGGIO  E  CREATIVITÀ  NELLE  SCIENZE  UMANE 
 

 
209 

metafisica e della religione, Sciacca realizza uno sforzo singolare, da un lato per 
dimostrare che tanto la metafisica come la religione si alimentano di una 
permanente tensione critica, e dall’altro lato per poi di manifesto non la 
sopravivenza ma semplicemente la vigenza della metafisica e della religione nella 
realtà esistenziale del nostro tempo. Tutto ciò procede da una fondamentale 
confrontazione della filosofia con l’evoluzione, il predominio delle scienze umane, 
contemporanee del successo e la crisi dello storicismo. Questa riduzione ha fatto 
che il „superamento” della filosofia sia stato accettato anche da grandi filosofi 
contemporanei disposti ad ammetere che essa drovrebbe cedere il posto alla 
scienza, alla tecnica ed alla cibernetica. L’idea marxista che la filosofia d’ora 
innanzi assume il compito di trasformare il mondo è quasi universalmente 
accettata, anche se alle volte attenuata dall’idea che l’interpretazione del mondo è 
già una „transformazione”. Le implicazioni di questa accettazione nelle avventure 
del vitalismo filosofico, nella prima tappa del secolo, e dello strutturalismo 
antropologico, nell’ultimo periodo, sono anch’esse una manifestazione di questo 
stato di cose. In termini generici, la situazione della filosofia è cosi determinata da 
Luigi Pareyson precisamente in una ampia introduzione all’ultimo libro de Sciacca: 
„Oggi la filosofia è surrogata, anzi sostituita dalle scienze umane, che 
contrappongono all’aparente astratezza delle formulazioni speculative, la vistosa 
concretezza delle loro analisi e dei loro contenuti; nella migliore delle ipotesi essa 
ha ancora un posto come metodologia delle scienze o consapevolezza critica delle 
singolari discipline: troppo poco per mantenere alla filosofia una reale autonomia, 
meno che mai per conservare ancora un senso alla metafisica”. 

Questa situazione è stata portata a un punto estremo dalla ideologia 
strutturalista, le cui posizioni e possibiltà di ricerca hanno complicato le cose per 
l’impostazione essenziale della sua propria attività nel terreno specifico della 
speculazione del nostro tempo: il terreno dell’interpretazione. Un dominio, questo, 
che appartiene anche alla filosofia nella sua autentica dimensione attuale. Però 
l’oggetto dell’interpretazione dal punto di vista della filosofia è la verità, mentre 
quello della ideologia strutturalista è, diversamente, l’efficacia. Nella permanente 
confrontazione tra metafisica e antimetafisica, la novità che si insinua nel nostro 
tempo è questa, le cui sorgenti procedono dal campo dell’interpretazione, che nella 
ultima accettazione heideggeriana del marxismo significa, dal punto di vista della 
filosofia, nientaltro che trasformazione. E precisamente Heidegger che cerca una 
uscita „temporale” dal grave dilemma in cui si trova oggi la filosofia. La sua 
impresa possiede una indiscutibile nobiltà di propositi in quanto impresa 
ontologica. Nella confrontazione tra l’uomo e la tecnica, specifico dei tempi che 
corrono, Heidegger osserva l’incapacità dell’uomo di evadere dalla 
rappresentazione storicizzante della storia, fatto che torna impossibile 
l’apprensione essenziale del destino dell’essere dell’uomo e dall’altro lato la 
comprensione stessa dell’essenza vera della tecnica. Ci troviamo in certo senso di 
fronte alla sfida che la ragione si trova in condizioni di formulare all’assoluto, sfida 
che accetterà anche Sciacca e che, secondo lui, per varie ragioni porterà ad un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



GEORGE  USCĂTESCU 
 

 
210 

autentico oscuramento dell’intelligenza. Secondo Heidegger, questa sfida tenta di 
risolvere i suoi gravi problemi e le sue alternative sul piano della coscienza e nei 
termini della meditazione. Nello spirito di questa nuova e singolare sfida, il filosofo 
parla „del potere occulto della tecnica moderna” come di qualcosa che non ha 
nome e „non procede dall’uomo” nello spirito di questa sfida o provocazione, 
concetto frequente nelle sue ultime opere, Heidegger da un giro completo alla idea 
di Marx sul ruolo del filosofo. Per un pensiero autentico, interpretare il mondo 
significa al tempo medesimo trasformarlo. La Teoria e la Prassi, la Teoria 
determina la Prassi, questo è il rapporto tra queste due sorelle nate, secondo 
Heidegger, da padre e madre sconosciuti. Però il maestro di Friburgo sa valutare 
questa „novità”, che sarà in certo senso il nucleo del pensiero dello Sciacca. La 
novità del nostro tempo consta nel fatto che la Teoria ha abbandonato ”l’abizione 
ontologica” che aveva nella concezione greca, per tradursi in qualcosa che serve 
per fissare gli elementi necessari ad una esperienza. 

Questa „ambizione ontologica”, nel suo carattere di permanenza e di 
rinnovamento costituisce l’atteggiamento fondamentale di Sciacca di fronte a ciò 
che è stato definito come la crisi della Metafisica. Nel nome di questa ambizione 
ontologica, denuncia Sciacca il pericolo dello storicismo, delle ideologie, della 
„libertà” e della „ragione”, „impazzite”. Per capir bene il contributo di Sciacca a 
questa ambizione ontologica, è necessario valutare l’ambito etico della sua dottrina, 
nonchè la dimensione di certi suoi concetti particolari come „intelligenza”, 
„occidentalismo”, ateismo „ottimistico” e „tragico” o „sofferente”, „disperazione 
radicale”, nonchè la sua posizione pertecipante, al medesimo tempo, di un 
esistenzialismo cristiano e di uno spiritualismo cristiano. L’ambizione ontologica 
di Sciacca vede nel nichilismo affrattellato contemporaneamente al nominalismo il 
maggior pericolo per una intelligenza metafisica viva ed autentica. Il nominalismo 
del discorso crea una nuova Babele semantica e situazionale, apre il cammino al 
nichilismo e con ciò „alla perdita dell’essere e dei valori”. Dietro a questo processo 
di degenerazione vi è una „ragione impazzita”, „per la superbia di tutto 
razzionalizzare o funzionalizzare in vista dell’utopia dell’ultimo domani, senza 
garantire neanche che sarà un domani qualunque. Questa ragione impazzita è una 
ragione attiva, dinamica, calcolatrice, che esclude la meditazione, la „povertà 
nell’ozio”, l’immagine di un „Socrate disoccupato” una specie di „leit-motiv” 
fascinante nello stilo culturale di Sciacca. Questa è la ragione dei sofisti eterni 
contraddittori del „logos” socratico o cristiano che sia. Questa ragione calcolatrice, 
pianificatrice, eleata ed antiproblematica denuncia l’inquinamento ecologico del 
pianeta, ma niente sa dire dell’inquinamento della coscienza, il grave inquinamento 
della umana intelligenza. L’intelligenza creatrice, meditatrice riflessiva, oziosa, ha 
per Sciacca, nella sua epifanía culturale, il sapore della sapienza vichiana. Sapienza 
poetica, potenzializzata, feconda dell’essere. Quella che fa sì che la cultura sia 
libertà, spiegamento dell’essere in un universo di valori. Quella che Sciacca 
utilizza per un intelligente avvicinamento tra San Giovanni della Croce e Leopardi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



LINGUAGGIO  E  CREATIVITÀ  NELLE  SCIENZE  UMANE 
 

 
211 

Difesa delle posizioni di una metafisica oggetiva, la quale si giustifica, come 
la religione, nella confrontazione con una permanenza dell’idea delle crisi, Sciacca 
non ignora, tuttavia, al contrario, questo è l’essenziale della sua tematica culturale, 
la gravità della crisi del secolo. Di fronte ad essa, tutta la sua attività, durante 
quarant’anni, adopera il tono di una intelligente polemica. Immagine sopprattutto 
rilevante del suo spirito polemico in questa materia è, piu che la sua opera 
sistematica, il complesso dei suoi scritti caleidoscopici, aforistici, frammentari 
sebbene inspirati in una unità di pensiero, di linguaggio secondo, di proposito e di 
dottrina filosofica. Così denuncia egli i filosofi e scrittori condannatti a vivere 
nell’esilio dell’essere e della libertà, e condanna le false posizioni, soprattutto 
quelle che coinvolgono l’essenza del cristianesimo: l’esistenzialismo cattolico, il 
cattolicesimo vitalista, esistenzialista o marxista che sia. Per lui, il filosofo che vuol 
fare filosofia in piena crisi dell’intelligenza ha bisogno di farla con metodi 
moderni. Egli sa che la verità metafisica deve essere pensata dal punto di vista 
della filosofia, la „filosofia e basta”, la quale ha la fecondità interpretativa della 
esperienza solo perche approfondisce la verità. La sua non è la polemica per la 
polemica a favore della metafisica e contro le determinanti della crisi della 
metafisica. È una polemica che parte dall’idea che „la guerra al sistema, alla verità 
eterna, alla metafisica, è stata dichiarata da molti anni”. Nella sua lotta, non ci sono 
idoli che valgano. Nel 1942 si scaglia contro Croce, fino al punto di esclamare: 
„Diamine! Non è stato lui, Benedetto Croce in carne e ossa, che ha ucciso e per 
sempre la filosofia?” Per lui la filosofia è consapevolezza dei problemi, non è triste 
saggezza, né problematicismo, né meno decadentismo. Non è nel nome 
dell’intelligenza, razionalismo, ma „ragionevolleza”. Non è soltanto impostazione, 
ma anche e soprattutto „soluzione” dei problemi. Non è dubbio, ma meraviglia, 
così come la dimostra Socrate e Platone dalle sue origini. È invito all’uomo di 
„costruire secondo scienza e sapienza la propria existenza”. Proposta e sforzo di 
conoscere sè stesso, come ammoniva Socrate, seguendo l’oracolo di Delfi o come 
insegna a sua volta il cristianesimo. È comprensione in virtù e per virtù 
dell’intelligenza e dell’amore. È parola creatrice ma anche silenzio, „luogo infinito 
creatore di tutte le parole”. È contemplazione operante in cui Dio e Verità sono la 
stessa cosa e per cui contraddizione tra Filosofia e Religione non vi può essere. 
E’drammatica succesione. 

Importante è l’incidenza della crisi della Metafisica, secondo Sciacca, nella 
civiltà della fine di questo milennio. Si tratta di una civiltà che cerca il dialogo e la 
comunicazione al di fuori della filosofia, e perciò è una falsa civiltà del falso 
dialogo, la falsa libertà, la falsa comunicazione, autentica Torre di Babele 
semantica, che Sciacca denuncia senza posa in tutti i suoi scritti. Nichilismo e 
Tecnologia sono le sue culminazioni negative e vuote. Falsa in tutti suoi aspetti, la 
civiltà del secolo finisce per essere anche una falsa filosofia del nulla, una autentica 
impietà culturale frutto ultimo dell'oscuramento dell'intelligenza. Di fronte a questa 
crisi Sciacca oppone una costruzione concreta di un rinnovamento metafisico, il cui 
soggetto ed oggetto è l’uomo. Una costruzione che è una testimonianza esistenziale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei



GEORGE  USCĂTESCU 
 

 
212 

ed una esigenza ontologica. Una filosofia, la sua, che concepisce l’uomo che, in 
quanto io, trova la forza di „testimoniare di sè, essere quello che è: non dormire il 
sonno del suo essere, ma fecondarsi della sua veglia perenne”. Una filosofia che è, 
anche, in quanto filosofia, un Discorso del Logos, formulato in termini, moderni, 
come pronunziamento dell’essere. „Essere finito l’uomo, a cui è presente come 
Idea l’essere infinito non può non sentire l’esigenza dell’essere, che è perciò 
esigenza ontologica, cioè aspirazione con tutto il suo essere all’Essere. E’ la sua 
armatura spirituale, la sua sicurezza. Il suo essere, che testimonia di essere, è anche 
testimonianza dell’Essere. Attestandolo testimonia di se, testimoniando di sè attesta 
l’Altro da cui è, testimonia di Lui”. 

La metafisica va restaurata, nell’opera di Sciacca, in una dimensione poetica. 
Una bella avventura questa, nella quale il filosofo si vuol accompagnato forse non 
più delle parole, ma dai „silenzi di Cristo” da tempo dimenticati, o forse mai 
rilevati dalla filosofia. Una filosofia la cui riduzione ultima è forse questa: „La 
storia con la mia esistenza si accende la pipa. Dal punto dell’eternità mi giuoco il 
mondo a bottoni e mi fumo millenni”. 

 
 Universidad Complutense 

Madrid, Calle O’Donnell, 11 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:40:01 UTC)
BDD-A1896 © 1998-1999 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

