
DACOROMANIA, serie nouă, IX – X, 2004 – 2005, Cluj-Napoca, p. 45-59 

ALEXANDRU  NICULESCU 

AVATARURILE  PROTESTANTISMULUI  ROMÂNESC.  
REFORMA,  REFORMELE 

A venit timpul, credem, să reexaminăm un moment semnificativ din istoria 
culturii noastre: pătrunderea – în lumea românească, tradiţional-ortodoxă – a 
ideologiei Reformei. Nu este deloc greşit a afirma – în subsidiar – că acest 
fenomen cultural-religios venit dinspre Vest către ţinuturile româneşti ale 
Moldovei şi ale Transilvaniei – într-un context maghiaro-german – a fost prima 
confruntare (nonconflictuală, în plus) a mentalităţii româneşti închise între 
barierele Orientului slavo-bizantin cu Occidentul. 

1. Începuturile s-au făcut în Moldova lui Alexandru cel Bun, în sec. XV. Se 
ştie că adepţii cehi şi maghiari ai reformei lui Jan Hus (ars pe rug în 1415), după ce 
trec prin Maramureş (ţinut mai izolat) şi Transilvania şi produc în drumul lor unele 
tulburări social-religioase, îşi găsesc refugiu în Moldova, se instalează pe valea 
Trotuşului şi, de bună seamă, răspândesc în jur ideile lor, dintre care traducerea 
textelor sacre în limba naţională a poporenilor („ca să înţeleagă”) este cea mai 
însemnată. Doi preoţi traduc Biblia în maghiară şi nu este exclus – după cum 
credea N. Iorga – ca şi primele traduceri româneşti din textele sacre (Psaltirea, 
Apostolul – ceea ce a fost denumit, ulterior, „texte maramureşene”) să fi fost în 
legătură cu activitatea lor renovatoare. Nu „se făcură [românii!] husiţi pe un cap” – 
cum afirma N. Iorga, în Istoria literaturii române, I, p. 100 şi urm. –, dar se pot 
uşor presupune „inspiraţii” şi îndemnuri husite în traducerile nord-moldovene şi 
nord-transilvănene ale unor texte sacre (Psaltirea apare în două traduceri, în mai 
multe cópii). În orice caz, unii români (probabil călugări sau persoane legate de 
Biserică) au ascultat de sfaturile reprezentanţilor noilor idei religioase husite şi au 
tradus cărţi sacre din slavonă în română. 

2. Dar husiţii, aşa cum scrie Al. Rosetti (în Istoria limbii române, ediţia din 
1986, p. 433), nu erau decât bieţi „transfugi”, „prigoniţi de oficialitatea de peste 
munţi”. Totuşi, ei au putut propaga idei şi îndemna la traducerea textelor sfinte în 
română, fie şi pe apucate şi, am putea adăuga, clandestin! Ei se temeau, în 
Moldova, de o reacţie a ierarhiei ortodoxe de aceeaşi putere cu cea a catolicismului 
maghiar (care, în Transilvania, însemna… Inchiziţia!). Ortodoxia moldovenească 
nu dădea atenţie, nici nu prea înţelegea aceste lupte ecleziastice occidentale (le-a 
înţeles, dar două secole mai târziu, pe vremea mitropolitului Varlaam, la îndemnul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

 

 

46 

teologic şi material al ortodoxiei din Kiev!). În orice caz, înainte de declinul 
husitismului, către sfârşitul sec. XV, în Moldova, teritoriu aflat în afara sferei de 
influenţă a catolicismului, românii au beneficiat, în cultura lor regională, de texte 
religioase traduse în limba lor… 

3. Actul următor se petrece la Braşov, în secolul următor şi, ca să spunem 
aşa, „la lumina zilei”. În Transilvania, se ştie, ideile Reformei luterane au pătruns 
uşor şi repede, prin maghiari şi prin saşi. „Tezele” – cele 95 de „teze” – pe care le-a 
afişat Martin Luther la Wittenberg, în 1517, şi lucrări de-ale lui circulau în 
Transilvania (aduse de saşi de la Lipsca), dar adevărata propagandă religioasă 
protestantă se face după 1530, adică după proclamarea confesiunii luterane, la 
Augsburg. În Transilvania, principalul propovăduitor al Reformei a fost Johannes 
Honterus (1498 – 1549), primul pastor luteran al Braşovului, autor de lucrări 
teologice protestante (care apar prin 1542 – 1543). În acelaşi timp, alt protestant, 
Hans Benkner, era „jude” (= primar) al oraşului (pe atunci Kronstadt), în fruntea 
unui „senat” de aceeaşi confesiune. Mai mult decât atâta, principele Transilvaniei, 
János Zsigmond Szápolyai (Ioan Sigismund Zapolya), între 1556 şi 1571, 
îmbrăţişează şi el confesiunea luterană (în opoziţie cu regele Ferdinand al Ungariei, 
catolic) şi aprobă prozelitismul luteran în Transilvania. Aşadar, autorităţile statale 
ale Principatului Transilvaniei şi comunitatea saşilor şi maghiarilor protestanţi 
încercau să răspândească, o f i c i a l , protestantismul luteran printre românii 
ortodocşi. Era o experienţă nouă. Însuşi Luther şi colaboratorul lui, Melachton, se 
interesau de această întâlnire – unică în Europa – dintre Reformă şi Ortodoxie, 
amândouă confesiuni care nu-l recunoşteau pe Papă. 

4. În aceste condiţii şi cu acest scop a fost folosit în Braşov diaconul Coresi 
(cca 1510 – cca 1581). El era cunoscut în Braşov, principal centru economic care 
lega, într-un fel, cele trei ţări româneşti, încă de pe vremea când tipărise aici un 
Octoih slav (1557) şi avea legături cu comunitatea românească ortodoxă extra 
muros din Şchei. Venise la Braşov de la Târgovişte, cu învoirea lui Pătraşcu cel 
Bun (1554 – 1557), iar meseria lui era aceea de tipograf bisericesc pe lângă 
Mitropolia din oraşul-reşedinţă domnească. (Slovele tiparniţei lui proveneau din 
Veneţia, aduse, cu ani în urmă, de Dimitrie Liubavici.) 

Astfel, diaconul Coresi era omul potrivit de a îndeplini dorinţele 
protestanţilor din Braşov. Acolo, Johannes Honterus avea el însuşi o tipografie, iar 
Hans Benkner, o fabrică de hârtie. Condiţiile de lucru erau extrem de favorabile. 

Începând din iulie 1558, diaconul Coresi şi ucenicul său Oprea logofătul se 
stabilesc în Braşov şi, în solda saşilor protestanţi, tipăreşte, în 1559, prima sa 
lucrare „comandată” de autorităţile ecleziastice luterane din Braşov – şi, 
bineînţeles, stipendiată de „senatul” şi de „judele” oraşului – sub titlul Întrebare 
creştinească. Tipăritura era, de fapt, un  c a t e h i s m  l u t e r a n ,  destinat a fi citit 
în bisericile şi în şcolile „valahilor”. Pentru cei ce aderau la Reforma lui Luther, un 
ortodox bine instruit era un virtual protestant! De aceea, într-o culegere de 
documente pentru istoria oraşului Braşov, apare următoarea menţiune: Johannes 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



AVATARURILE  PROTESTANTISMULUI  ROMÂNESC 
1 

 

 

47 

Benknerus, judex Coronensis, cum reliquis senatoribus, reformavit Valachorum 
ecclesiam et praecepta catecheseos dicenda illis (apud N. Cartojan, Istoria 
literaturii române vechi, ediţia din 1980, p. 99). Documentul este datat 12 martie 
1559, ceea ce i-a determinat pe filologi să dateze şi Întrebarea creştinească în 
acelaşi an. 

De aici înainte încep o serie de întrebări şi de probleme filologice privind 
conceptele creştine cu care operau protestanţii luterani. Într-o scurtă introducere la 
Întrebarea creştinească, Coresi, cel care „scoate” textul, scrie: neşte creştini buni 
socotiră şi scoaseră carte din limba sârbească pre limba rumânească. Cine vor fi 
fost aceşti „creştini buni” nenumiţi (sau necunoscuţi lui) şi ce făcuseră ei? O 
traducere din „limba sârbească” – adică din slavonă – în română? Unde ar fi putut, 
anterior, exista o versiune  s l a v o n ă  a unui catehism protestant? Cercetători ai 
acestei probleme (N. Sulică, N. Drăganu, Al. Rosetti) s-au gândit că un catehism 
luteran care ar fi putut sta la baza Întrebării creştineşti coresiene (1559 – 1561) ar 
fi avut mai degrabă un original în maghiară sau în germană (în 1544 este semnalat, 
la Sibiu, un catehism luteran românesc tradus după un original maghiar – dar care 
nu s-a păstrat posterităţii). Ceea ce ar însemna că afirmaţia „scoaseră din limba 
sârbească” (slavonă) pare curioasă: să fi fost numai o încercare de a-i atrage – 
respectând tradiţia slavonă – pe „valahii” ortodocşi? În orice caz, ea atestă că 
Întrebarea creştinească ar fi fost  a n t e r i o r  t r a d u s ă  – iar Coresi n-ar fi avut 
decât rol de tipăritor, de tipograf. De către cine să fi fost tradusă? S-ar putea 
impune o singură ipoteză: traducerea să se fi făcut în nordul Moldovei,  d e  p e  
o r i g i n a l e  î n  l i m b a  s l a v ă  (= slavonă, dar, poate, şi prin intermediar ceh; 
ceea ce echivala cu „sârbească” pentru bietul român ignorant) – adică acele 
traduceri anterioare efectuate sub influenţa husiţilor refugiaţi în Moldova. De la 
husiţi, ele au ajuns la luterani – din nordul Moldovei, la Braşov –, aşa cum, de fapt, 
filologia românească presupune (O. Densusianu, Al. Rosetti, îndeosebi). 

5. Dar textul introductiv continuă cu o serie de menţiuni („cu ştirea Măriei 
lui Crai şi cu ştirea episcopului Savei ţării ungureşti”), pentru a sfârşi astfel: „şi 
scoasem Sfânta Evanghelie şi Zeace Cuvinte şi Tatăl nostru şi Credinţa 
Apostolilor, să înţeleagă toţi oamenii cine-sŭ rumâni creştini”. Să decriptăm unii 
termeni din text. Zeace cuvinte nu era altceva decât o biată parafrază – calc, în 
româneşte, în absenţa unui termen teologic neologistic – a ceea ce era Decalogul. 
Despre Tatăl nostru nu pot exista dubii (termenul există şi azi). Dar Credinţa 
Apostolilor ce ar putea fi? Ce termen teologic ar fi putut calchia? Nu cumva este 
vorba de Simbolul credinţei, cunoscut şi ca Simbolul Apostolilor? Această întrebare 
îşi are rostul ei. O. Densusianu, Al. Rosetti şi alţi filologi români consideră că aici 
ar fi vorba de Acta Apostolorum – Faptele Apostolilor, pe care Coresi le-ar fi 
reluat, adaptându-le la graiul din sudul Ardealului – Muntenia atunci când, în 1563, 
a  t i p ă r i t  Apostolul (românesc). Erori filologice fără temei teologic! 

De aceea întrebarea rămâne: de ce apare termenul Credinţa Apostolilor 
(alături de textele fundamentale creştine Decalogul şi Tatăl nostru)? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

 

 

48 

După opinia noastră, sintagma Credinţa Apostolilor denumeşte – traducând 
sau interpretând aproximativ – ceea ce se numeşte, în teologia generală, Simbolul 
credinţei sau, pentru ortodocşi şi catolici, Crezul – Credo. Că este vorba de acest 
text (şi  n u  de Faptele Apostolilor) stă dovadă, tot într-un text coresian (citat de 
Gaster, Crestomaţia românească, vol. I, p. 32, r. 14), sintagma credinţa 
creştinească, iar într-un alt catehism (probabil, tot luteran) din 1607, credinţa ce-au 
făcut 12 apostoli (DA, s.v. credinţă). 

Şi mai semnificativ este însă faptul că, în lucrările consacrate 
protestantismului ca fenomen cultural-religios european, este semnalat faptul că 
Jan Hus, în închisoarea în care îl aruncaseră adversarii săi din Boemia şi 
sorbonarzii francezi (Gerson şi d’Ailly), a redactat o serie de explicaţii asupra 
Simbolului credinţei, a Decalogului şi a predicilor duminicale (Georges Casalis, Le 
protestantisme, Larousse, 1974, p. 30). 

Oare nu sunt aceste texte sacre  e x a c t  aceleaşi despre care vorbeşte Coresi 
în ultima parte a introducerii sale la Întrebare creştinească? Ele fac parte din 
structura unui catehism (catolic sau protestant). El afirma că aceste texte erau 
„scoase” – adică traduse  ş i  tipărite – atunci când scria introducerea la Întrebare 
creştinească. Nu ar fi exclus chiar ca aceste ultime trei texte – care, în general, 
alcătuiau catehismul – să fie o dovadă a existenţei unui catehism luteran preexistent 
Întrebării creştineşti a lui Coresi (vezi mai jos, sub 13.). 

6. Deosebit de importantă este problema sensului verbului (a) scoate, utilizat 
de Coresi: „Bunii creştini scoaseră…”. Coresi afirmă: scoasem. Care este deci 
semnificaţia termenului? Al. Rosetti (Istoria limbii române, 1986, p. 680) l-a 
interpretat ca „a traduce”. P. P. Panaitescu (Începuturile scrisului în limba română, 
citat de Al. Rosetti) îl glosează prin modernul „a publica” (astăzi, chiar „a… 
edita”). În ceea ce ne priveşte, credem că (a) scoate, în utilizările lui din sec. XVI 
(la Coresi, dar şi în Palia), avea un sens ambiguu: în primul rând, „(a) traduce”, dar 
şi, probabil, „(a) tipări” (de altfel, în scoasem Sfânta Evanghelie etc. acest ultim 
sens pare mai potrivit; s-ar dovedi o dată mai mult rolul adevărat al lui Coresi în 
activitatea lui de la Braşov). 

Dar problema este mai complicată. Ce origine ar fi putut avea cuvântul (a) 
scoate cu sensurile de mai sus? Nici un cercetător al textelor nu şi-a pus această 
întrebare! Credem că sensul „a traduce” şi sensul „a tipări” ale cuvântului – după 
cum s-a discutat în filologia românească – ar putea rezulta dintr-un calc sau pot fi o 
simplistă (oarecum incultă!) expresie populară. De fapt, şi astăzi există expresia a 
scoate o carte „a publica, a tipări”. 

Cercetările noastre ne-au îndreptat însă spre limba greacă modernă vorbită. 
Un verb precum vgazō (Βγαζω), în greaca actuală, are sensul „a traduce”, „a 
publica”. Nu putem oare lua în consideraţie această etimologie? 

Coresi afirmă că textele sacre sus-menţionate erau „scoase”, ceea ce 
înseamnă că ele erau 1. traduse şi gata de tipărire sau 2. chiar tipărite în momentul 
apariţiei prefeţei Întrebării… Ceea ce, mai departe, înseamnă – ţinând seama că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



AVATARURILE  PROTESTANTISMULUI  ROMÂNESC 
1 

 

 

49 

Tetraevanghelul (= „Sfânta Evanghelie”), pe care Florica Dimitrescu l-a editat 
(Bucureşti, 1963), datează (după cum este indicat în tipăritură) din 1560 – 1561 – 
că Întrebarea creştinească trebuie datată a posteriori. Anul 1559, propus de  
Al. Rosetti, nu pare potrivit. P. P. Panaitescu (op.cit.) propune 1561 – ceea ce ar fi 
mai acceptabil. 

7. Aceste consideraţii ne sugerează o serie de concluzii-ipoteze: 1. textele 
menţionate fuseseră  t r a d u s e  în prealabil (şi u n d e  ar fi putut să se execute 
traducerea decât în nordul Moldovei – nordul Transilvaniei, sub impulsul 
husitismului?), 2. ele au fost numai t i p ă r i t e  la Braşov de Coresi (deci  a d u s e  
din nord în sud, de la adepţii lui Jan Hus la adepţii lui Luther!) şi 3. Coresi a fost 
n u m a i  u n  t i p o g r a f   în solda saşilor luterani din Braşov. 

În ceea ce priveşte Faptele Apostolilor, textul apare în Codicele Voroneţean, 
manuscris. Ulterior, în 1563, apare un Apostol (românesc) al lui Coresi, tipărit la 
Braşov. După cum a arătat Al. Rosetti, Istoria limbii române, ediţia din 1968, 
p. 683-699, într-un amănunţit studiu, Coresi „a avut la îndemână”, adică a tipărit o 
versiune asemănătoare cu cea din Codicele Voroneţean, dar a întreprins el însuşi o 
verificare a traducerii precedente cu un text slavon şi a introdus o serie de 
modificări. 

8. Problemele conceptelor religioase ale Reformei nu se opresc aici. Într-un 
articol publicat cu ani în urmă (în RRL, XXX, 1985, nr. 6, p. 549-552 – un omagiu 
adus neuitatului Alexandru Rosetti), am atras atenţia asupra utilizării frecvente în 
textele „scoase” de Coresi (din 1559 până prin 1570 – când prozelitismul luteran şi 
calvin era foarte activ) a termenilor creştin, creştinesc. 

Termenul creştin apare în textele manuscrise – traducerile din slavonă, 
nord-moldovene. Indicele paralel… întocmit de Florica Dimitrescu (Contribuţii la 
istoria limbii române vechi, Bucureşti, 1973, p. 142) atestă prezenţa cuvântului în 
Psaltirea Scheiană şi în Codicele Voroneţean câte o  s i n g u r ă  d a t ă  (tot o 
singură dată apare şi în aşa-numitul Evangheliar slavo-român, localizat şi acesta în 
Moldova, probabil prin 1551 – 1553). Dar, dintr-odată, termenul creştin apare de 9 
ori în Tetraevanghelul lui Coresi (1560 – 1561). Mai înainte l-am regăsit în 
Întrebare creştinească (1559 sau 1561) – în care, cum am văzut, apar şi expresia 
creştini buni şi fraza oamenii cine-sŭ rumâni creştini. În Tetraevanghel, în prefaţă, 
se repetă această frază: să înţeleagă să înveaţe rumânii cine-sŭ creştini (ediţia 
Florica Dimitrescu, 1963, p. 167). În textul evanghelic, substantivul este atestat 
numai la plural – dar, surpriză! – termenul creştini n u  a p a r e  în textele 
Evangheliei tradiţional-apostolice (Evanghelia lui Matei) – fie ortodoxe, fie 
catolice. În aceasta din urmă, apare, în schimb, numele propriu Israel. Exemple: 
oamenii miei creştinii (Tetraev., p. 40, Matei) – poporului Meu Israel (Biblia 
Societăţii Biblice, Bucureşti, 1925, p. 4); nece în creştini (Tetraev., p. 48, Matei) – 
nici în Israel (Biblia, ed. cit., p. 11); pasă în ţara creştinilor (Tetraev., p. 41, 
Matei) – du-te în ţara lui Israel (Biblia, ed. cit., p. 4); nu s-au ivit aşa în creştini 
(Tetraev., p. 50, Matei) – nu s-a văzut aşa ceva în Israel (Biblia, ed. cit., p. 13, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

 

 

50 

Matei); slăvia Dumnezeul creştinilor (Tetraev., p. 58, Matei) – slăveau pe 
Dumnezeul lui Israel (Biblia, ed. cit., p. 23). Exemplele ar putea continua. 

Cu toate acestea, substituirea numelui Israel cu termenul creştini (pl.) nu s-a 
operat în toate locurile în care apare: Tetraevanghelul înregistrează 20 de ocurenţe 
ale numelui (propriu) Israel/Izrail – chiar în Evanghelia lui Matei. 

Termenul creştini mai apare însă şi în alte tipărituri: în Evangheliarul 
slavo-român din 1551 – 1553 (1 ocurenţă) şi în Liturghierul românesc din 1570 
(5 ocurenţe) – toate acestea, în formă de substantiv plural. 

9. Alături de acesta, apare adjectivul creştinesc. Pe lângă Întrebarea 
creştinească, Coresi întrebuinţează în postfaţa Tetraevanghelului sintagma cărţi 
creştineşti. În Evanghelia cu învăţătură (1582), denumită şi Cazania II, în 
Predoslovie regăsim de mai multe ori acelaşi concept: oameni creştineşti, legea 
creştinească, legea oamenilor creştini (ed. Puşcariu – Procopovici, 1914, p. 3-6). 
În sfârşit, şi Palia de la Orăştie (1581 – 1582) atestă, la rându-i, în prefaţă, expresia 
cărţi creştineşti dedicate creştinilor români (ed. Viorica Pamfil, 1968, p. 7). 

Este uşor de observat că termenul creştinesc (pl. creştineşti) este utilizat 
exclusiv în ceea ce am putea numi „texte ale editorului”, spre deosebire de creştini 
(pl.), care apare în textul evanghelic al lui Matei. 

10. Mai întâi, o precizare. Conform Bibliei, termenul creştini (pl.) nu aparţine 
epocii scrierii evangheliilor. El apare mai târziu – cu ocazia adunărilor Bisericii în 
Antiohia. Faptele Apostolilor, cap. 11, vers. 26 relatează: Şi în Antiohia, întâia 
oară, ucenicii s-au numit creştini (Biblia, ed. Galaction – Radu, 1939, p. 1234). 

În această perspectivă, cum am putea explica substituţiile parţiale descoperite 
în Evanghelia lui Matei din Tetraevangheliarul coresian? Nu putem prea uşor 
răspunde la o astfel de întrebare. Două ipoteze ar părea posibile – pe care le 
enunţăm cu multe rezerve – şi care pleacă de la o prealabilă întrebare: cine ar fi 
putut o p e r a  asemenea schimbări (substituiri) într-un  t e x t  s a c r u , intangibil? 
În plus, sensul logic al unora dintre aceste substituiri frizează absurdul (de ex. ţara 
creştinilor în loc de ţara lui Israel), dovedind o incultură teologică totală. 

Să se fi făcut asemenea substituiri în textele originale (husite) din nordul 
Moldovei? Unui biet călugăr român traducător din slavonă în română i se pot 
atribui asemenea erori, cu drept sau pe nedrept… Dar – altă ipoteză – ar putea fi 
aceea că schimbările s-ar fi efectuat la Braşov, în textul dat, în 1560 – 1561, lui 
Coresi (de către luterani) spre a fi tipărit. 

Substituirile s-au rarefiat, la o anumită parte din text, apoi au dispărut; 
numele lui Israel a rămas neatins. 

Dar această situaţie bizară nu ar fi semnul unei d i f e r e n ţ e  (de traducere, de 
„scoatere”) între Evanghelia lui Matei şi celelalte evanghelii apostolice? 

Affaire à suivre! – cum spun francezii. 
11. Este însă adevărat că, în timp ce confesiunile tradiţionale beneficiau 

i m p l i c i t  de calitatea şi de termenul de creştin (am amintit mai sus că termenul a 
apărut în Antiohia, în timpul vieţii Apostolilor), confesiunea luterană îl 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



AVATARURILE  PROTESTANTISMULUI  ROMÂNESC 
1 

 

 

51 

întrebuinţează – chiar exploatează – cu predilecţie. De bună seamă, ca să evite 
acuzaţiile de erezie noncreştină (sau duşmănoasă creştinismului). Luther însuşi 
numea Biserica întemeiată de Iisus Hristos „notre mère spirituelle, la sainte Église 
chrétienne” (Des bonnes oeuvres, trad. fr. în Oeuvres, vol. I, Geneva, 1957, 
p. 271). Să adăugăm celebrul Manifeste à la noblesse chrétienne (An den 
christichen Adel deutscher Nation), precum şi La liberté du chrétien (Von der 
Freiheit eines christen Menschen) – amândouă aceste lucrări fundamentale, scrise 
în 1519 – 1520 (trad. fr. Oeuvres, vol. I, II, Geneva, 1966). Tot lui Luther i se 
datoreşte sintagma creştini buni – în care marele reformator includea şi pe oamenii 
laici: les laïcs [sont] de bons chrétiens; …il est abusif que le droit canon fasse si 
grand cas de la liberté ecclesiastique… comme si les laïcs n´étaient pas de bons 
chrétiens et gens d´église qu´eux mêmes (Oeuvres, vol. II, p. 88). Iată, în sfârşit, şi 
conceptul om creştin: l´homme chrétien est en toutes choses le plus serviable des 
serviteurs (Oeuvres, vol. II, p. 275). 

Luther opunea termenii de mai sus teologiei profesate atunci de pontifii de la 
Roma (Alexandru VI – Borgia –, Iulian II, Leon X) care, în numele 
c a t o l i c i s m u l u i  (prin prelaţi catolici),  practicau, deschis (şi… „teologic”!), 
operaţiuni financiare oneroase („indulgenţele”). Chiar mai mult, papii de atunci – 
după cum ştim – se amestecau în rivalităţile terestre dintre regii şi împăraţii 
Europei feudale. Le Pape est un scandale pour la Chrétienté – decreta Luther  
(Oeuvres, vol. II, p. 92). 

12. Chiar dacă, în Transilvania, saşii erau departe de asemenea lupte 
teologice, ei aderaseră la noua confesiune la puţin timp de la întemeierea ei, la 
Wittenberg, din raţiuni naţionaliste: luteranismul le permitea a se delimita – şi lua 
distanţă – de maghiarii catolici (mai târziu chiar, după 1564, aceştia din urmă, în 
mare parte, îmbrăţişează calvinismul, din aceleaşi tendinţe identitare), după ce, mai 
înainte, şi unii, şi alţii luaseră contact cu reformaţii husiţi din nordul Ardealului şi 
nordul Moldovei. 

Trebuie însă menţionat faptul că în traducerile şi tipăriturile comandate de 
saşii luterani lui Coresi – ca şi în textele calvine (Palia de la Orăştie, 1582) – 
regăsim mai degrabă conceptele, termenii şi expresiile enunţate de Luther. Între 
acestea, termenii creştini (plural), creştinesc apar cu deosebită frecvenţă. 

Nu ar fi deci deloc surprinzător a atribui substituirile mai înainte menţionate 
– oricât erau, unele, de  absurde, ignorante – unor „buni creştini” protestanţi – 
husiţi sau luterani – probabil români, care să fi încercat a ... „creştina” parţial 
Evanghelia lui Matei,  renunţând însă, până la urmă (din ce motiv?), la această 
ignobilă imixtiune în textul sacru! 

13. Ceea ce caracterizează însă Reforma protestantă românească este 
concordanţa dintre husitism şi luteranism, adică dintre primele traduceri 
manuscrise rotacizante din nordul Ardealului – Maramureş – nordul Moldovei şi 
primele tipărituri ale lui Coresi. Între ideile lui Jan Hus şi cele ale lui Luther existau 
unele diferenţe (de ex., Jan Hus scrisese tratatul De ecclesia, în care vorbeşte de o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

 

 

52 

„biserică universală”, şi se ocupa de explicaţii privind Simbolul credinţei şi 
Decalogul, precum şi de predici duminicale). Reformaţii „oficiali” din Braşov nu 
au ezitat a lua legătura cu cei din nord. Johannes Honterus însuşi a călătorit în 
Moldova prin 1540 (Al. Rosetti, Istoria limbii române, 1986, p. 677)1, dar 
asemenea fapte importante nu i-au interesat pe cercetători. 

Cea mai bună dovadă a acestor contacte sud–nord ar fi traducerea 
catehismului. Al. Rosetti (Istoria limbii române, 1986, p. 680) a arătat că „printre 
cărţile traduse în nordul Ardealului – Maramureş” apărea şi copia unui Catehism – 
pe care îl consideră „luteran” (menţionăm că asemenea denumiri, precum luteran 
sau, cum este cunoscut catehismul de la Sibiu din 1544, căruia i se atribuie numele 
calvinesc, sunt date de către filologi). 

Catehismul „luteran” pare a fi stat – susţine Rosetti – la baza Întrebării 
creştineşti tipărite de Coresi în 1559 (sau 1561). Textul apare într-un Codex 
Sturdzanus, un miscelaneu de texte manuscrise din nordul Ardealului (de la 
sfârşitul secolului XVI – începutul sec. XVII), copiate de Popa Grigore din Măhaci 
şi editate de B. P. Hasdeu în Cuvente den bătrâni. 

Se pare însă – susţine Al. Rosetti (Istoria limbii române, 1986, p. 678) – că în 
Ardeal şi în Moldova, în prima jumătate a secolului XVI, au existat „mai multe 
centre româneşti reformate”, unde se traduceau cărţi religioase. De bună seamă, în 
aceste „centre”, husitismul, în descreştere (şi în exil), şi luteranismul în plină 
ascensiune, susţinut de autorităţile locale – se întâlneau şi se  întrepătrundeau. Încă 
din 1519, negustori saşi întorşi de la târgul din Leipzig şi tineri saşi care studiaseră la 
Wittenberg aduc cu ei ideile Reformei lui Luther şi le răspândesc printre concetăţenii 
lor (printre aceştia se găsea însuşi Johannes Honterus). Era foarte uşor ca, prin 
asemenea contacte, ideile unora să fie însuşite şi de ceilalţi, iar traducerile husite să 
fie preluate de luterani. 

N. Cartojan (Istoria literaturii române vechi, ed. 1980) a intuit asemenea 
convergenţe temporale şi ideologice: „focarele reformei husite nu erau, poate, încă 
stinse, în Ardeal, când din Germania... au fost aduse peste munţi ideile marelui 
reformator Luther” (p. 85). 

Numai astfel putem explica sibilinica frază de la începutul Întrebării 
creştineşti: „neşte creştini buni socotiră şi scoaseră cartea den limba sârbească pre 
limba rumânească”. Putem acum presupune – cunoscând toate aceste legături 
implicite – cine erau anonimii creştini „buni”? Erau ei husiţi? Erau luterani? Sau se 
intersectau şi se reuneau unii cu alţii în slujba aceloraşi idealuri? 

Iată de ce credem că prezenţa copiei manuscrise a catehismului printre 
primele texte româneşti dinainte de Coresi nu poate fi – cum susţine Al. Rosetti – o 
dovadă a „influenţei luterane”, ci, mai degrabă, o confirmare a c o n f l u e n ţ e i ,  
p e  t e r e n  r o m â n e s c , dintre ideile şi activitatea adepţilor lui Jan Hus şi zelul 
tinerilor reformatori – până la urmă victorioşi – care urmau pe Martin Luther. 
                                            

1 Informaţia provine din monografia lui Karl Kurt Klein, Der Humanist und Reformator 
Johannes Honterus, Hermanstadt-München, 1935, p. 75. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



AVATARURILE  PROTESTANTISMULUI  ROMÂNESC 
1 

 

 

53 

Reforma protestantă se extindea, deci, în Transilvania, de la nord spre sud, 
de-a lungul Carpaţilor răsăriteni. 

14. Începând de prin 1564 iniţiativele prozelitismului luteran săsesc se răresc. 
Se pare că saşii din Braşov treceau prin dificultăţi economice. În aceste condiţii, 
diaconul Coresi este „utilizat” de maghiarii calvini, care se despart de saşii luterani 
prin 1564 (în 1566 se ţine Dieta de la Sibiu) şi preiau ideile Reformei. Nobilul 
ungur Forró Miklos de Haporton – „Foro Miclăuş”, în denumirea lui Coresi – 
comandă tipărirea Evangheliei cu tâlc (1564), denumită de filologi Cazania I 
(odată cu ea apare şi un Molitvenic). În 1567, prin Dieta de la Turda, calvinii 
întemeiaseră o „Biserică a românilor” reformată, cu un „superintendent” (episcop) 
Gheorghe de Sângeordz (György Szentgyörgy). Ea era, de fapt, prima Biserică 
organizată a românilor, care până atunci nu aveau o Biserică ortodoxă structurată. 
În schimb, „superintendentul” român îi obliga pe preoţii aderenţi să oficieze slujba 
religioasă în limba română: „acolo, în biserică, să se spuie sfânta Evanghelie în 
limba pe care o grăiesc oamenii, să putem înţelege noi, mişelamea” – scrie Coresi 
în predoslovia Evangheliei cu tâlc. Şi: „să înţeleagă popa ce zice însuşi şi oamenii 
ce ascultă” – scrie tot el, în Molitvenic. 

Ideea nu este, bineînţeles, nouă: o regăsim în ideologia celor două curente 
protestante anterioare – şi la husiţi, şi la luterani. Diferenţa consta însă în faptul că 
ungurii calvini reprezentau autoritatea maghiară supremă care guverna principatul 
autonom al Transilvaniei: exista chiar un „superintendent maghiar pentru 
protestanţi şi ortodocşi”. Bineînţeles, o asemenea situaţie îi conducea pe românii 
transilvăneni la suspiciuni de maghiarizare. Şi, implicit, la foarte slaba lor adeziune 
la noua confesiune (de fapt „biserica românilor” dispare curând, prin 1720 – 1730). 
De altfel, în anul 1569, „superintendentul” român nou ales (în locul lui Gheorghe 
de Sângeordz), Pavel Tordaş, cere „aspra pedepsire” a preoţilor români calvini care 
absentau de la reuniunile „sinodului” (majoritatea preoţilor ortodocşi era refractară 
calvinismului). Sub „superintendenţa” lui Pavel Tordaş se tipăreşte o Carte de 
cântece, prin 1570 – 1573, la Oradea, primul text românesc cu litere latine, dar în 
ortografie maghiară. 

În orice caz, teologia calvină preconiza, în Transilvania, cam aceleaşi teze ca 
şi luteranismul. De aceea, Clujul, centru luteran (în 1558), devine centru calvin (în 
1567). Pavel Tordaş, bunăoară, „au porâncit în şcoală miaşterii şi dascălii să 
înveaţe rumâneşte den cărţile ce deaderă boiarii cinstitului sfat şi ce va da sfinţiia 
lui... trebuiaşte să înţeleagă feciorii... Iară sârbeşte şi latineşte să ştie numai cine 
iaste om cărtulariu... eară mişelamea n-are lipsă de-a ştirea”, scrie un „diac” Oprea 
(poate chiar colaboratorul lui Coresi) în epilogul unui Octoih românesc 
(N. Cartojan, Istoria literaturii române vechi, ed. 1980, p. 98-98). Promovând 
asemenea idei, calviniştii aveau avantajul de a recurge – dincolo de prozelitism – la 
măsuri coercitive. Ceea ce, trebuie să recunoaştem – aşa cum am mai scris –, a 
contribuit, în bună măsură, la  i n t r o d u c e r e a  l i m b i i  r o m â n e  î n  
b i s e r i c ă  ş i  î n  ş c o a l ă  (Al. Niculescu, Individualitatea limbii române între 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

 

 

54 

limbile romanice, vol. IV, Cluj-Napoca, 2003, p. 225). În acelaşi timp, calvinismul 
din Transilvania – chiar dacă nu a fost bine înţeles şi acceptat de românii ortodocşi 
– a însemnat nu numai o continuare a protestantismului husit şi luteran, ci şi o 
inovaţie reformatoare care a ajuns, uneori, la bune rezultate (de ex. scrierea cu 
litere latine, limba română în şcolile româneşti). În fond, calvinismul, preluând 
iniţiativele strict teologice ale precedentelor reforme, a extins acţiunile Reformei la 
a r i a  l a r g ă  a  c u l t u r i i  în Transilvania. T r e b u i e  s u b l i n i a t  c ă  
s c r i e r e a  c u  c a r a c t e r e  l a t i n e  a  l i m b i i  r o m â n e  o  d a t o r ă m  
m a i  î n t â i  c a l v i n i s m u l u i  s e c  X V I  –  X V I I I  ş i  a b i a  u l t e r i o r  
Ş c o l i i  l a t i n i s t e  ş i  B i s e r i c i i  U n i t e  c u  R o m a !  

15. Calvinismul îşi închieie influenţa d i r e c t ă  în apoteoză: în 1582 apare 
Palia de la Orăştie, cu cheltuiala unui nobil, „comandantul” Hunedoarei, Geszty 
Ferenc (în româneşte Gesti Frenţi, hotnogul Ardealului şi al Ţării Ungureşti). 
Traducerea se face din maghiară, dar, ca şi în cazul luteranilor din Braşov, în 
dorinţa de a-i atrage la confesiunea cea nouă pe românii integraţi în tradiţia 
bizantino-slavă, în predoslovie se afirmă: „scoasem den limbă jidovească şi 
grecească şi sârbească pre limbă românească”. Încă o  m i s t i f i c a r e  protestantă 
(ca şi cea de la Braşov), pentru a evita suspiciunile Bisericii pravoslavnice (de 
altfel, Coresi avea totdeauna grijă de a menţiona că tipăriturile sale sunt „cu ştirea” 
„episcopilor” Ghenadie sau Sava ai Ardealului şi ai Ţării Româneşti!). 
Subterfugiile protestante nu au scăpat de vigilenţa cercetătorilor: Mario Roques a 
dovedit – prin elemente lingvistice – provenienţa maghiară a textului original al 
Paliei (compulsat probabil şi cu un original în limba latină). 

16. Dar timpurile Reformei protestante (mai ales luterane) slăbesc mult atunci 
când la conducerea principatului Ardealului se încoronează Ştefan Bathory (1571 – 
1575), catolic fervent, care devine, după aceea (1573 – 1613), rege al Poloniei. 
Familia Bathory (Cristofor, Sigismund) domneşte în Transilvania până în 1613 şi, 
spre a stăvili Reforma calvină, întăreşte ortodoxia (Ioan de Prislop devine, în 1595, 
„mitropolit” ortodox al Transilvaniei). 

Calvinismul continuă însă a supravieţui prin autoritatea statală – căutând să 
exercite o influenţă  i n d i r e c t ă  asupra Bisericii Ortodoxe Române şi, implicit, 
asupra românilor. În 1613, a devenit principe al Transilvaniei Gabriel Bethlen 
(1580 – 1629), om cu solide convingeri calviniste – despre care se poate spune că 
nutrea bune sentimente faţă de români (mai ales faţă de cei săraci). Se ştie că 
protestanţii calvini dădeau o mare importanţă „cărţii”, instrucţiei şcolare. Sub 
conducerea lui Bethlen, autorităţile de stat – majoritar, calvine – creează o serie de 
„colegii”, cu evidentă orientare reformată, calvină: la Alba Iulia (Bălgrad), Aiud 
(Collegium Bethlenianum, cea mai importantă instituţie de învăţământ reformat din 
Ardeal), precum şi şcoli în limba română, la Lugoj, Caransebeş, Haţeg şi 
Hunedoara, unde au studiat mulţi români care înţelegeau însemnătatea studiilor. 
Unii dintre aceştia au devenit valoroşi intelectuali ai Ardealului din secolul XVIII. 
Gheorghe Buitul, Gabriel Ivul, Ioan Kájoni, Mihai Halici, Ioan Zoba din Vinţ – 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



AVATARURILE  PROTESTANTISMULUI  ROMÂNESC 
1 

 

 

55 

ortodocşi şi catolici, teologi convertiţi la calvinism –, bunăoară, au fost elevi în 
Bethlenianum. Ei au constituit prima „intelighenţie” românească. De altfel, trecerea 
de la o confesiune la alta era frecventă în sec. XVI – XVII în Transilvania: la Alba 
Iulia Atanasie Anghel, întemeietorul cultului greco-catolic românesc, şi, înaintea 
lui, Simion Ştefan, viitorul mitropolit ortodox (de fapt trecut la calvinism şi revenit 
„la comandă” întru ortodoxie), care şi-a legat numele de Noul Testament de la 
Bălgrad (1648). La Făgăraş, văduva principelui Gheorghe Rakoczy I întemeiase o 
şcoală în limba română pentru copiii ţăranilor români. Dar aceştia, temându-se de 
calvinizare şi maghiarizare, frecventau foarte puţin asemenea şcoli: identitatea lor 
românească şi religia ortodoxă strămoşească erau – pentru ei – mai de preţ decât 
cultura adusă de noua confesiune! Şi totuşi! Din aceste instituţii de învăţământ 
calvine au ieşit idei teologice moderne care au servit deopotrivă Bisericii Unite cu 
Roma (greco-catolică) şi Bisericii Ortodoxe. 

Autorităţile transilvane conduse de Gabriel Bethlen nu se opreau aici. Ele 
obligau pe prelaţii ortodocşi români să oficieze slujbele în limba română (pentru a 
fi recunoscut ca „mitropolit” ortodox român, trebuia să vorbească româneşte în 
biserică, să traducă textele sacre în română, să tipărească, în limba română, cărţi, să 
înfiinţeze şcoli). Alteori căutau a converti la calvinism preoţi ortodocşi, cu 
promisiunea de a li se oferi funcţii ierarhice superioare: Simion Ştefan este un 
exemplu. Mai mult decât atât: Gabriel Bethlen se adresează în scris lui Kiril 
Lukaris, devenit patriarh de Constantinopol (1627 – 1637) şi cunoscut a avea 
atitudini binevoitoare faţă de Reforma calvină (pentru acest motiv Biserica 
Ortodoxă l-a afurisit post mortem), cu rugămintea de a-i „convinge” pe credincioşii 
ortodocşi din Ardeal că atât calvinii, cât şi ortodocşii duc aceeaşi luptă cu 
catolicismul şi cu Papa, drept care trecerea la calvinism le-ar fi... de folos. 
(Răspunsul negativ al patriarhului Lukaris este antologic: el menţionează unitatea 
de credinţă a românilor de pe ambele versante ale Carpaţilor.) 

17. Problema relaţiilor dintre calvinism şi ortodoxie este deosebit de 
complexă, în Transilvania – mai ales la Alba Iulia. Acolo exista, din 1571, dar se 
consolidase prin 1595 – 1597, în urma victoriilor lui Mihai Viteazul, prima 
mitropolie ortodoxă românească – creată sub conditione: ierarhii români să se 
găsească sub „protectoratul” şi controlul principilor protestanţi ai Transilvaniei 
(mitropolitul urma să fie „validat” de către principe). În aceste condiţii, urcă pe 
scaunul mitropolitan, printre alţii, în sec. XVII, Ghenadie II (1627 – 1640), Ilie 
Iorest, fost călugăr de Neamţ (1641 – 1642), şi alţii (Gheorghe din Sec, Meletie) 
mai puţin însemnaţi. Unii dintre ei – precum Ilie Iorest – sfârşesc repede, ba chiar 
sunt pedepsiţi pentru nesupunere faţă de autoritatea calvină centrală, până când este 
numit „mitropolit” (fără consacrare în Ţara Românească) Simion Ştefan (1643 – 1652). 

Pe lângă Mitropolie, funcţiona încă din 1639 la Bălgrad (de fapt, la Presaca = 
„Prisac”, lângă Alba Iulia) o tipografie mitropolitană care scotea cărţi bisericeşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

 

 

56 

ortodoxe (de exemplu, reeditarea Evangheliei cu învăţătură din 1581, a lui Coresi), 
dar… şi cărţi calvine. Aici apare, în 1640, celebrul Catehism calvinesc „întors din 
limba diecească (= latină) şi slovenească (fals!) în româneşte”, pe care îl critică 
mitropolitul Varlaam al Moldovei, în Răspuns la Catehismul calvinesc. Tot aici 
apare, în 1656, şi Scutul catehismuşului, „apărarea” calvină împotriva lui Varlaam. 
Toleranţa calvină faţă de ortodoxie era numai o aparenţă: Gheorghe Rakoczy II şi 
„superintendentul maghiar pentru protestanţi şi ortodocşi” erau „îndrumătorii”, 
„protectorii”, adică cei care controlau şi conduceau ierarhia ortodoxă a românilor 
(vezi Maria Someşan, Începuturile Bisericii Unite cu Roma, Bucureşti, 1999, 
p. 26-28). 

18. Putem totuşi conclude: Reforma calvină – configuraţia teologică cea mai 
puternică, dar şi cea mai autoritară a reformelor care s-au manifestat în principatul 
Transilvaniei în sec. XVI – XVII – este, în acelaşi timp, şi Reforma c a r e  a  
r e u ş i t  (după calvinism, pe la 1570, a urmat unitarismul, fără prea mari rezultate 
de conversiune). Spre deosebire de toţi protestanţii, calvinii au înlesnit formarea 
primei generaţii de intelectuali-teologi români în Ardeal. După cum am văzut mai 
înainte, calvinismul a pregătit terenul ideologic (şi conştiinţa) unei „renovări” a 
religiei tradiţionale slavo-bizantine româneşti. Chiar dacă tendinţele instrucţiei 
teologice calviniste erau anticatolice – în Europa occidentală –, din şcolile 
întemeiate în Transilvania de această confesiune reformată  n u  au ieşit anticatolici, 
ci dimpotrivă: prelaţi care au dorit unirea cu Roma! (Atanasie Anghel este cel mai 
grăitor exemplu2.) Este cazul să atribuim asemenea paradoxale conversiuni faptului 
că, în sfârşit, preoţii ortodocşi români au avut, prin reforma calvină şi date fiind 
obligaţiile de subordonare faţă de autoritatea principatului,  a c c e s  l a  c u l t u r ă .  
Ei reuşeau, astfel, să iasă din prăfuitele (şi neînţelesele: cum spunea Coresi, „popii 
nu mai ştiu sârbeşte”) ceasloave canonice slavone la lumina înţelegerii (şi 
interpretării) textelor evanghelice. 

Atunci când, în 1688 (sub Mihály Apaffy, 1622 – 1690), acceptă 
protectoratul Imperiului Habsburgic, austriecii găsesc, în lumea românească, mai 
întâi o Biserică Ortodoxă majoritară, cu ierarhi numiţi de „superintendentul” 
maghiar calvin, fără a fi fost consacraţi în Ţara Românească, la Târgovişte sau la 

                                            
2 „Cazul” lui Atanasie Anghel: consacrat, la Bucureşti, în 1698, ca episcop al românilor din 

Transilvania, i se recomandă de către Teodosie, mitropolitul Ţării Româneşti, ca – din ordinul 
patriarhului Ierusalimului – „toate slujbele să se citească în limba slovinească sau elinească, iar nu 
româneşte”. Această indicaţie se făcea la… 10 ani de la apariţia Bibliei lui Şerban Cantacuzino, din 
1688! Sub presiunea militară a Austriei, dar, mai ales, pentru că era şcolit în colegii calvine, Atanasie 
Anghel se lasă convins să treacă la Biserica Unită cu Roma (greco-catolică). De bună seamă, un rol a 
avut şi obtuza ierarhie valahă, care, în 1698, ar fi dorit să se renunţe la limba română din bisericile 
ardelene, acolo unde se oficia în română din 1570! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



AVATARURILE  PROTESTANTISMULUI  ROMÂNESC 
1 

 

 

57 

Bucureşti, şi, alături de aceasta, o Biserică românească calvină, minoritară, ce 
dispare prin 1720, odată cu consolidarea protectoratului catolic al Austriei. 

19. În aceste circumstanţe, Biserica Unită cu Roma – greco-catolică –, sub 
protecţia imperiului austriac, a preluat şi c o n t i n u a t  opera începută de reformaţii 
calvini. Aceştia din urmă au introdus în Transilvania scrierea cu caractere latine 
(fie şi cu ortografie maghiară – în Cartea de cântece, 1570 – 1573; în Palia de la 
Orăştie, 1582, termenul român apare scris cu -o-, ca în maghiară) şi tot ei i-au 
obligat pe preoţii ortodocşi să-şi naţionalizeze slujbele religioase ortodoxe. Maria 
Someşan (op. cit.) a reliefat – cu dreptate – faptul că uniatismul a fost favorizat de 
calvinism, chiar dacă acest fapt nu este îndeobşte recunoscut. 

Acestui curent de gândire teologică şi practică al calvinismului, în primul 
rând, şi  n u  n u m a i  prelaţilor intelectuali ai Şcolii Ardelene (greco-catolice) 
trebuie să-i recunoaştem meritul de a fi reprezentat Renaşterea deschizătoare de 
drumuri spre Occident a culturii româneşti. Este însă tot atât de adevărat că, 
instrumentalizat de maghiari, calvinismul nu a reuşit să convingă decât puţini 
români – şi aceştia, intelectuali – să-l urmeze. Unirea cu Roma a unei părţi a 
clerului ortodox transilvan, promovată de Austria, realizată deplin abia în sec. 
XVIII, a întrunit, în schimb, adeziuni populare mai largi (dar şi opoziţii 
conservatoare, care, de fapt, dovedeau succesul prozelitismului greco-catolic!), 
pentru că îndrepta mentalitatea românească spre originile ei istorice romane şi 
preconiza cu mai multă forţă coerentă adeziunea la latinitatea şi romanitatea 
italiană occidentală. 

Să mai repetăm? Fără curentele Reformei, mai ales fără cea calvină, nu ar fi 
putut reuşi uniaţia greco-catolică. Religiile receptae au schimbat orientările şi 
structurile culturale ale românilor. 

20. Această în l ă n ţ u i r e  a încercărilor de convertire a „schismaticilor” 
(ortodocşi) români la confesiuni occidentale trebuie să fie atent examinată. În 
primul rând, regiunea. Dacă Transilvania a fost regiunea cea mai vizată de 
propagandiştii religiilor receptae, acest lucru se datoreşte faptului că ea era 
integrată într-o zonă preponderent central-europeană, austro-maghiară („Boemia” 
lui Jan Hus intra în aceeaşi parte). Se explică astfel  c o n t i n u i t a t e a  dintre 
prezenţa husiţilor şi traducerile din nordul Transilvaniei – nordul Moldovei şi 
activitatea protestanţilor luterani din Braşov. De la saşii luterani din Braşov, 
Reforma trece sub conducerea – autoritară, chiar statală – a maghiarilor calvini, 
care izbutesc a construi un fel de „intelighenţia” ardeleană „dezlegată” de 
tradiţionala ortodoxie. Şi de aici, de la ei, la Şcoala Ardeleană greco-catolică. 
Confesiunile noi urmează şirul Carpaţilor, de la nord-est, la sud şi la sud-vest. Să 
observăm că şi greco-catolicismul s-a născut la Blaj, tot în aceeaşi zonă a 
Transilvaniei. Se pare însă că, în sudul Transilvaniei, greco-catolicismul a fost slab 
acceptat. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



ALEXANDRU  NICULESCU 
 

 

 

58 

Mai mult decât atâta. Ori de câte ori ideile novatoare au încercat să 
depăşească lanţul muntos al Carpaţilor, ele au fost respinse. Ţara Românească nu a 
permis catolicismului să pătrundă decât în zona subcarpatică de la Curtea de Argeş 
–Câmpulung, până prin secolul XIV – XV. În Moldova, cu toată presiunea, dinspre 
nord, a Poloniei, catolicismul nu a reuşit să se implanteze decât pe o îngustă fâşie 
regională, tot subcarpatică (singurul succes, episcopia efemeră a Cumaniei). Cât 
priveşte calvinismul, importat şi el, dinspre nord (din zonele protestante ale 
Poloniei), domnia tulbure a lui Despot-Vodă (1561 – 1563), cu activitatea lui 
prooccidentală (şcoala de la Cotnari, cu preceptori latinizanţi germani!), excentrică 
şi aberantă pentru bieţii români moldoveni ignoranţi (în ciuda ideilor despre Dacia 
şi latinitatea românilor), a fost contracarată şi distrusă de boierii care se declarau 
pravoslavnici, dar  n u  de Biserica Ortodoxă (vezi Al. Niculescu, Individualitatea 
limbii române între limbile romanice, vol. IV, Cluj-Napoca, 2003, p. 253-264). 
Eşecul calvinismului a fost complet! Moldo-Valahia rămânea tradiţional 
oriental-ortodoxă. Cu greci, cu sârbi, cu ruşi, chiar cu bulgari – dar nu cu ungurii 
„papistaşi”, nici cu reformaţii! Să adăugăm totuşi faptul că, în sec. XVII, aceeaşi 
Moldo-Valahie ortodoxă a constituit singurul sprijin puternic al  r e z i s t e n ţ e i  
i d e n t i t a r e  ortodoxe pentru majoritatea românilor de peste Munţii Carpaţi (din 
„ţara ungurească”): epoca mitropolitului de Kiev Petru Movilă şi a mitropolitului 
de Moldova Varlaam. (Să nu uităm însă că Sinodul de la Iaşi, din 1642, şi 
Răspunsul la Catehismul calvinesc al lui Varlaam erau îndreptate împotriva 
Catehismului editat în tipografia Mitropoliei de la Bălgrad, stipendiată şi controlată 
de calvini!) 

 
* 

 

21. Istoria implantării protestantismului – ca şi cea a Bisericii uniate („unită 
cu Roma”) – reprezintă o perioadă importantă din evoluţia culturii româneşti. 
Originalitatea Reformei (sau a succesiunii ideilor reformate) pe teritoriul României 
constă în l e g ă t u r a  i n t e r p e n e t r a n t ă  – interdependentă, chiar s u p r a p u s ă  
– a mai multor curente de gândire teologică, reunite sub un singur imperativ: a  d a  
T r a n s i l v a n i e i  u n  l o c  ( ş i  u n  r o l )  d i s t i n c t  î n  a n s a m b l u l  
r o m a n i t ă ţ i i  r o m â n e ş t i . O poziţie aparte în conglomeratul european. 
Principatul Transilvaniei se dorea a fi un stat autonom (cum fusese atunci când, 
împreună cu Suedia şi Anglia, principele calvin al Transilvaniei semnase, în 1648, 
Pacea de la Westfalia!). 

Sau, în termeni religioşi, trebuie să spunem: a i z o l a  Transilvania de 
românitatea ortodoxă tradiţională orientată de secole spre sud, spre Balcanii 
slavo-greceşti şi spre Răsăritul slav, de la Kiev până la Moscova. 

Tentativele nu au reuşit. Ortodoxia românească – mai ales cea transilvană – 
şi-a selectat, singură, aspectele inovatoare – luând numai ceea ce nu-i altera 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei



AVATARURILE  PROTESTANTISMULUI  ROMÂNESC 
1 

 

 

59 

identitatea tradiţională –, deci şi-a conservat integritatea dincolo şi dincoace de 
Carpaţi, asigurând unitatea (fie şi în diversitate) a comunităţilor româneşti. Trebuie 
să recunoaştem: aceasta este o mare victorie a românilor din Transilvania, conduşi 
de mari personalităţi religioase şi politice: o izbândă care se învecinează cu un miracol! 

Cu toate acestea, chiar în asemenea circumstanţe, protestantismul românesc 
rămâne un episod istoric care îşi aşteaptă încă cercetătorii – atât din perspectivele 
ortodoxiei (şi româneşti, şi slavo-balcanice), cât mai ales dinspre Occidentul 
reformat. Soarta ideilor lui Jan Hus, Martin Luther, Jean Calvin în Europa de Est – 
mai ales în zonele româneşti – constituie, în definitiv, şi o pagină de originală 
istorie europeană. 

 
P. S. Trimitem insistent pe cei care ar dori să studieze limbajul Reformei 

româneşti şi la articolul nostru Le langage de la Réforme dans la culture et la 
langue roumaine du XVIe siècle, în RRL, XXX, 1985, nr. 6, p. 549-552, pe care 
l-am menţionat în această lucrare. O bună parte dintre referinţele istorice ale 
acestor probleme le-am preluat dintr-o lucrare în pregătire de Adrian Niculescu, 
doctor în ştiinţe istorice. 

 
Università degli Studi 

Istituto di Filologia Romanza 
Udine, Via Mazzini, 3 

Italia 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-12 06:10:38 UTC)
BDD-A1806 © 2004-2005 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

