
 

Să vezi invizibilul ori despre spiritual în artă 

Marina VRACIU, Merişor G. DOMINTE, Stelian ONICA 

The paper explores the correlation between the visual and the theoretical discourse of the 

Russian painter Wassily Kandinsky, whose universality is structured on the adaptation of 

modern modalities used to render the traditional essences.  

 

Un text sau un discurs vizual poate fi impregnat de religiozitate fără a aparţine 

neapărat domeniului teologic. Spiritualitatea emanată din o serie de exprimări 

culturale laice poate fi tot atât de intensă ca şi cea pe care o considerăm de drept a 

fi caracteristica de bază a artei religioase. Ca şi felul cum ne exteriorizăm fiecare 

gândurile şi trăirile contează tot atît de mult cum privim o realizare sau alta şi ce 

înţelegem fiecare din ceea ce o scriere sau o exprimare artistică ne oferă. Cuvîntul 

şi imaginea sunt diferite ca modalităţi de exprimare dar se pot întîlni, prin esenţa 

lor energetică, în acelaşi registru spiritual. Mesajele acestora au rolul de a eleva 

conştiinţa şi sufletul uman, pentru ca raţiunea şi sensibilitatea să existe în 

concordanţă şi să releve invizibilul prin imagini şi inexprimabilul prin cuvinte. 

Proporţia, echilibrul, contrastul, unitatea, armonia ni se  relevă vederii din timpuri 

ancestrale, culturile şi civilizaţiile ce s-au succedat arătîndu-ne că orice specific se 

dovedeşte a fi impregnat spiritual cu energii pozitive al căror rezultat vizibil sunt 

însăşi formele pe care le apreciem ca fiind frumoase. Pledoaria pentru frumuseţe 

este însăşi demersul pentru natura benefică a încărcăturii spirituale, care să cizeleze 

nu numai forma exterioară ci şi conţinutul integrat ei. Corespondenţa esenţă-

aparenţă devine în artele vizuale o necesitate, căci prin aspectele formelor se 

exprimă însăşi sensurile pe care imaginile intenţionează a le transmite către 

privitori.Astfel ne obişnuim cu evidenţa că, odată cu vizibilul, oamenii percep şi 

invizibilul sau încărcătura energetică integrată în orice formă văzută ori simţită. 

Potrivirea sau nepotrivirea  acestora lasă loc de alte discuţii, intenţia de aici fiind 

doar de semnalare a încărcăturii spirituale şi în reprezentări care nu neapărat se 

integrează cultic sau se subsumează religios unor anume convenţii ori canoane, 

dogme şi tradiţii. Căutarea esenţializărilor plastice, a primordialităţilor  care să 

ofere un suport vizibil ideii de chintesenţă, conduce de la sine la abstragerea din 

exterioritatea realităţii concrete şi la orientarea către interioritatea realităţii 

sublimate, abstractizate prin formele de sinteză care intenţionează să o 

exprime.Arta abstractă, chiar dacă pare o descoperire a modernităţii, există in nuce 

în orice epocă şi în orice loc, arhaicul şi etnosul din exprimările artistice 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:39:21 UTC)
BDD-A151 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

presupunînd-o de la sine atunci cînd se analizează un context sau mediu vizual. 

Prin invizibila sa determinare sîmburele spiritual aduce în vizibil creşterea sau 

formarea realizării artistice, pe care o încarcă şi o orientează semantic. Astfel, orice 

operă de artă, care presupune prin însăşi definire o anume măiestrie a realizării, 

apare cu intenţia de a se  putea produce prin intermediul ei o serie de rezonanţe în 

privitorii care o receptează. Invizibilul filon al transmiterilor ideatice se 

concretizează în vizibil prin intermediul unor limbaje plastice, configurate prin 

diferite procedee de compunere vizuală. Transpunerea în cuvinte a  demersurilor 

artistice ori a crezurilor plastice au mediat totdeauna către public atît decodificări 

ale operelor cît şi o altă faţă artistică sau disponibilitate de exteriorizare livrescă a 

celor care au folosit cu har nu numai imaginile ci şi vorbele. În acest sens, acum un 

secol, în 1910, Vassily Kandinsky, iniţiator şi promotor al picturii abstracte, scria: 

«Atît cartea mea Spiritualul în artă cît şi almanahul Călăreţul albastru au avut ca 

scop principal să trezească la viaţă capacitatea experienţei spirituale în toate 

domeniile materiei şi ale spiritului. Va fi o capacitate indispensabilă în viitor, 

fiindcă numai datorită ei experienţa umană dobîndeşte dimensiuni infinite»
1
. 

Această viziune premonitorie este cu atît mai actuală astăzi cu cît conştientizăm că 

fără o încărcătură spirituală exprimările vizuale se aglomerează şi rămîn ca nişte 

carcase, părăsite de energiile care să le menţină viabile în angrenajul sensurilor şi 

semnificaţiilor ce compun realitatea văzută şi nevăzută de către fiinţa umană. 

 

             
Kandinsky-Prima lucrare abstractă   Kandinsky- Sf. Gheorghe I         Kandinsky -Peisaj cu Biserică 

acuarelă, 50x65 cm, 1910               ulei pe pînză, 96x 105 cm, 1911    ulei pe pînză, 78x100 cm, 1913 

 

V. Kandinsky (1866 Ŕ 1944), care făcuse în tinereţe studii de drept şi chiar 

predase un timp la Universitatea din Moscova, a început să picteze după 1895, 

cînd, vizitînd la Moscova o expoziţie a impresioniştilor, a fost atras îndeosebi de 

coloritul unor lucrări de Monet, reprezentînd căpiţe în diferite momente ale zilei. 

Studiile artistice în cadrul unor ateliere din Munchen, care nu îl satisfac, sunt 

urmate de decizia înfiinţării în 1901 a unei asociaţii a artiştilor progresivi, numită 

Grupul Phalanx. Transformarea în Şcoala de Pictură Phalanx îi conferă notorietate 

lui V. Kandinsky care devine cunoscut şi apreciat printre artiştii din Munchen. 

Aici, înfiinţează în 1911, împreună cu prietenul său Franz Marc, grupul Der Blaue 

Reiter (Călăreţul Albastru) după numele unei proprii picturi din 1903, în care 

                                                 
1 Wassily Kandinski, Spiritualul în artă, Editura Meridiane, Bucureşti, 1994, p. 5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:39:21 UTC)
BDD-A151 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

umbra albastră din faţa unui călăreţ, ce se deplasează în cadrul larg al unei pajişti 

impresioniste, sporeşte nota de ireal sau de stranietate a lucrării, proiectînd parcă 

privitorul într-o altă dimensiune, desprinsă de materie, pe care de fapt nu o redă la 

modul realist ci o interpretează în sens metaforic, conferindu-i o conotaţie 

spirituală . Antecedente în acest sens sunt vizibile şi în lucrări  cu mai multe 

personaje, în care figurativul  tinde să se abstractizeze prin lapidarele tuşe ce fac 

incă inteligibilă scena cu mai multe Personaje.Plasate în prim plan acestea conferă 

un anume dinamisn, tip val, jumătăţii inferioare a tabloului, partea superioră , a 

naturii stilizate, primind tacit binecuvîntarea  unei cruci din vîrful unei turle de 

biserică. 

 

 
 

În cadrul ansamblului arhitectonic din planul îndepărtat, nemodificat cromatic 

ci doar sesizabil prin micşorarea dimensiunilor, apare figurat iar lăcaşul de cult, ca 

parte a tradiţiilor moştenite şi păstrate drept egidă pentru existenţa în cadrul 

comunităţii. Încă de la această fază, figurativă, se observă tendinţa pictorului V. 

Kandinsky de a simplifica şi decorativiza formele figurative prin puncte, linii şi 

pete, sau tuşe  de culoare cu dimensiuni şi orientări variate. Abstractizate , acestea 

se pot subsuma esenţializărilor pe care V. Kandinsky le prezintă în lucrarea sa cu 

specific educativ Punctul şi linia în plan, în care se întrevăd influenţe din spiritul 

Constructivismului, al Suprematismului susţinut de conaţionalul său Malevici, şi al 

viziunilor specifice Bauhaus-ului, Şcoala Superioară de Învăţămînt artistic 

înfiinţată în 1919 la Weimar la iniţiativa arhitectului german W. Gropius. În cadrul 

acesteia, care îi reuneşte şi pe Paul Klee, J. Itten, O. Schlemmer, L. Feininger, J. 

Albers, M.Breuer, G.Marcks, L. Moholy-Nagy, L. Mies van der Rohe, V. 

Kandinsky, invitat ca profesor de către W. Gropius, are prilejul din 1922 de a 

experimenta şi mai mult lucrul cu forma, analizînd-o în amănunt, perioada 1925-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:39:21 UTC)
BDD-A151 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

1932 a mutării Şcolii la Dessau fiindu-i foarte favorabilă propriilor căutări  şi 

realizări artistice (aprox.259 picturi în ulei, 300 de acuarele şi alte nenumărate 

lucrări pe diferite suprafeţe.) Îndeosebi variaţiuni de Improvizaţii (prelucrări după 

natură) şi Compoziţii (propuneri din imaginaţie), realizările plastice ale lui V. 

Kandinsky se fundamentează pe riguroase observaţii şi deducţii, adunate apoi ca 

material de studiu în cursurile artistice pentru studenţi. 

 
Direcţionări, tensionări, forme deschise, liniare( angulare  şi curbate) şi închise, 

(poligonale şi rotunde), readuse în atenţie la modul didactic şi artistic de V. 

Kandinsky, se află inclusiv la baza unor opere tradiţionale, demonstrîndu-ne că nu 

atît fondul structural se modifică ci felurile cum acest fond se exteriorizează în 

creaţiile plastice către privitori.” Suntem la începutul unui drum care va face 

pictura să devină, prin propria putere, o artă abstractă şi să realizeze o compoziţie 

pur picturală. Pentru a ajunge la această compoziţie, sunt numai două mijloace: 1. 

culoarea; 2. forma” scria V. Kandinsky în Spiritualul în artă. Contrar ideii că se 

dorea de fapt răsturnarea tiparelor artei tradiţionale, am putea spune azi că doar 

exterioritatea aspectelor vizuale era vizată a fi schimbată, căci interioritatea 

constituirilor armonice rămînea aceeaşi, Kandinsky avînd şi cunoştinţe muzicale pe 

care le transpune simbolic vizual şi le relaţionează cu modalităţi de compunere a 

elementelor de limbaj plastic (punctul, linia, suprafaţa, culoarea, închis-deschisul 

formelor obţinute etc.). Toate aceste străduinţe relevă de fapt însuşi fondul spiritual 

al artistului şi al operei create, rezonanţa emoţională cu universul unei”lumi 

interioare”care se exteriorizează printr-un”raport de culori şi de linii independente, 

care se nasc din necesitatea interioară şi există în integralitatea picturii.”(op. cit.). 

                                         
     Punctul şi linia în plan, 1926                                   Schema compoziţională a icoanei Sfînta Treime  

 

 Tot în aceeaşi lucrare de teoria limbajului vizual, V. Kandinsky, care 

decodifică structurarea elementelor plastice şi în relaţie cu plasarea lor în propriile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:39:21 UTC)
BDD-A151 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

picturi, ne prezintă felul cum putem percepe tensiunea şi greutatea formelor 

integrate în suprafaţa unui pătrat, care poate fi şi cel care înscrie cercul şi triunghiul 

cu vîrful în jos, armături compoziţionale observabile şi în icoana Sf. Treimi. Odată 

în plus conştientizăm faptul că invizibile geometrii sunt incluse în formarea 

figurărilor vizibile şi că spiritul constructiv al formelor se poate releva cu 

similaritate atît într-o reprezentare tradiţională,religioasă, cît şi în una laică, 

modernă sau avangardistă. 

 

Experimentarea unor diverse forme de abstracţionism: 

              
1910 - Murnau cu Biserică I       Murnau cu Biserică II                 1911 Ŕ Compoziţie IV 

 

   
          1911- Sf. Gheorghe II                                   1920 Ŕ Pe fond alb   (vidul dinaintea creaţiei) 

 

 
1939- Compoziţie X 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:39:21 UTC)
BDD-A151 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

     
1927-Puncte în arc de cerc          1923-Linii care se intersectează                        1929 Ŕ În sus 

 
1936 Ŕ Compoziţie IX 

 

      
1934 Ŕ Violet   dominant                                             1940 Ŕ Cer senin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:39:21 UTC)
BDD-A151 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 

«Forma, chiar abstractă sau geometrică, posedă un ton interior propriu, ea este o 

fiinţă spirituală dotată cu calităţi identice cu această formă. Un triunghi(neavînd 

alte caracteristici indicatoare decît că este ascuţit, obtuz sau isoscel) este o fiinţă. 

Un parfum spiritual propriu emană din el. Asociat cu alte forme, acest parfum se 

diferenţiază, se îmbogăţeşte cu nuanţe, dar în fond rămîne neschimbat» (V. 

Kandinsky, Despre Spiritual în artă, 1912). 

Prefaţîndu-şi traducerea în limba română a primei ediţii, germane, din 1911 a 

Spiritualului în artă, Amelia Pavel evidenţiază influenţa pe care arta tradiţională 

din satele nordice ale Rusiei a avut-o asupra lui Kandinsky, inspirîndu-l prin 

«strălucirea cromatică şi vitalitatea ei. Ani în şir ecoul acestor impresii va marca 

viziunea lui Kandinsky, asociindu-se cu amintirea formelor şi culorilor artei 

bisericeşti, a icoanelor în primul rînd. De altfel, întreaga artă rusă de avangardă de 

la Larionov la Popova şi Malevici cuprinde evidente elemente provenite din aceste 

surse» (op. cit., p. 6) Relaţia tradiţie modernitate este probată astfel de readucerea 

în atenţia publicului a unor motive vechi care primesc prelucrări vizuale, în 

consens cu emulaţia creativă generată de experimentele şi descoperirile ştiinţifice 

de la începutul secolului al XX-lea. Acestea, în viziunea lui V. Kandinsky nu 

exclud nicidecum orientarea spirituală ci o integrează la alte nivele de exprimare ca 

sursă principală de determinare a realizărilor concrete. «Forma este, spune 

Kandinsky, expresia conţinutului interior», şi precizează: «este astfel limpede că 

armonia formelor nu se poate sprijini decît pe principiul sensibilizării funcţionale a 

sufletului omenesc» iar «aspectul exterior al formei, adică delimitarea care în acest 

caz slujeşte formei drept instrument, poate fi foarte diferit (p. 8). În acest context 

principiul necesităţii interioare nu rămîne doar un demers tehnic-artizanal, ci 

dobîndeşte la Kandinsky un sens etic. Indiferent de stilul de expunere sau de tipul 

de viziune, sunt proscrise artificiul, poza, forţarea inspiraţiei, lipsa de sinceritate. 

Spiritul misionar, credinţa în menirea superioară formativă, chiar salvatoare a artei 

Ŕ caracteristic întregii revoluţii artistice de la începutul veacului şi 

expresionismului în mod special Ŕ a luat în gîndirea lui Kandinsky o extindere 

deosebită. Nu numai că el implică în actul creaţiei vizuale toate formele de 

experienţă culturală, muzicală în primul rînd, apoi şi arhitectonică şi filosofică, dar 

îi recunoaşte şi esenţa divină, atunci cînd arată că forma organică din natură » care 

intermediază «dezvăluirea sunetului interior» este un «element al limbajului divin 

ce are nevoie de uman, de vreme ce se adresează prin oameni oamenilor…Această 

atitudine spirituală va marca definiţia Ŕ mereu în subtext Ŕ a realului în dubla 

terminologie folosită de Kandinsky: a Marelui Real şi a Realismului». Deşi la V. 

Kandinsky conceptul de natură apare frecvent şi venerat, realismul pur nu 

înseamnă pentru acest artist fidelitate reproductivă faţă de natură ci orientare către 

fantasticul superior. Lucrările sale din 1911-1914 sunt din perioada interesului 

deosebit acordat picturii bavareze folclorice pe sticlă, în principal religioasă. 

Astfel, Compoziţia cu sfinţi (1911), imagine figurativă cvasisuprarealistă, îmbină 

dinamismul liniar, deja accentuat la acea dată în pictura lui Kandinsky cu elemente 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:39:21 UTC)
BDD-A151 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

narative fantastic ingenue (p. 10). Precauţiunile, bazate pe un respect religios al 

realului adevărat, care nu trebuie confundat cu materia şi redus la ea, 

caracterizează şi opţiunea pedagogică a lui Kandinsky în activitatea de la Bauhaus» 

(p. 10). Atunci cînd în 1926 V. Kandinsky scrie despre Valoarea învăţămîntului 

teoretic în pictură, el îşi susţine de fapt afirmaţiile din cartea Spiritualul în artă, 

concepută în 1910 privitor la dubla ipostază a expresiei picturale, născută din 

necesitatea interioară. «Predarea artei de a picta va avea atît îndatorirea de a stabili 

raporturile dintre procedeele picturale şi natură, cît şi pe aceea de a stabili propria 

lor legitate şi funcţionalitate.propria lor legitate şi funcţionalitate». Odată cu 

diminuarea exprimărilor abstracţionismului geometric( chiar dacă Mondrian le 

continua) şi amplificarea variantelor informalului, ale lirismului nonfigurativ, într-

un articol din 1935, publicat la Amsterdam, V. Kandinsky apăra categoric arta 

abstractă, amintind prioritatea sa în domeniu încă din 1911, prin realizarea 

intenţionată a primei Compoziţii abstracte. Totodată, lărgindu-şi viziunea, pictorul 

considera că terminologia de «artă reală» i s-ar potrivi mai bine artei abstracte” în 

sensul ideii că universul artistic se constituie ca o realitate autonomă”(p. 11). 

Arta presupune interpretare, atît din partea creatorului cît şi al receptorului. Arta 

interpretării denotă o includere progresivă a parcurgerii etapelor spre interioritatea 

şi exterioritatea operei, pe parcursul procesului creaţiei şi al perceperii fazelor 

incluse ei. Această percepere, şi ea în etape, este totuşi diferită în cazul unui autor 

al unor lucrări faţă de situaţia unui receptor care doar vine în contact cu ele la 

stadiul lor oarecum final, deoarece orice operă poate rămîne permanent deschisă 

către producerea unei alte faze a înfăţişării şi semnificaţiei ei.În ce măsură se pune 

problema spiritualizării materiei printr-o acţiune artistică rămîne o temă deschisă 

analizelor la obiect, aici aducîndîn atenţie doar faptul de existenţă a unor demersuri 

creative pe care V. Kandinsky, cu un secol în urmă, le-a anunţat prin scrierea sa 

Spiritualul în artă. 

Atunci cînd întîlneşte într-un muzeu sau într-un album imagini de icoane ca şi 

de forme abstracte, privitorul obişnuit se poate întreba pe bună dreptate ce legătură 

ar putea exista între vizualizările figurative şi aspectele geometrice ori aleatorii, 

angulare şi organice. O analiză ce pătrunde în intimitatea creării formei constată în 

esenţializările figurative elemente de limbaj plastic şi armături constructive 

similare cu cele întîlnite în lucrările abstracte. În plus, infuzia de culoare şi 

problematicile ce gravitează în jurul unor reprezentări echilibrate se regăsesc în 

ambele ipostaze, cea figurativă, a icoanelor, şi cea abstractă, a picturilor de 

avangardă. În „ Icoana rusă şi începuturile avangardei în sec.XX”, V.V. Bychkov 

aminteşte cele două nivele, teoretic şi practic, dinspre care ar trebui studiată 

dezvoltarea culturii artistice în relaţie cu cele două tipuri de exprimare vizuală şi în 

perioada efervescenţei experimentelor în sens artistic. 

Teoria şi practica icoanei relevă corespondenţe nebănuite cu aspecte din estetica 

şi exprimarea compoziţiilor constructive laice, în ambele funcţionînd un filon 

spiritual al esenţializării armonice care să fundamenteze concizia şi totodată 

generalitatea limbajelor artistice în ambele direcţii. Astfel, înţelegerea filosofică şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:39:21 UTC)
BDD-A151 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

teologică a spiritualităţii icoanei şi a esteticii avangardei corelează şi analizează 

arta limbajului iconografic şi a principiilor de organizare compoziţională a operelor 

artistice din perioada avangardei. Icoana, ce-şi evidenţiază şi o importantă funcţie, 

cea morală, este o istorisire vizuală a unei realităţi transcendente, divine, diferită de 

cea terestră. Astfel, prin esenţializarea lor, în icoană se sublimează toate formele, 

îndepărtîndu-se aspectele aleatorii, trecătoare, pentru a se reda la modul concis şi 

general imaginile unor idealităţi spre care omul trebuie să se înalţe spiritual, 

impregnîndu-se de modelul persoanelor sfinte. Păşirea în atemporal invită la 

depăşirea a ceea ce este vremelnic, particularizat, istoric, pentru a se putea avea 

acces la veşnicie. Principiile morale ale creştinismului, „de umanitate, de iubire 

universală pentru oameni, ca o consecinţă a dragostei lui Dumnezeu faţă de creaţia 

sa generală” se regăsesc exprimate în icoană prin însăşi faptul că funcţia ei morală 

trebuie să trezească în credincios multiple emoţii, „empatie, compasiune, iubire, 

admiraţie, etc.”, dorinţa de a imita caractere deosebite, sfinţite şi sfinţitoare. 

Extrăgîndu-se timpului, chiar dacă ceea ce reprezintă se întîlneşte în timp, icoana 

reuneşte simultan trecutul, prezentul şi viitorul, atît prin specificul ei ideatic cît şi 

prin felul realizării concrete.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:39:21 UTC)
BDD-A151 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

