
 

 163

O traducere în limba franceză a unui text românesc 
de spiritualitate ortodoxă 

Felicia DUMAS 

Nous proposerons quelques réflexions sur la traduction en langue française du 
livre Viaţa şi nevoinţele Arhimandritulului Cleopa Ilie (de l’archimandrite 
Ioanchie Bălan) par le hiéromoine Marc (à présent Monseigneur Marc Alric, 
évêque vicaire de la Métropole Roumaine pour l’Europe Orientale et Méridionale) 
aux éditions L’Age d’Homme de Lausanne, dans la collection «Grands spirituels 
orthodoxe du XXe siècle», en 2003, intitulée Le Père Cléopas.  

 
Traducerea în limba franceză a unui text românesc de spiritualitate ortodoxă 

presupune dincolo de competenţele de limbă franceză foarte bune ale 
traducătorului alte două calităţi esenţiale ale acestuia: situarea în actualitatea 
ortodoxiei şi familiarizarea sa cu terminologia religioasă ortodoxă mai cu seamă în 
limba franceză, şi implicit, în cele două limbi. Prin situarea sa în actualitatea 
ortodoxiei, înţelegem aici iniţierea acestuia în tot ceea ce înseamnă viaţa liturgică şi 
patrimoniul spiritual al ortodoxiei, iniţiere ce poate merge pînă la o implicare de 
tipul practicii religioase. Prin urmare, considerăm că traducătorul ideal al acestui 
tip de texte ar fi un francez ortodox, cu foarte bune cunoştinţe de limba română. 
Dorim să vorbim în continuare despre o astfel de întreprindere ideală de traducere 
în limba franceză a unui text de spiritualitate ortodoxă dintre cele mai specifice 
româneşti, de către părintele Marc Alric, ieromonah francez, în prezent episcop 
vicar al Mitropoliei Ortodoxe Române pentru Europa Occidentală şi Meridională. 
Este vorba despre traducerea cărţii regretatului arhimandrit Ioanichie Bălan de la 
mănăstirea Sihăstria (din judeţul Neamţ) consacrată vieţii părintelui Cleopa Ilie, 
unul dintre cei mari duhovnici ai ortodoxiei româneşti din ultimele timpuri.1 

Să vedem care sînt motivele pentru care considerăm această traducere drept una 
ideală la nivelul acestui tip foarte precis de traduceri, de texte româneşti de 
spiritualitate ortodoxă în limba franceză. 
                              

1 Père Ioannichié Balan, Le père Cléopas, traduit du roumain par le hiéromoine Marc, 
introduction de Jean-Claude Larchet, L'Âge d'Homme, coll. "Grands spirituels orthodoxes du XXe 
siècle", 2003, 210 p. Textul după care s-a făcut traducerea este  următorul: Arhimandrit Ioanichie 
Balan, Viaţa părintelui Cleopa, ediţia a doua apărută în 2002, Viaţa şi nevoinţele arhimandritului 
Cleopa Ilie, Iaşi, Trinitas. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:32 UTC)
BDD-A15 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 164

I. În primul rînd, foarte buna cunoaştere a limbii franceze de către traducător, 
limba înspre care se face traducerea. Traducătorul la care facem referire traduce în 
limba sa maternă, dintr-o limbă străină pe care o cunoaşte foarte bine, cea română. 
Părintele Marc Alric a devenit călugăr ortodox la mănăstirea Sihăstria, după ce a 
vieţuit în obştea acesteia mai mulţi ani, vorbind şi practicînd ortodoxia în limba 
română. Prin urmare, Înalt Prea Sfinţia sa este practic bilingv, chiar dacă nu din 
naştere, franco-român.2  Expresii dintre cele mai româneşti îşi găsesc astfel o 
rezolvare dintre cele mai adecvate în limba franceză, mai puţin găzduitoare a unor 
echivalente „exacte” ale unor idiomatice româneşti conviviale de tipul „mânca-te-
ar mama sau norocul, să vă fie de bine, să creşti mare, mulţi înainte, casă de piatră, 
la mai mare» etc., greu de tradus în limba franceză şi aproximate. Părintele Cleopa 
avea obiceiul să-şi întîmpine pelerinii cu un salut specific, care ar fi dat multă 
bătaie de cap unui traducător ne-francez: Mînca-v-ar raiul să vă mănânce! (sau la 
singular: Mînca-te-ar raiul), tradus sub forma uşor surprinzătoare Que le paradis 
vous dévore! Fragmentul „A venit odată la sfinţia un frate nevoitor, zicînd: 
''Părinte, blagosloviţi să mănînc o dată în zi după apusul soarelui?'' ''Tu, frate? a zis 
bătrînul. Nu te uiţi la tine cît eşti de slab? Să mănînci de două ori pe zi, mînca-te-ar 
Raiul!'' est tradus în limba franceză în felul următor : «Un frère pratiquant l’ascèse 
se rendit une fois chez lui et demanda : Père, bénissez-vous que je mange uen fois 
par jour, après le coucher du soleil ? –Toi, Frère ? répondit l’Ancien. N’as-tu pas 
vu comme tu es maigre ? mange deux fois par jour et que le paradis te dévore !» 
(Balan, 2003: 185) Să mai vedem şi traducerea unui alt mini-context de utilizare a 
acestei expresii : «Să avem răbdare şi iar răbdare! Mînca-v-ar raiul să vă mănînce! 
Cum vă văd pe toţi aici, să văd pe toţi în rai!» - „Gardons patience jusqu’à la fin! 
Que le paradis vous dévore! Comme je vous vois tous ici, puissé-je vous voir tous 
au paradis!” (Balan, 2003: 189)  

Traducerea poate părea uşor surprinzătoare datorită verbului folosit: dévorer. În 
limba franceză, există însă o locuţiune verbală în care apare acelaşi verb: dévorer 
qqn de baisers, de caresses, al cărei sens este acela de «le couvrir de baisers, de 
caresses» (a-l mînca de atîta pupat). Sensul figurat este de absorţie pînă la 
identificare: [L'idée dominante est celle d'absorption, de consommation totale et 
rapide]3. Raiul, asimilat unei fericiri veşnice, devorează în limba franceză, ca şi 
fericirea (le paradis – le bonheur éternel dévore en français). 

Întîlnim, de asemenea, un echivalent extrem de rar folosit în limba franceză, 
propus pentru traducerea lui postitor: jeûneur, un nume de agent obţinut prin 
adăugarea sufixului –eur la baza verbală jeûner: «Le plus grand jeûneur de la skite 
de Sihastria fut l’higoumène Joannice Moroï, qui s’abstenait de toute nourriture du 
lundi au samedi, se contentant de la sainte Eucharistie et de la prosphore accordée 
au prêtre.» (Balan, 2003: 168) - «Cel mai mare postitor în Schitul Sihăstria a fost 

                              
2 Studiile consacrate bilingvismului disting mai multe tipuri de bilingvism, printre care şi acesta, 

de bună stăpînire a două sistem lingvistice, chiar dacă achiziţionate nesimultan.  
3 TLFI (Le Trésor de la Langue Française informatisé, http://atilf.atilf.fr/tlf.htm). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:32 UTC)
BDD-A15 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 165

egumenul Ioanichie Moroi, care postea de luni pînă sîmbătă, multumindu-se doar 
cu Sfînta Împărtăşanie şi cu prescura ce se cuvenea preotului».  

Părintele Cleopa avea şi căteva expresii de autocaracterizare, reproduse în 
cartea arhimandritului Ioanichie Bălan, dintre care moşul putregai, moşneag 
putred, un hîrb legat cu sîrmă. Pentru moşul putregai, sînt folosite două variante de 
traducere. Una dintre acestea este le vieux gâteux: „Iarăşi zicea ucenicul: ''Cînd 
scriam scrisori la credincioşi şi aveam o problemă mai grea, îl întrebam pe 
Părintele Cleopa, iar el îmi răspundea pe scurt şi-mi spunea să răspund la toţi că el 
este bătrîn, bolnav, şi nu mai scrie. Apoi mă trimitea să le spun la oameni că este 
neputincios, să nu mai vină la ''Moşul Putregai, că Moşul Putregai a murit! Nu mai 
este! S-a dus!'” - « Il me répondait brièvement, puis me disait d’écrire à tous qu’il 
était âgé, malade et qu’il n’écrivait plus. Ensuite, il m’envoyait dire aux gens qu’il 
était faible, qu’il ne leur fallait plus venir voir «le vieux gâteux», que «le vieux 
gâteux» était mort, qu’il n’était plus là, qu’il était parti !» (Balan, 2003: 168) 
Adjectivul gâteux are două sensuri în franceză : 1. Méd. (Infirme ou aliéné) «qui 
est atteint d'incontinence d'urine ou des matières fécales»  şi 2. Par ext. «Personne 
généralement âgée dont diverses fonctions physiques ou plus souvent 
intellectuelles sont presque éteintes, qui retombe en enfance, qui radote, qui mange 
malproprement»4. Sensul recuperat în franceză este cel cumulat de sintagma moşul 
putregai, „bătrîn neputincios, prăpădit, care nu mai valorează nimic, nu mai e bun 
de nimic” , subordonat ideii semantico-spirituale de smerenie. 

Cea de-a doua modalitate de traducere este prin sintagma le vieux croulant, 
sinonimă cu cea dintîi: „Părintele Cleopa repeta mereu: „Mâine, poimîine mă duc 
la Hristos! Mîine pleacă Moşul Putregai!'', ''Mîine nu veţi mai vedea decît o cruce 
în cimitir!'”, „Mîine, poimâine, veşnica pomenire Moşului Putregai!'', ''Ia, un hîrb 
legat cu sîrmă!”, „Mîine mă duc la fraţii mei.» -«Le Père Cléopas répétait sans 
cesse : «Demain, après-demain, je m’en irai vers le Christ !» «C’est demain que 
s’en ira le vieux croulant !» «demain, vous n’en verrez plus qu’une croix au 
cimetière !», «voilà un débris rafistolé au fil de fer !» «demain, j’irai auprès de mes 
frères» (Balan, 2003: 151). Substantivul croulant introduce o serie de conotaţii din 
zona peiorativului, precum şi intensificarea calităţii exprimate de adjectivul vieux, 
sensul recuperat la nivelul sintagmei fiind acelaşi, de «bătrîn neputincios, foarte 
batrîn şi foarte neputincios, care nu mai serveşte, nu mai foloseşte la nimic, nu mai 
e bun de nimic». De altminteri, sensul acesta este foarte bine pus în evidenţă de 
întreaga izotopie a batrîneţii umane neputincioase şi inutile, dezvoltată la nivelul 
mini-contextului şi reluată de imaginea imediat următoare: un hîrb legat cu sîrmă. 
Varianta în limba franceză a aceastei ultime sintagme de autocaracterizare conţine 
un verb din registrul familiar, rafistoler, care înseamnă a repara grosolan, cu 
mijloace improvizate şi dintre cele mai rudimentare: «Fam. Remettre en état, 
réparer grossièrement et avec des moyens de fortune». 

                              
4 TLFI. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:32 UTC)
BDD-A15 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 166

Părintele Cleopa, «personajul principal» al cărţii la care ne referim se mai 
autonumeşte şi «moşneag putred», expresie tradusă sub forma vieillard gâteux: 
„Odată, şezînd pe prispă, s-a uitat fix la ucenicul său şi a zis sincer şi curat: ''Nu 
ştiu ce caută atîta lume la mine, la un moşneag putred!'' - «Un jour qu’il était assis 
sur la terrasse, il regarda fixement son disciple et lui dit d’une manière sincère et 
candide: «Je ne sais pas ce que tout le monde vient chercher chez moi, chez un 
vieillard gâteux» (Balan, 2003: 168). Diferenţa dintre cele două forme de 
autodenumire întru smerenie ale părintelui Cleopa se situează la nivelul conotaţiilor 
peiorative ale substantivului moşneag, transpuse în limba franceză printr-un 
echivalent cu aceleaşi particularităţi stilistico-semantice: vieillard, care înseamnă 
un bătrîn foarte înaintat în vârstă şi neputincios, un moşneag (în registrul literar). 
Autoironia şi autodefinirea din această perspectivă transmit aceeaşi semnificaţie 
spirituală a smereniei. Trebuie să amintim faptul că în anii 1990 pelerinajul la 
mănăstirea Sihăstria, pentru ascultarea sfaturilor duhovniceşti ale părintelui Cleopa 
căpătase dimensiuni extraordinare. Mulţimi imense de pelerini venite din toate 
colţurile ţării, de toate categoriile sociale, intelectuali şi oameni simpli, veneau să îl 
asculte vorbind pe părintele Cleopa, să îi ceară binecuvîntare, dar mai cu seamă să 
profite de cuvintele sale de învăţătură. În asemenea împrejurări, părintele îşi lua 
măsuri duhovniceşti de apărare împotriva mîndriei, prin aceste forme ironice de 
autocaraterizare.  

II. Situarea traducătorului în actualitatea ortodoxiei şi buna cunoaştere a 
practicii acesteia inclusiv în Franţa, îl determină să traducă în limba franceză 
numele proprii ale călugărilor care apar în cartea la care ne referim, deoarece 
acestea sînt nume de sfinţi: Barsanuphe –Varsanufie (cuviosul Varsanufie cel Mare 
este sărbătorit pe şase februarie): „În anul 1953, Părintele Varsanufie a fost tuns în 
monahism, iar în anul 1956 a fost hirotonit ierodiacon şi preot în Mănăstirea 
Sihăstria” - „Le Père Barsanuphe prononça ses voeux monastiques en 1953, il fut 
ordonné diacre puis prêtre en 1956 à Sihastria” (Balan, 2003: 178); Gérasime – 
Gherasim (cuviosul Gherasim de la Iordan, sărbătorit pe patru martie). Numele de 
sfinţi ortodocşi sînt traduse de asemenea în limba franceză, unde ele au echivalenţe 
foarte precise, fixate deja la nivelul terminologiei ortodoxe din limba franceză –din 
care fac parte5: saint Jean Damascène – Sfîntul Ioan Damaschin; le saint apôtre 
André –Sfîntul Apostol Andrei („En 1996, lorsque le chef du saint apôtre André fut 
apporté de Grèce à Iassy, un frère voulut aller le vénérer”, Balan 2003: 168) etc.  

Sînt traduse în limba franceză şi toponimele tipic româneşti din împrejurimile 
mănăstirii Sihăstria, lucru ce ni se pare puţin straniu, la nivelul exerciţiului 
traducerii: „Odată, fratele Constantin a plecat peste munte la sora sa, Ecaterina, de 
la Mănăstirea Agapia Veche. În pădure, la locul numit Poiana Trapezei, s-a văzut 
înconjurat de o turmă mare de porci mistreţi, fiind ameninţat de moarte.» - «Un 
jour, le frère Constantin se rendit à travers la montagne chez sa soeur Catherine au 
monastère du Vieil Agapia. Dans la forêt, au lieu-dit la Clairière-de-la-Trapeza, il 
                              

5 Aceste echivalenţe se găsesc în calendarele liturgice ortodoxe tipărite în Franţa, în limba 
franceză. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:32 UTC)
BDD-A15 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 167

se vit entouré d’un grand troupeau de sangliers. Sa vie était en danger». (Balan, 
2003: 58); «Şi şcolile mele sînt la Tăciunele, la Piciorul Crucii, la Răscoale, la 
Chita Mică, la Chita Mare, la Movila lui Dubău, la Fagii Rari, la Pîrîul 
Solomîzdrelor, la Piciorul Cucului, la Piciorul Rotunzii, la Pîrăul Ruginii, la Rîpa 
lui Coroi, la Piatra Dediului, la Poiana lui Iosif, la Poiana lui Serghie, la Poiana 
Arşiţei şi peste tot pe unde am umblat cu oile mănăstirii mai mult de zece ani''. 
«Quant à mes écoles, elles ont pour nom: les Tisons, le Pied-de-la-Croix, la 
Révolte, le Petit-Bouquet, le Grand-Bouquet, la Butte-de-Dubau, les Hêtres-rares, 
le Ruisseau-des-Solomazdras, le Pied-du-Coucou, le Pied-de-la-Rotonde, le 
Ruisseau-Rouilléé, le Ravin-de-Coroï, la Pierre-de-Dédiou, la Clairière-de-Joseph, 
la Clairière-de-Serge, la Clairière-de-la-Fournaise, et tous les lieux que j’ai 
parcorus avec les moutons du monastère pendant dix années» (Balan, 2003: 124).  

Înţelegem, fireşte, că scopul traducerii toponimelor respective este acela al 
transmiterii semnificaţiilor parţiale ale acestor nume de locuri, din componenţa 
cărora fac parte şi nume proprii tipic româneşti, acestea din urmă fiind doar 
adaptate la sistemul fonetic franţuzesc (Coroi, Dubău). Însă plasticitatea numelor 
româneşti ale acestora nu este recuperată decît parţial în limba franceză, ceea ce ne 
îndreptăţeşte să afirmăm că propunerea echivalenţelor acestora în limba franceză în 
note ar fi fost poate, mai indicată şi suficientă. 

III. Cea de a treia competenţă de excepţie a traducătorului francez, care asigură 
şi calitatea de traducere ideală a textului la care ne referim, este reprezentată de 
foarte buna cunoaştere a terminologiei religioase ortodoxe în limba franceză. După 
terminarea studiilor de teologie la Iaşi, părintele Marc Alric s-a întors în Franţa, 
unde a vieţuit mai multă vreme într-o mănăstire ortodoxă şi francofonă6, Saint-
Silouane, precum şi în două parohii, dintre care cea de la Bordeaux (Saint-Joseph), 
oraşul unde se află şi actuala sa reşedinţă episcopală. Prin urmare, părintele Marc 
cunoştea terminologia ortodoxă în ambele limbi şi mai cu seamă în limba franceză 
(ceea ce nu se întîmplă întotdeauna cu majoritatea traducătorilor români de astfel 
de texte de spiritualitate ortodoxă). 

Toţi termenii care desemnează treptele ierarhiei monastice sînt foarte precis 
echivalaţi în franceză, la nivelul acestei terminologii: ieroschimonah este tradus 
prin hiéromoine de grand habit: «Astfel, putem afirma că aceşti doi mari părinţi 
duhovniceşti, Ieroschimonahul Paisie şi Arhimandritul Cleopa, au renăscut din nou 
Mănăstirea Sihăstria, în a doua jumătate a secolului XX, dîndu-i o dimensiune 
misionară mult mai mare ca în trecut» - «Ainsi, nous pouvons affirmer que ces 
deux grands confesseurs, le hiéromoine de grand habit Païssié et l’archimandrite 
Cléopas, ont été à l’origine d’une renaissance du monastère de Sihastria dans la 
seconde moitié du XXe siècle, lui apportant une dimension missionnaire beaucoup 
plus grande que par le passé» (Balan, 2003: 119). Rasofor este tradus prin 

                              
6 Cu slujire majoritară în limba franceză. Mănăstirea Saint-Silouane depinde din punct de vedere 

al jurisdicţiei de arhiepiscopia rusă subordonată Patriarhiei Ecumenice de la Constantinopol, iar 
slujbele sale sunt uneori celebrate şi în slavonă, greacă, sau română (tocmai datorită acestei 
apartenenţe jurisdicţionale şi a originii călugărilor din obştea sa). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:32 UTC)
BDD-A15 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 168

rasophore, schimonah, prin moine du grand habit, protosinghel, prin protosyncelle. 
Aceste echivalenţe în limba franceză, resimţite ca specifice pentru terminologia 
ortodoxă, sînt explicitate la sfîrşitul traducerii cărţii într-un glosar : «Rasophorat : 
Premier degré de l’état monastique, succédant au noviciat : Voir Grand habit.» 
(Balan, 2003: 207); «Grand habit : dernier « degré » de l’état monastique, suivant 
le rasophorat et le Petit habit» (Balan, 2003: 205); «Protosyncelle : titre 
honorifique accordé à un hiéromoine. Ce titre est inférieur à celui d’archimandrite» 
(Balan, 2003: 207).   

Din alte cîmpuri semantice, precum cel al practicii obişnuite a ortodoxiei de 
către credincioşi, să menţionăm un alt exemplu, al cuvîntului pomelnic, tradus în 
limba franceză prin varianta lui «ortodoxă» exactă, dyptique: „Celor bolnavi care 
veneau la el, le făcea pomelnic şi le spunea: „Cea mai mare slujbă pentru cei 
bolnavi este Sfîntul Maslu. Dar nu foloseşte, dacă omul nu este spovedit. Deci mai 
întîi spovediţi-vă de toate păcatele şi apoi faceţi Sfîntul Maslu cu cel puţin trei 
preoţi» – «Aux malades qui venaient chez lui, il disait après avoir inscrit leur nom 
sur un dyptique : L’office le plus important pour les malades est celui des Saintes 
huiles. Cependant il n’est d’aucune utilité si la personne ne se confesse pas. Aussi, 
confessez d’abord tous vos péchés puis participez à l’office des Saintes huiles»” 
(Balan, 2003: 152). 

Un alt exemplu –intenţionat adus în discuţie, deoarece este unul surprinzător la 
nivelul traducerii sale în limba franceză- este acela al cuvîntului paraclis, 
întrebuinţat cu cel de al doilea sens din cele două pe care le exprimă în limba 
română şi anume,  de «slujbă religioasă ortodoxă de laudă şi de invocare a 
Fecioarei Maria, a lui Isus sau a unui sfînt ; rugăciune închinată acestora»7. Celălalt 
sens, neactualizat în limba franceză – unde împrumutul grecesc a fost preluat ca 
monosemantic –, este acela de mică biserică, de «capelă ortodoxă ridicată lîngă o 
biserică, într-un cimitir sau în corpul unei clădiri»8. Cu acest sens, cuvîntul 
românesc a fost împrumutat din neogreacă, iar cu cel de al doilea (de slujbă 
religioasă) din slavonă, unde el era împrumutat tot din greacă. Părintele Marc îl 
traduce în limba franceză sub forma paraclèsis, menţionată în glosarul de la 
sfîrşitul traducerii, cu următoarea definiţie semantico-lexicală: «office de louange à 
la Mère de Dieu» (Balan, 2003: 206). Este practic singurul text ortodox redactat în 
limba franceză unde am întîlnit această variantă de ortografiere a cuvîntului – 
altminteri întrebuinţat cu forma feminină paraclisis, cum spuneam, de origine 
neogreacă în terminologia religioasă ortodoxă din franceză.9 Această formă 
feminină este întrebuinţată în majoritatea textelor de spiritualitate ortodoxă 
redactate în limba franceză, precum şi în mai toate textele liturgice, cu sensul de 

                              
7 Ioan Oprea, Carmen-Gabriela Pamfil, Rodica Radu, Victoria Zăstroiu, Noul Dicţionar universal 

al limbii române, Litera Internaţional, 2006.   
8 Idem, ibidem. 
9 Ca în multe alte cazuri (la nivelul acestei terminologii), limba franceză a făcut apel la limba 

greacă pentru a împrumuta termeni ce desemnează noţiuni liturgice, teologice etc., specifice 
ortodoxiei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:32 UTC)
BDD-A15 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 169

imn de laudă şi de invocare a Maicii Domnului. Menţionăm spre exemplu, 
traducerea franceză în uz la Mănăstirea Sfîntul Antonie cel Mare (metoc al 
Muntelui Athos în Franţa),10 precum şi Lexicul de termeni liturgici de la sfîrşitul 
Sputnicul-ului tradus de părintele Denis Guillaume.11 Aceasta pare a fi forma care 
s-a impus în limba franceză ca normă lexicală, după o evoluţie în diacronie, 
definită prin ezitări în precizarea exactă a echivalenţei, de tip explicativ iniţial, 
finalizată deci cu preluarea sub formă de împrumut a termenului: în Livre de 
prières orthodoxes (Carte de rugăciuni ortodoxe) editată de mănăstirea ortodoxă 
Sfîntul Nicolae (Saint-Nicolas de la Dalmerie) în 1996, mănăstire ce se află sub 
jurisdicţia patriarhiei ecumenice de la Constnatinopol, întîlnim o sintagmă 
explicativă (parţial sinonimică), „mic canon paraclitic”: petit canon paraclitique.12 
O altă echivalare, încă şi mai explicită şi mai puţin lexicalizată în limba franceză 
este menţionată într-un dicţionar de termeni ruseşti folosiţi în limba franceză în 
Biserica Ortodoxă: Dictionnaire russe-français des termes en usage dans l’Eglise 
orthodoxe, din 1992. Autoarea, Martine Roty, propune ca echivalent francez al 
termenului rusesc paraclisis (de origine grecească) sintagma explicativă de 
aproximare semantică „canon à la Vierge; prière de supplication à la Vierge. Canon 
chanté en différentes circonstances, en particulier aux vigiles des fêtes de la 
Vierge”.13 Dacă ne uităm la datele de apariţie a textelor invocate, care conţin 
termenul nostru, observăm că acest dicţionar este printre primele texte (în 
diacronie) care au încercat echivalarea în limba franceză a lui paraclisis. Cel mai 
recent este cel intitulat Mic Paraclis – Petite Paraclisis, editat la mănăstirea Sfîntul 
Antonie cel Mare (Saint-Antoine-Le-Grand), de părintele arhimandrit Placide 
Deseille, text ce pare a fi fixat ca normă lexicală împrumutul neogrecesc  
paraclisis. Cum se explică însă opţiunea traducătorului nostru, părintele Marc 
Alric, pentru forma paraclèsis ? Prin existenţa în limba greacă a doi termeni 
diferiţi, paraclesis (de unde provine cuvîntul în limba rusă, cu sensul de slujbă, de 
imn de laudă) şi, respectiv, paraclisis, întrebuinţaţi primul cu sensul de «imn de 

                              
10 Petite Paraclisis en l’honneur de la Très Sainte Mère de Dieu, Monastère Saint-Antoine-Le-

Grand, métochion de Simonos Petra, 2006. 
11 „Le terme grec paraclisis signifie à la fois intercession et consolation. L’office est chanté pour 

la guérison des âmes et des corps, en période d’affliction ou de péril... La Paraclisis est chantée tous 
les soirs du carême de la Mère de Dieu, quinzaine préparatoire au 15 août, à l’exception des fêtes de 
la Transfiguration et de la Dormition”: Le Spoutnik, p. 1189. Precizăm faptul că majoritatea 
traducerilor făcute de părintele Denis Guillauşe de la Diaconia apostolică au fost preluate şi sunt 
folosite în practica ortodoxă din Franţa, în multe parohii şi mănăstiri de diferite jurisdicţii. De 
asemenea, atunci cînd s-au retradus în franceză din limba greacă texte liturgice fundamentale ale 
ortodoxiei, aproape toţi noii traducători au avut în vedere şi aceste prime traduceri realizate de 
părintele Denis Guillaume.  

12 « Petit canon paraclitique (Théostéricte le Moine): ce canon se chante traditionnellement aux 
Complies pendant le carême de la Dormition de la Mère de Dieu... Il peut, bien sûr, se chanter en 
d’autres occasions”:  Livre de prières orthodoxes, Monastère orthodoxe Saint-Nicolas de la Dalmerie, 
1996, p. 133. 

13 Martine Roty, Dictionnaire russe-français des termes en usage dans l’Eglise orthodoxe, Paris, 
Institut d’Etudes Slaves, 1992, p. 87. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:32 UTC)
BDD-A15 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 170

laudă şi slujbă » şi cel de al doilea, mai ales14 de «capelă», pentru transmiterea a 
două sensuri diferite. Cum în limba franceză nu a fost deloc recuperat sensul de 
capelă, s-a impus prin urmare forma paraclisis, deşi, corect din punct de vedere al 
respectării originii greceşti, forma corectă ar fi trebuit să fie cea redată sub forma 
paraclèsis. 

Să menţionăm de asemenea faptul că responsabilul francez al colecţiei «Mari 
duhovnici ai ortodoxiei secolului al XX-lea» de la editura elveţiană, Jean-Claude 
Larchet, cel care semnează şi studiul introductiv al traducerii la care ne referim aici 
simte nevoia să propună publicului francofon, mai puţin familiarizat cu termenii 
specifici ortodoxiei, confesiune creştină mai degrabă asociată ca reprezentare 
cultuală a spaţiului european răsăritean, un glosar final, explicativ, intitulat general 
şi simplu : glossaire. Am întîlnit acest tip de practică de mai multe ori la sfîrşitul 
unor traduceri de texte de spiritualitate ortodoxă în limba franceză, din limba 
greacă mai ales, precum: Père Païssios, moine du Mont Athos, Lettres, traduit du 
grec par Soeur Svetlana Marchal, édité par le Monastère Saint-Jean-le-Théologien, 
Souroti de Théssalonique, Grèce, 2005. De asemenea, astfel de glosare sunt 
propuse şi la sfîrşitul altor traduceri, de texte liturgice, spre exemplu: Divines 
liturgies de saint Jean Chrysostome et de saint Basile de Césarée, traduites du grec 
par l’archimandrite Jacob, le hiéromoine Elisée et le père dr. Y. Glodman, éditées 
avec la bénédiction de S. Em. L’archevêque Joseph, Métropolite de la Métropole 
Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale, seconde édition 
corrigée et complétée, Monastère de la Théotokos et de Saint Martin, domaine de 
Cantauque, 2006, sau Le Spoutnik, nouveau Synecdimos, par le Père Denis 
Guillaume, Rome, Diaconie apostolique, 1997. Este vorba despre o practică de 
fixare a normelor lexicale ale acestei terminologii ortodoxe, prin aceste traduceri 
făcute din limba greacă ale textelor liturgice, dar şi din alte limbi tradiţional 
ortodoxe (de texte de spiritualitate ortodoxă).  

Am menţionat pînă aici numai calităţi ale traducerii în limba franceză a cărţii 
părintelui arhimandrit Ioanichie Bălan. Să fie oare şi neajunsuri? Am pomenit  
nedumerirea legată de traducerea în limba franceză a unor toponime tipic 
româneşti. Demersul traducătorului francez este însă explicabil: destinatarul 
traducerii este francezul potenţial ortodox, interesat de ortodoxia românească şi de 
marii ei duhovnici. De aceea, el trebuie iniţiat cît mai mult cu putinţă în specificul 
acestei ortodoxii cu tradiţie, preluată ca model de trăire spirituală, cea românească.  

Traducerea adusă în discuţie este una excepţională, deoarece cazul 
traducătorului la care ne-am referit este unul extrem de rar în ceea ce priveşte 
traducerile făcute din limba română în limba franceză: este cazul ideal... El este 
menit mai ales să ne atragă atenţia asupra dificultăţilor reale ale unei asemenea 
întreprinderi de traducere în franceză a unor astfel de lucrări de spiritualitate 
ortodoxă, tipic româneşti, în sensul de specificitate culturală şi lingvistică.  

 
                              

14 În limba română, acelaşi cuvînt exprimă ambele sensuri, nepăstrîndu-se diferenţierea 
semnificanţilor de origine. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:32 UTC)
BDD-A15 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 171

Bibliografie 
 
Balan, Ioannichié, père, 2003, Le Père Cléopas, traduit du roumain par le hiéromoine Marc, 

préface de Mgr. Daniel, métropolite de la Moldavie et de Bucovine, introduction de 
Jean-Claude Larchet, Lausanne, l’Age d’Homme, collection « Grands spirituels 
orthodoxes du XXe siècle». 

Bălan, Ioanichie, arhimandrit, 2002, Viaţa şi nevoinţele arhimandritului Cleopa Ilie, ediţia 
a doua, Iaşi, Trinitas. 

Calendrier liturgique 2008, Monastère Saint-Antoine-Le-Grand, métochion de Simonos 
Petra. 

Divines liturgies de saint Jean Chrysostome et de saint Basile de Césarée, 2006, traduites 
du grec par l’archimandrite Jacob, le hiéromoine Elisée et le père dr. Y. Goldman, 
éditées avec la bénédiction de S. Em. L’archevêque Joseph, Métropolite de la Métropole 
Orthodoxe Roumaine d’Europe Occidentale et Méridionale, seconde édition corrigée et 
complétée, Monastère de la Théotokos et de Saint Martin, domaine de Cantauque. 

Guillaume, Denis, père, 1997, Le Spoutnik, nouveau Synecdimos, Rome, Diaconie 
apostolique. 

Livre de prières orthodoxes, 1996, Monastère orthodoxe Saint-Nicolas de la Dalmerie, Le 
Bousquet d’orb. 

Oprea, Ioan, Pamfil, Carmen-Gabriela, Radu, Rodica, Zăstroiu, Victoria, 2006, Noul 
Dicţionar universal al limbii române, Bucureşti, Litera Internaţional.   

Païssios, père, moine du Mont Athos, 2005, Lettres, traduit du grec par Soeur Svetlana 
Marchal, édité par le Monastère Saint-Jean-le-Théologien, Souroti de Théssalonique, 
Grèce. 

Petite Paraclisis en l’honneur de la très sainte Mère de Dieu, 2006, Monastère Saint-
Antoine-Le-Grand, métochion de Simonos Petra. 

Roty, Martine, 1992 : Dictionnaire russe-français des termes en usage dans l’Eglise 
orthodoxe, Paris, Institut d’Etudes Slaves. 

Vocabulaire théologique orthodoxe, 1985, par l’équipe de Catéchèse orthodoxe, Paris, Cerf.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:32 UTC)
BDD-A15 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

