
 

Credinţa ca salvare ontologică în romanele lui 

Dostoievski 
 

Diana CUŞMERENCO 

 

 
Our study is based upon the idea that Dostoevskyan characters find relief, salvation and 

fulfillment or, in other words, find themselves through faith. It is a fact that in the novels of 

Russian writer love for God is a central matter. Through the love for God and for their 

neighbor, Dostoevsky‟s characters are able to purify their souls and, by doing that, to 

ascend morally and spiritually. Thus, these characters succeed in defeating their tragic 

destiny. In this space so closed and dark like a tricky labyrinth, in which they often lose 

themselves, God is like a guiding and beneficial light or, more precisely, a Center. Once 

arrived in this central point that represents Divine Light Itself, the characters feel like they 

finally arrived home. 

 
Romanele dostoievskiene se imprimă adînc în memoria receptorului chiar în 

urma primei lecturi, datorită forţei auctoriale deosebite de a revela trăiri, 
sentimente şi tragedii umane, care pot marca pînă şi cel mai insensibil cititor. Nu 
întîmplător, referindu-se la reacţia noastră faţă de majoritatea romanelor mari, 
Wayne Booth sesizează în Retorica romanului că „ne interesează în mod deosebit 
personajele ca oameni; ne preocupă norocul sau neşansa lor”

1
. Într-adevăr, 

personajele dostoievskiene, în majoritatea lor, străbat un impresionant labirint al 
suferinţei, asemenea unui Sisif care nu renunţă la menirea lui. Tocmai atunci cînd 
ar părea că totul este pierdut, că omul nu mai poate fi salvat din labirintul tenebros 
în care se adînceşte tot mai mult, apar, pentru cel aflat în suferinţă, mai multe fire 
ale Ariadnei, dintre care cel mai important este credinţa în Dumnezeu. Într-adevăr, 
iubirea de Dumnezeu, ca posibilitate a mîntuirii şi găsirii liniştii sufleteşti, 

reprezintă un topos în romanele dostoievskiene, desemnînd şi o trăsătură a 
poporului rus. Credinţa în Dumnezeu se leagă de iubire sau porneşte din iubire, 
acesta fiind o problematică analizată şi de Rudolf Otto în Despre numinos, atunci 
cînd porneşte de la „cea mai înaltă dintre toate afirmaţiile creştine: ‹‹Dumnezeu 
este iubire››”

2
. Prin credinţă şi prin iubirea pentru aproapele lor, personajele 

dostoievskine au posibilitatea de a-şi purifica şi mîntui sufletul, înălţîndu-se moral 

şi spiritual. Astfel, iubirea şi credinţa sînt adevăratele lumini, pe care omul, 
urmîndu-le, ajunge să se împace cu sine. Cel îndepărtat de Dumnezeu rătăceşte în 
propriile tenebre, în propria-i închisoare pe care şi-a făurit-o, fără să vrea, în sine şi 
pentru sine. Pentru aceste personaje, de tipul lui Smerdeakov, Ivan, Feodor 

                                                 
1 Wayne Booth, Retorica romanului. În româneşte de Alina Clej şi Ştefan Stoenescu, Editura 

Univers, Bucureşti, 1976, p. 169. 
2 Rudolf Otto, Despre numinos. Traducere din limba germană de Silvia Irimiea şi Ioan Milea, 

Editura Humanitas, Bucureşti, 2006, p. 60. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:30 UTC)
BDD-A147 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Pavlovici Karamazov din Fraţii Karamazov, Raskolnikov din Crimă şi pedeapsă, 
Piotr Stepanovici şi Kirillov din Demonii sau omul subteran din Însemnări din 
subterană, spaţiul închis este o falsă acasă.  

De fapt, gîndurile tenebroase se nasc tocmai în acest spaţiu închis, lipsit de 
lumina lui Dumnezeu. Locuinţa mizeră a lui Raskolnikov se aseamănă unui 
coşciug şi contribuie mult, aşa cum recunoaşte însuşi protagonistul, la germinarea 

Ideii şi teoriei sale nefaste: „[…] atunci m-am retras ca un păianjen în ungherul 
meu. Mi-ai văzut bîrlogul, ai fost acolo… Ştii, Sonia, că încăperile strîmte şi joase 
sufocă sufletul şi spiritul?”

3
. Nu întîmplător, Svidrigailov şi apoi şi anchetatorul 

Porfiri îi atrag atenţia asupra necesităţii de a se elibera de povara crimei, tocmai 
prin această metaforă a libertăţii, care este nevoia de aer: „În clipa asta, n-ai nevoie 
decît de aer, aer, aer…”

4
. Asemănător, omul subteran se vede în ipostaza şoarecelui 

adăpostit în ceea ce el defineşte drept „bîrlog”: „Acolo, în duhoarea mizerabilului 
său bîrlog subteran, şoarecele nostru ofensat, stîlcit şi luat în rîs, se cufundă într-o 
furie rece, înveninată şi, mai ales, veşnică.”

5
. Omul din subterană, îndepărtat 

iremediabil de Dumnezeu, poate fi recunoscut şi în imaginea lui Smerdeakov, care, 
la rîndu-i, încă din copilărie, obişnuia să se vîre „într-un ungher timp de cîteva 
zile”

6
. Este la fel de tăcut ca omul din subterană, adunînd, pe măsura trecerii 

timpului, tot mai multă ură. În Studii despre iubire, Ortega y Gasset
7
 analizează 

iubirea şi ura, observînd că în cazul ambelor pasiuni există direcţionarea către 
obiect, ceea ce diferă fiind scopul. Dacă în iubire direcţionarea are un aspect 
pozitiv, urmărindu-se înfiinţarea permanentă a obiectului iubit, în ură se doreşte 
desfiinţarea acestuia, desfiinţarea supremă fiind crima. Ura pură, materializată pînă 
la urmă în crimă, este cultivată în tăcere de Smerdeakov, căruia i se pare că a găsit 

un aliat în ateul Ivan Karamazov. Admiraţia pentru ateismul afişat de Ivan se 
explică şi prin necunoaşterea sentimentului iubirii paterne. În imaginar, tatăl se 
confundă cu autoritatea divină. Smerdeakov, odrasla din flori a lui Feodor 
Pavlovici, nu ştie ce este iubirea, şi de aceea, nici credinţa. Transpare ideea că fără 
iubire nu poate apărea credinţa în Dumnezeu. Se reţin cuvintele stareţului Zosima, 
adresate doamnei Hohlakova: „Străduiţi-vă să iubiţi pe cei din preajma 

dumneavoastră, să-i iubiţi din toată inima şi neprecupeţit. Pe măsură ce iubirea va 
triumfa, veţi ajunge să vă convingeţi şi de existenţa lui Dumnezeu şi să credeţi în 
nemurirea sufletului. Iar dacă iubirea de aproape se va desăvîrşi printr-o deplină 

                                                 
3 Feodor Mihailovici Dostoievski, Crimă şi pedeapsă. Ediţia a II-a, traducere din limba rusă de 

Nicolae Gane, Editura Polirom, Bucureşti, 2007, p. 454. 
4 Ibidem, p. 500. 
5 Idem, Însemnări din subterană,  în Opere în 11 volume, volumul 4. Traducere de V. Em. Galan 

şi Igor Block, Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 1968, p. 135. 
6 Idem, Fraţii Karamazov, volumul I. Traducere de Ovidiu Constantinescu şi Isabella Dumbravă, 

Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 1965, p. 172. 
7 José Ortega y Gasset, Studii despre iubire. Ediţia a III-a revăzută, traducere din spaniolă de 

Sorin Mărculescu, Editura Humanitas, Bucureşti, 2002, p. 17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:30 UTC)
BDD-A147 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

uitare de sine, atunci veţi crede neapărat, şi nici o îndoială nu va mai putea să se 
strecoare în sufletul dumneavoastră”

8
. 

Aşadar, credinţa reprezintă lumina prin care sufletul omului se purifică, 
ajungînd într-o deplină armonie cu sine. Cei lipsiţi de iubire şi credinţă se pierd şi 
rătăcesc într-o lume în care Dumnezeu este absent. În imaginar, aşa cum arată şi 
Georges Poulet în Metamorfozele cercului, Dumnezeu reprezintă Centrul, iar „a fi 

în centrul lumii înseamnă deci a fi […] în centrul lui Dumnezeu.”
9
. A-L trăi pe 

Dumnezeu ca prezenţă ubicuă şi constantă înseamnă a fi împăcat cu tine şi cu 
lumea. Astfel, se observă că personajele care trăiesc din şi pentru dragostea pentru 
Dumnezeu, ca stareţul Zosima, posedă o linişte interioară şi un echilibru sufletesc, 
nezdruncinate de forţa răului, realitate impresionantă pentru cei din jur. De fapt, 
aşa cum demonstrează Nikolai Berdiaev în Filosofia lui Dostoievski, atît Zosima cît 

şi Alexei Karamazov „sunt oamenii care au înţeles răul şi au ajuns la starea 
desăvîrşită”

10
. Dăruirea de sine este un rezultat al trecerii prin suferinţă, al unor 

experienţe ontologice marcante: a trăi în mijlocul lumii şi a-L trăi în acelaşi timp pe 
Dumnezeu în tine este marea miză existenţială, pe care doar câteva personaje 
dostoievskiene reuşesc să o ducă la desăvârşire. Desigur, figura tutelară în acest 
sens rămîne Zosima, considerat sfînt de către enoriaşii săi. Totuşi, într-o lumină 

similară apare şi chipul prostituatei Sonia, care la prima vedere cu greu poate fi 
alăturat lui Zosima. Suferinţa ei o purifică, curăţînd-o de tot ce are păcătos. Pentru 
ea, Dumnezeu este acea acasă, adică salvarea şi liniştea pe care le caută cu 
disperare. Doar aşa reuşeşte să supravieţuiască, fapt constatat şi de Raskolnikov.  

Într-adevăr, este foarte important sentimentul lui acasă, care, pentru personajele 
dostoievskiene, reprezintă acel spaţiu ocrotitor, în care omul se regăseşte pe sine. 

În Crimă şi pedeapsă, Marmeladov trăieşte această nostalgie, pe care i-o repetă 
obsedant lui Raskolnikov: „Or, fiece om ar trebui să aibă pe lumea asta măcar un 
loc unde să se poată duce, la o adică”

11
, „[…] firesc ar fi ca orice fiinţă umană să 

aibă un locşor unde cuiva să-i pese de ea!”
12

, „Vă daţi seama, vă daţi 
dumneavoastră seama, stimate domn, ce înseamnă să nu mai ai unde te duce?”

13
. O 

acasă, chiar a omului care a nelegiuit, poate fi biserica, aşa cum subliniază stareţul 

Zosima: „Aidoma unei mame duioase şi iubitoare, însă, biserica renunţă de 
bunăvoie să-l pedepsească, fiindcă şi aşa vinovatul a fost destul de greu năpăstuit 
de legile statului şi trebuie să rămînă lîngă el cineva are să-i aline suferinţa.”

14
. 

Apare astfel ideea că în timp ce „doctrinele moderne întăresc în sufletul lui credinţa 
că nelegiuirea pe care a săvîrşit-o nu este de fapt o crimă, ci o răzvrătire împotriva 

                                                 
8 Feodor Mihailovici Dostoievski, op. cit., p. 78. 
9 Georges Poulet, Metamorfozele cercului. Traducere de Irina Bădescu şi Angela Martin, Editura 

Univers, Bucureşti, 1987, p. 13.  
10 Nikolai Berdiaev, Filosofia lui Dostoievski. Traducere din limba rusă: Radu Părpăuţă, Editura 

Institutul European, Iaşi 1992, p. 61. 
11 Feodor Mihailovici Dostoievski, Crimă şi pedeapsă, p. 27. 
12 Ibidem, p. 28. 
13 Ibidem, p. 30. 
14 Idem, Fraţii Karamazov, volumul I, p. 90. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:30 UTC)
BDD-A147 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

stăpînirii care-l asupreşte pe nedrept”
15

, iar „în sufletul lui clocoteşte atîta ură”
16

, 
încît se înverşunează împotriva societăţii care l-a alungat, biserica îl îmblînzeşte, îl 
umanizează, făcînd posibilă regenerarea sa. Se explică astfel renaşterea lui 
Raskolnikov, posibilă însă numai prin iubirea necondiţionată a Soniei. Lui 
Raskolnikov i se pare aproape neverosimilă lipsa de dispreţ a Soniei şi tocmai 
iubirea ei reuşeşte să-i îmblînzească ura: „[…] îşi ridică deodată capul, privind-o 

îndelung, nemişcat. Dar nu întîlni decît privirile ei neliniştite şi îngrijorate pînă la 
durere. Asta era iubire! Ura lui se risipi ca o nălucire.”

17
. Renaşterea lui 

Raskolnikov este anticipată de dorinţa lui de a i se citi din Noul Testament pasajul 
despre învierea lui Lazăr. Totuşi, sufletul său chinuit va cunoaşte mai multe 
obstacole pînă la mîntuire, însă toate vor fi depăşite cu ajutorul iubirii. Abia după 
ce va îşi va mărturisi crima şi după ce va fi închis, Raskolnikov îşi va regăsi încet, 

încet credinţa. Iubirea pe care începe să o simtă pentru credincioasa Sonia îl 
determină să-l regăsească în sufletul său şi pe Dumnezeu: „‹‹Oare e cu putinţă ca, 
acum, credinţa ei să nu fie şi credinţa mea?››”

18
. 

Iubirea reprezintă aşadar o treaptă necesară către credinţă, însă dacă iubirea 
lipseşte cu desăvîrşire încă de la cea mai fragedă vîrstă? „Nu e posibil să creezi 
dragoste din nimic, din nimic nu poate făuri decît Dumnezeu”, susţine Fetiukovici, 

avocatul lui Dmitri Karamazov, care sprijină, de fapt, o cauză universală a celor 
neiubiţi. Cum se poate naşte sentimentul iubirii filiale fără exemplul iubirii 
paterne? Ŕ pare a sugera Fetiukovici: „Fără să vrea, adolescentul cade pe gînduri: 
«Dar oare el [tatăl n.n.] m-a iubit atunci cînd mi-a dat viaţă? […] Oare m-a zămislit 
de dragul meu?»”

19
. În lipsa acestei certitudini apare şi sentimentul răzvrătirii 

împotriva figurii paterne, or, în imaginar aceasta se confundă, aşa cum am 

anticipat, cu autoritatea divină. Nu pare deloc întâmplător că ateii dostoievskieni de 
tipul lui Ivan Karamazov şi Smerdeakov sunt cei care-şi neagă mai mult sau mai 
puţin conştient tatăl. „Calea arbitrarietăţii atee a omului trebuie să ducă la paricid, 
la negarea instanţei paterne”

20
, afirmă Nikolai Berdiaev. Confruntarea cu 

autoritatea divină se naşte şi din negarea tatălui. Similar, Victor Petrini are un 
sentiment de frustrare în raport cu Dumnezeu, învinuindu-L pe Acesta de toate 

păcatele oamenilor. În viziunea lui, din cauza lui Dumnezeu, care a lăsat omului 
liberul arbitru, lumea este plină de ticăloşi. Totuşi, ateismul lui Victor Petrini îşi are 
rădăcinile în lipsa de afecţiune din familie. Încă de la începutul însemnărilor sale, 
Petrini îşi aminteşte de o confruntare pe o temă culturală pe care a avut-o cu tatăl. 
Distanţa ideologică tată Ŕ fiu este imensă şi va rămîne neschimbată pe tot parcursul 
romanului. Interesează totuşi acest dialog al confruntării tată Ŕ fiu de la debutul 

                                                 
15 Ibidem. 
16 Ibidem. 
17 Idem, Crimă şi pedeapsă, p. 445. 
18 Ibidem, p. 594. 
19 Idem, Fraţii Karamazov, volumul II, p. 573. 
20 Nikolai Berdiaev, op. cit., p. 67. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:30 UTC)
BDD-A147 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

textului, întrucît pare a motiva în imaginar scriitura. Aşa cum concluzionează 
Jacques Derrida în Diseminarea, scriitura şi implicit literatura este „un paricid”

21
.  

Dacă Victor Petrini reuşeşte să găsească la capătul suferinţelor sale lumina 
întruchipată de iubirea eternă dintre un bărbat şi o femeie, mai puţin norocoase sînt 
personajele dostoievskiene ca: Smerdeakov din Fraţii Karamazov sau Piotr 
Stepanovici, Kirillov şi Stavroghin din Demonii. Ateismul lor conduce la crimă sau 

la neantizarea de sine, exprimată prin sinucidere. În Soleil noir. Dépression et 
mélancolie, Julia Kristeva analizează crima şi sinuciderea din romanele 
dostoievskiene tocmai în baza lipsei credinţei în Dumnezeu. Actul violent al 
sinuciderii este explicat prin pierderea centrului, adică prin rătăcirea omului în 
labirint: „Dieu n‟existe pas Ŕ Je suis Dieu Ŕ Je n‟existe pas Ŕ Je me suicide.”

22
. 

Smerdeakov este în egală măsură criminal şi sinucigaş, luînd secretul crimei cu el 

în mormînt. Kirillov este violent doar faţă de sine, în virtutea unei Idei care-i 
otrăveşte sufletul ca un demon. „Filosofia” lui se întemeiază pe lipsa de frică şi pe 
afirmarea libertăţii, însă este o libertate înşelătoare, aspect relevat şi de Nikolai 
Berdiaev

23
. Kirillov simte că este dator să se împuşte, tocmai pentru a/a-şi dovedi 

că el însuşi este Dumnezeu. Astfel, orgoliul identificării cu divinitatea îl pierde pe 
Kirillov. Personaje de tipul lui Raskolnikov şi Kirillov pot fi cu uşurinţă apropiate 

de Supraomul propovăduit de Nietzsche, tocmai pentru că, dorind să fie fideli 
propriei voinţe de putere, îl neagă pe Dumnezeu. În Aşa grăit-a Zarathustra, 
moartea lui Dumnezeu înseamnă naşterea Supraomului: „Dar Dumnezeu e mort! 
[…] De cînd e-n groapă Dumnezeu, aţi înviat voi. […] Dumnezeu e mort. Dar noi, 
noi vrem acum să trăiască Supraomul!”

24
. Luînd locul Divinităţii, omul devenit 

Supraom se dezumanizează, fiind complet lipsit de milă şi compasiune, ca 

Antichristul nietzschean: „Piară cei slabi şi neisprăviţi: întîiul principiu al dragostei 
noastre de oameni. Şi încă unii le mai ajută să piară.”

25
. Ucigîndu-L pe Dumnezeu, 

omul vrea să-şi afirme propria voinţă şi libertate, însă în detrimentul altor semeni: 
Şatov, în cazul lui Kirillov, bătrîna cămătăreasă şi Lizaveta, sora ei, în cazul lui 
Raskolnikov. Deşi nu Kirillov este ucigaşul direct al lui Şatov, el este cel care fără 
să vrea încurajează crima comisă de grupul celor cinci manipulaţi de Piotr 

Stepanovici. Hotărîrea lui de a se sinucide devine o soluţie a disculpării de crimă a 
adevăraţilor ucigaşi. Astfel, în cazul lui Kirillov salvarea spirituală nu mai este 
posibilă: se sinucide, însă este în acelaşi timp ucis spiritual de către grupul celor 

                                                 
21 Jacques Derrida, Diseminarea. Traducere şi postfaţă de Cornel Mihai Ionescu, Editura Univers 

Enciclopedic, Bucureşti, 1997, p. 156. Derrida se raportează la un mit egiptean, discutat iniţial de 

Platon, ce avea în centru tocmai confruntarea tată Ŕ fiu, care se traducea simbolic prin relaţia de 
opoziţie Logos Ŕ scriitură. În timp ce Logosul echivala cu adevărul, scriitura era un simulacru, o 

deformare a acestuia.  
22 Julia Kristeva, Dostoïevski, l‟écriture de la souffrance et le pardon în Soleil noir. Dépression et 

mélancolie, Éditions Gallimard, Paris, 1978, p. 197. 
23 Nikolai Berdiaev, op. cit., p. 53. 
24 Friedrich Nietzsche, Aşa grăit-a Zarathustra. O carte pentru toţi şi pentru nimeni. În versiune 

românească de Victoria Ana Tăuşan, Editura Edinter, Bucureşti, 1991, p. 321. 
25 Idem, Antichristul. Traducător George B. Rareş, Editura Eta, Cluj, 1991, p. 8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:30 UTC)
BDD-A147 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

cinci. Dorinţa identificării cu Dumnezeu primează în raport cu crima comisă. 
Sinucigîndu-se, Kirillov le oferă scăparea realilor criminali, însă în mod egal este 
împins la sinucidere de către aceştia. Confruntarea cu Dumnezeu a condus la 
moartea spirituală a omului. Un răzvrătit este şi Ivan Karamazov; el nu vrea să 
primească în suflet armonia divină tocmai pentru că Dumnezeu a permis în lume 
răul, respinge adică legitimitatea liberului arbitru. De fapt, Ivan trăieşte o dilemă la 

care nu-şi primeşte alinarea, avînd pînă la urmă şi momente de delir în care îl vede 
pe diavol. Omul în al cărui suflet sălăşluieşte îndoiala este în permanenţă măcinat 
de propria-i dualitate: lumina şi întunericul coexistă înlăuntrul său. Paradoxal, 
„omul-divinitate”

26
 nu înseamnă Binele, ci Răul. Halucinaţii chinuitoare, în care 

răul apare sub diferite forme, are şi Stavroghin, aşa cum reiese din spovedania sa 
către părintele Tihon. Scopul spovedaniei este obţinerea propriei iertări şi aspiraţia 

la o „suferinţă nemărginită”
27

. Totuşi, Stavroghin se va sinucide şi încă în cea mai 
incontestabilă deplinătate a facultăţilor mintale. Aceasta înseamnă că pierderea 
credinţei în Dumnezeu echivalează cu o pierdere de sine a omului, cu o zdruncinare 
a echilibrului sufletesc din care acesta este posibil să nu-şi mai revină niciodată.  

La polul opus în ceea ce priveşte credinţa în Dumnezeu se află Alexei 
Karamazov, cel mai mic dintre fraţii Karamazov, şi singurul care nu moşteneşte 

tarele tatălui. Dacă toţi ceilalţi pot fi definiţi ca „senzuali”
28

, aşa cum îi vede 
Rakitin, un fost coleg al lui Alexei, doar Aleoşa se simte mînat spre calea 
mănăstirii. Totuşi, şi el are sufletul „zbuciumat”, aşa cum observă însuşi naratorul: 
„Aleoşa […] se hotărîse să ia calea mănăstirii, singura cale ce-i captivase 
imaginaţia, oferind inimii sale zbuciumate un ideal, acela de a ieşi din bezna 
răutăţii lumeşti la lumina iubirii”

29
. Sufletul său este încărcat de iubire pentru toată 

lumea, în deosebire de fratele său, Ivan, care nu înţelege iubirea pentru aproapele 
său: „Eu n-am putut niciodată să pricep cum e posibil să-ţi iubeşti aproapele”

30
. 

Reversul iubirii pentru ceilalţi este şi iubirea acestora. Astfel, stareţul Zosima este 
iubit de enoriaşi şi de fraţii săi, care, totuşi, nu-şi mai revin din uimire atunci cînd, 
la moartea stareţului pe care îl considerau sfînt, datorită minunilor pe care acesta le 
înfăptuise în timpul vieţii, observă, cu dezgust, că trupul acestuia, intrat în 

descompunere, începe să miroasă. Pentru ei, cei credincioşi, o asemenea revelaţie 
are efectul unui şoc. Stareţul Zosima era pentru ei un adevărat sfînt şi de aceea 
consideră de necrezut mirosul emanat de stîrvul său. Credinţa şi iubirea lor sînt 
acum puse la încercare.  

Dacă iubirea de aproape conduce la armonie sufletească şi la credinţă, ura 
determină dispreţul celorlalţi şi marginalizarea. Aşa se întîmplă cu omul subteran, 

care respinge iubirea Lizei, cu Smerdeakov, care nu este iubit de nimeni, sau cu 

                                                 
26 Nikolai Berdiaev, op. cit.. 
27 Feodor Mihailovici Dostoievski, Demonii. Ediţia a II-a, traducere din limba rusă de Nicolae 

Gane, Editura Polirom, Bucureşti, 2007, p. 761. 
28 Idem, Fraţii Karamazov, volumul I, p. 110. 
29 Ibidem, p. 24-25. 
30 Ibidem, p. 324. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:30 UTC)
BDD-A147 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Raskolnikov, care este evitat şi dispreţuit de toţi ceilalţi condamnaţi pînă în 
momentul în care sufletul său se deschide spre iubirea pentru Sonia şi apoi pentru 
Dumnezeu: „Dar el înviase, şi ştia acest lucru, îl simţea cu întreaga lui fiinţă 
renăscută, iar ea Ŕ ea nu trăia decît pentru el şi prin el! […] În ziua aceea, i se 
păruse că toţi ocnaşii, foştii lui vrăjmaşi, îl priveau cu alţi ochi; încercase să intre în 
vorbă şi ei îi răspunseră prietenoşi”

31
. Astfel, salvarea omului este posibilă prin 

iubirea pentru ceilalţi şi pentru Dumnezeu. Întoarcerea spre calea credinţei 
echivalează cu o mîntuire a omului, cu o renaştere simbolică a sa şi cu o nouă viaţă. 
Toate acestea nu sînt însă posibile în lipsa iubirii, pentru că, aşa cum constata şi 
Victor Petrini din Cel mai iubit dintre pămînteni de Marin Preda, „Dacă dragoste 
nu e, nimic nu e!...”

32
. Omul dostoievskian urcă şi coboară, asemenea lui Sisif, 

treptele suferinţei, însă la capătul lor îl aşteaptă fericirea supremă, dacă bineînţeles 

o îngăduie, şi aceasta este lumina iubirii lui Dumnezeu. Iubirea şi credinţa, 
adevăratele căi ale luminii, se întrepătrund, conducînd spre salvarea ontologică a 
omului.  
 
Notă: Lucrarea a apărut cu sprijin financiar în cadrul proiectului POSDRU/88/1.5/S/47646, 

cofinanţat din Fondul Social European, prin Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea 

Resurselor Umane 2007-2013. 

 

Bibliografie: 
Berdiaev, N., Filosofia lui Dostoievski. Traducere din limba rusă: Radu Părpăuţă, Editura 

Institutul European, Iaşi, 1992 

Booth,W., Retorica romanului. În româneşte de Alina Clej şi Ştefan Stoenescu, Editura 

Univers, Bucureşti, 1976 

Derrida, J., Diseminarea. Traducere şi postfaţă de Cornel Mihai Ionescu, Editura Univers 

Enciclopedic, Bucureşti, 1997 

Dostoievski, F. M., Crimă şi pedeapsă. Ediţia a II-a, traducere din limba rusă de Nicolae 

Gane, Editura Polirom, Iaşi, 2007 

Dostoievski, F. M., Demonii. Ediţia a II-a, traducere din limba rusă de Nicolae Gane, 

Editura Polirom, Iaşi, 2007 

Dostoievski, F. M., Fraţii Karamazov, volumele I-II. Traducere de Ovidiu Constantinescu 

şi Isabella Dumbravă, Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 1964 

Dostoievski, F. M., Însemnări din subterană,  în Opere în 11 volume, volumul 4. Traducere 

de V. Em. Galan şi Igor Block, Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 1968 

Gasset, J. O. y, Studii despre iubire.  Ediţia a III-a revăzută, traducere din spaniolă de Sorin 

Mărculescu, Editura Humanitas, Bucureşti, 2002 

Kristeva, J., Dostoïevski, l‟écriture de la souffrance et le pardon, în Soleil noir. Dépression 

et mélancolie, Éditions Gallimard, Paris, 1978 

Nietzsche, F., Antichristul, traducător George B. Rareş, Editura Eta, Cluj, 1991 

                                                 
31 Idem, Crimă şi pedeapsă, p. 593. 
32 Marin Preda, Cel mai iubit dintre pământeni, volumul IV, Editura Prietenii Cărţii, Bucureşti, 

1992, p. 182. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:30 UTC)
BDD-A147 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Nietzsche, F., Aşa grăit-a Zarathustra. O carte pentru toţi şi pentru nimeni. În versiune 

Univers, Bucureşti, 1987 

Preda, M., Cel mai iubit dintre pământeni, volumele I-IV, Editura Prietenii Cărţii, 

Bucureşti, 1992românească de Victoria Ana Tăuşan, Editura Edinter, Bucureşti, 1991 

Otto, R., Despre numinos, traducere din limba germană de Silvia Irimiea şi Ioan Milea, 

Editura Humanitas, Bucureşti, 2006 

Poulet, G., Metamorfozele cercului, traducere de Irina Bădescu şi Angela Martin, Editura  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:10:30 UTC)
BDD-A147 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

