
275

ANDRÉ GIDE ET LE THÉÂTRE : ENTRE IDENTITÉ ET
ALTÉRITÉ

Diana-Adriana LEFTER

Abstract: Our paper deals with the place, the role and the main characteristics of
André Gide’s plays. Even if the literary history does not present Gide as an important playwriter,
the theater is an important and constant presence in Gide’s creation. He is not only a plywriter,
but also a passionate and severe spectator and he even has a strong histrionic personality : he
likes to behave like an actor. The present paper will make a survey of Andre Gide’s dramaturgy :
place, role and main ideas and characteristics.

Keywords: André Gide’s dramaturgy, the characters, the histrionic personnality

Même si l’histoire de la littérature n’a pas retenu André Gide comme un grand
auteur dramatique, le théâtre est une présence importante et, selon nous, constante, dans
la vie de Gide. Il est auteur de plusieurs pièces dont le sujet est essentiellement
mythique ou historique27, il a prononcé des conférences sur l’importance du théâtre et
du public28, il a transformé certains de ses récits dans des scénarios29, il a été un fervent
et exigent critique et spectateur de théâtre30 et il a été, surtout, un être profondément
préoccupé, dominé même par le balancement du moi entre une vie sociale, prétendue et
une autre, intime, réelle, vraie : un acteur donc.

Ce qui nous intéresse, pour le présent article, c’est intéroger la place du théâtre
dans l’ensemble de l’œuvre gidienne et saisir la/les motivations(s) de ce penchant de
Gide pour le genre dramatique.

Si l’on considère les principales œuvres dramaturgiques de Gide – nous en
excluons les pièces inachevées, telle Ajax et les traductions / versions, telles La Dame
de pique d’après Pouchkine, Antoine et Cléopatre d’après Shakespeare – l’on peut
observer que l’on pourrait parlait d’une certaine « focalisation » de Gide sur le théâtre,
evisagé comme création, mais aussi comme spectacle, représentation : il s’agit des
premiers décennies du XXème siècle. Le premier schéma ci-dessous montre la
distribution de la création de Gide liée au théâtre : pièces écrites, réécritures, métatextes
et scénarios. Le deuxième schéma donne une image de la distribution temporelle des
représentations théâtrales auxquelles Gide a assisté :

 Université de Pitesti, Faculté des Lettres, diana_lefter@hotmail.com.
27 Nous en énumérons les plus connues: Philoctète (1899), Le Roi Candaule (1901), Saül (1903),
Bethsabé (1912), Oedipe (1931), Perséphone (1934). A celles-ci s’ajoutent la « plaisanterie » Le
Treizième arbre (1942), la comédie de caractères Robert ou l’Intérêt général  (1944). De plus,
Gide a réécrit comme pièces de théâtre ou scénarios certains de ses œuvres connues : Il s’agit
notamment de la réécriture théâtrale des Caves du Vatican, qui devient une farce en trois actes en
1948 et de celle du Retour de l’enfant prodigue.
28 De l’Importance du public, conférence prononcée à la Cour de Weimar le 5 août 1903 ;
L’Evolution du théâtre, conference prononcée à la Libre esthétique de Bruxelles le 25 mars 1904.
29 Il s’agit du scénario d’Isabelle (1996), auquel a contribué aussi Pierre Herbart.
30 Jean Claude dresse une liste des 176 spectacles théâtraux auxquels Gide a assisté de 1889 à
1949. (http://www.gidiana.net/guidedesspectacles.htm)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:05 UTC)
BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitești



276

0
0.2
0.4
0.6
0.8

1
1.2

1899 1901 1903 1904 1912 1931 1934 1942 1948 1995 1996

pieces écrites par Gide

réécritures

textes sur le théâtre

scénarios

schéma 1

0
2
4
6
8

10
12

18
89

18
92

18
97

18
90

18
93

18
98

19
01

19
04

19
07

19
10

19
13

19
17

19
21

19
24

19
29

19
32

19
35

19
38

19
42

19
48

spectacles
auxquels Gide
a assisté

schéma 2

Les schemas montrent clairement l’appétit croissant de Gide pour les
spectacles de théâtre entre 1903 et 1909 et ensuite entre 1911 et 1923. La première
période correspond en grandes lignes à celle pendant laquelle Gide donne ses plus
inportantes pièces d’inspiration mythologique et biblique : Le Roi Candaule 1901, Saül
1903 et Bethsabé 1912. C’est aussi l’époque pendant laquelle il prononce ses deux
conférences, sur l’importance du public et sur le théâtre, en 1903, respectivement en
1904. Ces données montrent la triple reflexion de Gide sur l’œuvre théâtrale : il
l’envisage comme créateur, comme théoricien et critique et comme consommateur.

La deuxième grande période d’effervescence théâtrale correspond
essentiellement à celle de la création des pièces sociales : Œdipe 1931, Le Treizième
arbre 1942 et Robert ou l’intérêt général 1944. C’est, en outre, la période de la maturité
créatrice de Gide, où son intérêt pour le balancement et les oscilations du moi cède le
pas à celui pour l’interaction entre l’individu et la société.

Certes, toutes les pièces de Gide n’ont pas connu le succès recherché, désiré.
On pourrait dire même plus : même si Gide a affirmé clairement que le but d’une piéce
de théâtre est sa représentation scénique31, ses pièces ont connu difficilement le succès
de la mise en scène : par exemple, il n’a pas réussi à faire jouer son Saül, à cause peut-
être de ses trop exigentes intrusions, tandis que la première du Roi Candaule est un vrai
désastre. Ce serait, peut-être, comme le suggère George Pillement, à cause de
l’intellectualisme que Gide n’a jamais essayé de dissimuler dans les relations avec son
public, avec ses acteurs, avec ses metteurs-en-scène, Gide étant « le type même de
l’intellectuel pur attiré par le théâtre mais rebuté par ce qu’il exige quand on veut être
joué. » (Pillement, 1945-1948 : 18)
Ces insuccès ne détournent pas Gide de la création dramatique, qui ponctue toute son
activité littéraire. Alan Sheridan remarquait d’ailleurs que, malgré les échecs des mises
en scène, le théâtre représente une présence constante, qui fait preuve de la force

31 « […] l’œuvre d’art dramatique ne trouve pas, ne veut pas trouver sa fin suffisante en elle-
même » (Gide, André, L’évolution du théâtre in Œuvres complètes, Paris, NRF Gallimard, 1933,
p. 201)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:05 UTC)
BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitești



277

créatrice de Gide : « The theatre brings us at least to Gide’s own creative works. The
plays span almost the whole of his literary career, so many repeated attempts, never
entirely successful ». (Sheridan, A., 1999 :629)

On peut donc affirmer, avec Jean Claude que « Gide n’a jamais cessé de penser
au théâtre, il a tente diverses expériences, les échecs ne l’ont jamais totalement
découragé. Et pourtant il a souvent donné l’impression autour de lui qu’il n’avait que
peu d’estime pour l’art dramatique ». (Claude, J., 1992 :14)

Après avoir fait un court passage en revue de la place que le théâtre occupe
dans l’ensemble de la création gidienne, il conviendrait, en ce qui suit, interroger les
motivations de ce penchant de Gide pour le genre dramatique. On pourrait parler selon
nous, d’une part, d’une motivation d’ordre culturel, livresque et une autre d’autre
psychologique.

La motivation culturelle est représentée par sa vive et ouvertement exprimée
admiration pour la Grèce antique. La Grèce est pour Gide la vraie « patrie spirituelle »
(Moutote, 1998 :245), un espace mentalitaire et culturel pour lequel il manifeste un
évident penchant. La civilisation grecque est pour Gide un model culturel et social à la
fois. Une notation du Journal en fait preuve et montre que pour Gide, la civilisation
grecque doit être le fondement de la future civilisation occidentale :

Je vous dis que c’est une nouvelle civilisation qui commence. Celle d’hier
s’était trop appuyée sur la latine ; c’est-à-dire sur ce que la culture avait produit de
plus artificiel et de plus vain. Autant la grecque était naturelle… Mail il faut
reconnaître que c’est par ses défauts mêmes que la latine trouvait le mieux accès près
de nous.32 (Gide, A, 1933: 163).

Avec son admiration pour la littérature grecque, notamment pour le théâtre des
Antiques, Gide propose un retour aux valeurs antiques, primaires du théâtre :
l’obéissance à la norme, les héros exemplaires comme personnages théâtraux, un théâtre
cathartique et surtout un théâtre politique dans le sens premier du terme : un théâtre à
valeur sociale; une valeur sociale qui doit se manifester non pas dans les idées
transmises, mais dans le partage avec le public, dans l’éducation de celui-ci, un théâtre
qui offre des modèles profitables pour la société.

La motivation psychologique est représentée par la duplicité de son moi, par
l’éternel balancement de Gide entre être et paraître, tel un acteur qui assume deux
existences : une réelle et une autre scénique, une existence qui lui impose d’assumer un
rôle et un masque. Cette duplicité de d’André Gide est, selon son incontournable
biographe, Jean Delay, une constante de sa personnalité, le rapprochant au statut de
l’acteur :

La duplicité ici dénoncée depuis l’Antiquité, homo duplex, est moins celle d’un
menteur que d’un hypocrite au sens grec du mot qui signifie acteur. C’est celle d’un
acteur qui a besoin pour s’exprimer d’un public et qui a déjà compris « l’importance du
public », mais il est si bien dans son rôle qu’il se prend à son propre jeu. Il se donne en
spectacle aux autres, mais aussi à lui-même, et devenu son propre spectateur, ne sait
plus tout à fait s’il joue ou s’il est joué. (Delay, 1957 : 198)

Le plaisir que Gide manifeste par rapport au théâtre, au jeu actoriel, au masque,
n’est pas seulement celui du créateur qui, l’on verra tout de suite, se plaît â écrire des
pièces dramatiques pour se purger, pour se découvrir, pour s’objectiver. C’est avant tout
le plaisir de l’acteur qui aime assumer des rôles, se regarder faire/jouer ou se laisser

32 note de 1915

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:05 UTC)
BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitești



278

regarder/faire/jouer. Quelques épisodes de ses écrits autobiographiques, autofictionnels
ou fictionnels en sont la preuve : Dans Si le grain ne meurt, André Gide, le personnage,
se manifeste à plusieurs reprises comme un acteur qui aime la pose et le déguisement.
Par exemple, il pose pour son cousin Albert, qui est en train de dessiner son portrait.
Dans cette scène, André est vu par Albert, mais il se voit aussi dans le tableau qu’André
réalise. Ce n’est pas une image directe, parce que le portrait qui se trouve devant lui est
le résultat de la perspective, du philtre optique par lequel il est vu par Albert ; c’est donc
une image déformée.

Dans L’Immoraliste, Michel pose pour soi-même, lorsqu’il se regarde dans
l’eau pour s’observer et même pour s’admirer. Dans ce cas, l’image reflétée est plus
fidèle au sujet de la pose, parce qu’elle est directe.

Le personnage André Gide, aussi bien que Michel aiment se comporter en
acteurs, assumant des masques et imaginant des scènes dont ils sont eux-mêmes
personnages. L’une des formes récurentes du masque est la barbe, utilisée comme une
sorte de protection, de barière entre l’existence des autres et le monde théâtral que ces
personnages s’imaginent. Au moment de la guérison, qui correspond aussi à la
découverte de son vrai moi, Michel de L’Immoraliste fait une geste ostentaoire et
libérateur : il se fait raser la barbe : « Un autre acte pourtant, à vos yeux ridicule peut-
être, mais que je redirai […] A Amalfi, je m’étais fait raser. Jusqu’à ce jour j’avais porté
toute ma barbe, avec les cheveux presque ras. […] Et, brusquement, le jour où je me mis
pour la première fois nu sur la roche, cette barbe me gêna ; c’était comme un dernier
vêtement que j’aurais pu dépouiller ». (Gide, 1933c : 60) Son geste rappelle celui d’un
acteur qui enlève son masque, pour se montrer « nu », c’est-à-dire vrai.

A son tour, André Gide de Si le grain… manifeste un plaisir accru de cacher
son visage et d’assumer une autre personnalité. Tout cela prouve une peur de s’assumer
sa vraie identité, de se monter à nu, tel qu’il est. Ainsi, il trouve une évasion dans le
théâtre, dans le jeu. Le monde théâtral et la scène représentent pour lui des espaces dans
lesquels la barrière entre l’illusion et le réel est assez floue, des espaces dans lesquels
l’acteur peut s’assumer une autre identité sans pourtant mentir : « On préparait un acte
des Plaideurs ; les grandes essayaient des fausses barbes, et je les enviais d’avoir à se
costumer ; rien ne devait être plus plaisant. (Gide, 1933d : 43)

De par son statu de texte voué à la représentation, le théâtre apparaît pour Gide
comme l’espace propice à l’observation de ce qu’il appelle « caractère », à savoir un
individu en évolution, un moi en train de se découvrir. Comme Jean Claude le remarque
dans son magistral André Gide et le théâtre, la notion de « caractère », chez Gide, est
une « dynamique, supposant une évolution, un cheminement intérieur, voire une quête »
(Claude, 1992 :347). En effet, Gide a toujours montré sa préférece pour le personnage,
pour le héros central, plus important pour lui que l’action même de la pièce : « […]
l’erreur dramatique est que l’idée devienne plus importante en elle-même que le
personnage qui l’exprime ; les idées ne devraient être exprimées que par l’action – ou,
autrement dit, il ne devrait pas y avoir d’idées ; ou, autrement dit encore, une idée, au
théâtre, ce devrait être un caractère, une situation […] » (Gide, MCMXIX : 106)

Cet intérêt qu’il porte au personnage, au héros, plutôt qu’â l’action, fait que les
créations dramaturgiques de Gide s’inscrivent dans la lignée générale des créations
gidiennes, à savoir  celle de la quête du moi, de son constant essai d’objectiver,
d’analyser ses tourments, pour se comprendre et s’accepter. Daniel Moutote voit
l’écriture théâtrale de Gide à la fois une voie de lutter contre ses angoisses et le résultat
de sa libération progressive :

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:05 UTC)
BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitești



279

Inversement parce qu’il cède au démon du paraître, parce que depuis les
« Nourritures », il tire sa force de la toute puissante séduction des apparences, parce
qu’il s’est libéré des entraves familales, pour une vie toute gratuite et qui doit
continuellement se reprendre contre l’inertie physiologique et sensuelle, Gide crée en
direction du théâtre et du drame. (Moutote, 1998 : 245)

André Gide affirmait dans son Journal qu’il avait écrit tous ses livres suite à un
profond besoin de les écrire. Cette affirmation révèle à la fois le travail de purgation, de
mise à nu et d’objectivation que Gide fait avec toutes et chacune de ses écritures et aussi
intègre la création dramaturgique dans la même catégorie. Cette phrase de Gide trouve
écho dans le témoignage de Richard Heyd, auquel Gide avait confirmé le poids
biographique de ses pièces.33  Le théâtre de Gide est donc, au même titre que ses récits,
romans, soties, un espace de réflexion, d’interrogation et de débat, sur soi-même en tout
premier lieu :

Gide y poursuit sa réflexion sur l’homme, ses interrogations sur
l’individualisme, sur la libération personnelle. Il y débat des problèmes qui agitent sa
conscience : questions morales, interrogation religieuses, préoccupations sociales.
(Claude, 1992 : 19-20)

Selon nous, le théâtre de Gide est tout cela et encore plus ou plus encore, le
terrain parfait de la projection du moi, une forme de se purger en re-présentant ses
angoisses les plus profondes – angoisses sur soi-même, sur ses penchant, sur ses
croyances. Bref, le théâtre est pour Gide la forme suprême de libération. Il y a créé un
monde voué à prendre corps, ce qui facilite la prise de distance et l’objectivation. C’est
une sorte d’exorcisme, propre au théâtre de Gide, car, à travers les figures centrales de
son théâtre, « il vit une expérience par procuration » (Claude, 2002 : 27). Ainsi, « dire
mon drame, c’est déjà l’objectiver et, par suite, le porter hors de moi ». (Gouhier, 1943 :
169).

De plus, le théâtre est, par ses racines et ses fondements même , un jeu où les
acteurs empruntent leurs corps à des personnages fictionnels, ils assument, portant des
masques, la vie d’autrui, ils paraissent. Rappelons à ce point un aspect que nous croyons
essentiel, définitoire même pour la relation de Gide avec le théâtre : son extraordinaire
plaisir à se comporter en acteur, à poser, à assumer des masques, à s’observer ou à être
observé : c’est un Gide acteur qui analyse le personnage (public) André Gide.

Certes, comme le remarquait Jean Claude34, le théâtre n’est, par sa structure
même, un genre approprié pour la confidence intime. Pourtant, le théâre de Gide,
envisagé dans la dyachronie des pièces, construit une image assez complète de
l’évolution du moi gidien – de l’individualisme exacerbé à la porté sociale , politique
même, dans le sens primaire du terme – de ses angoisses et tourments religieux – du
manque de communication avec la divinité au « procès de la religion »  (Claude, 2002 :
25), de ses idées sociales et même de son intérêt pour la vie sociale.

Avec ses pièces de théâtre, Gide  passe outre : il n’est plus simplement un
acteurd’une vie-scénario où il se sent souvent dépaysé, étranger ; il devient créteur d’un
monde modelé à sa guise et où les personnages assument une vie que Gide aurait voulu
faire sienne : « […] on pourrait conclure que l’écriture de soi, toute indirecte qu’elle est,
fait du théâtre de Gide une sorte de théâtre-laboratoire où l’objet de la recherche serait
au bout du compte le moi gidien ». (Claude, 2002 : 38)

33 « André Gide me raconta tout ce qu’il avait mis de lui-même dans ses pieces ». (Heyd, 1952 :
10)
34 « Le théâtre ne se prête pas à être le support de la confidence intime ». (Claude, 2002 : 21).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:05 UTC)
BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitești



280

Bibliographie
Claude, Jean, André Gide et le théâtre, tome I, Gallimard, Paris, 1992
Claude, Jean, « Ecriture théâtrale et écriture de soi » in Masson, Pierre, Claude, Jean, BAAG éd.,
André Gide et l’écriture de soi, Presses Universitaires de Lyon, Lyon, 2002
Delay, Jean, La Jeunesse d’André Gide, Gallimard, Paris, 1957
Gide, André, L’évolution du théâtre in Œuvres complètes, Paris, NRF Gallimard, 1933a
Gide, André, Journal Vingt et unième cahier in Œuvres complètes, NRF Gallimard, Paris, 1933b
Gide, André, L’Immoraliste in Œuvres complètes IV, NRF Gallimard, Paris, 1933c
Gide, André, Si le grain ne meurt in Œuvres complètes, Paris, NRF, 1933d
Gide, André, Lettre à Angèle I in Prétextes. Réflexions sur quelques points de littérature et de
morale, Paris, Mercure de France MCMXIX
Gouhier, Henri, L’essence du théâtre, Plon, Paris, 1943
Heyd, Richard, « André Gide dramaturge » in Revue de Belles Lettres, Genève, no. 6/1952
Moutote, Daniel, Le Journal de Gide et les problèmes du moi, Slatkine, Paris, 1998
Pillement, Georges, Anthologie du théâtre contemporain, tome III Le Théâtre des romanciers et
des poètes, Bélier, Paris, 1945-1948
Sheridan, Alan, André Gide : A Life in the Present, Harvard University Press, 1999

IDENTITÉ ET ALTÉRITÉ DANS L’ŒUVRE
D’ISMAIL KADARÉ

Mark MARKU

Abstract : Identity and alterity are among the main issues in the work of the Albanian
writer Ismail Kadare. The problem of identity and alterity is mostly dominant in the novels based
on historical events from the period of the Ottoman Empire: “The Siege”, “The Palace of
dreams”, “The corner of shame” etc.

In the works of Ismail Kadare, of special interest is the way the relationships of the
Albanians with the others are seen: the foreigners. What is different in his work is the fact that he
doesn’t portray in a negative way the others, more specifically the ottoman invaders. In the same
way he doesn’t portray in a positive way the Albanians.

Kadare tries to create the Albanian identity of the pre-ottoman period through the
“eyes of the foreigners”. According to Kadare the Albanian Identity that existed before the
Ottoman Invasion, was transformed radically because of the 5 centuries of the Ottoman
Occupation.

By confronting the Albanians with the others, Kadare tries to highlight the difference
that existed between the Albanian and the Ottoman Identity when they first faced each-other.

For this reason, the works of Kadare can be considered as a decolonization approach
or as an attempt to de-Ottomanisation of the Albanian mentality. This is at the same time an

 Université de Tirana, Département du Journalisme et de la Communication

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:05 UTC)
BDD-A14574 © 2014 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

